

## آثَارُ الشَّيْخِ الْمَلَامَةِ مُحَدَّلُالْمِيْنَ الشَّنْقِيْطِيِّ (١)



# 

حَايِف الشَّيْخِ اِلْعَلَّامَةِ مُحَّدِالْأَمِينِ بْنُ مُحَدَ ٱلْمُحْتَارِلِلِكُنِي ٱلشَّنْقِيْطِيِّ ١٣٩٣ - ١٣٩٢

> اشئران بَهْمُرْ بِنْ بَعْ بُلِلْ الْهَلْاِئِ وَزَوْلَيْنَا المجسَلَّدُ التَّارِبَع المحضف الانتياء

دار این جزم

كَانْ عَظَّا إِلَا الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَلَالِينَ الْعَلَالِينَ الْعَلَالِينَ الْعَلَالِينَ الْعَلَالِي

ISBN 978-9959-857-74-3



جميع الحقوق محفوظة لدار عطاءات العلم للنشر

الطبعة الخامسة ١٤٤١هـ - ٢٠١٩م الطبعة الأولى لدار ابن حزم

دار ابن حزم

بيروت - ثبنان -ص.ب: 14/6366

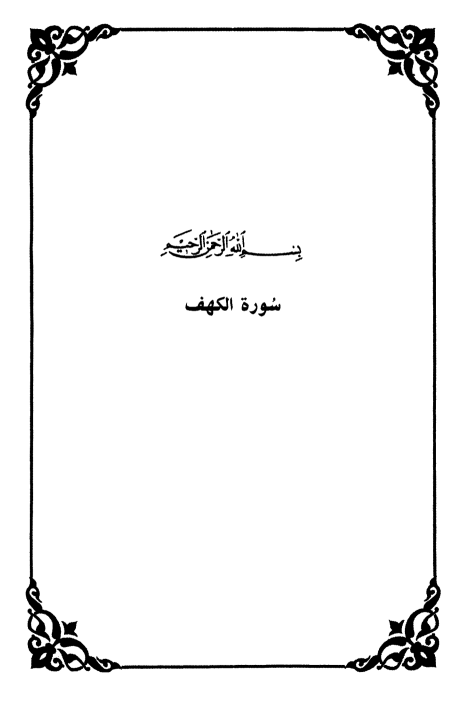
هاتف وهاكس: 300227 - 701974 (009611) abnhazim@cyberia.net.lb البريد الإنكتروني: www.daribnhazm.com

أحد مشاريع



هاتف: +۹٦٦١١٤٩١٦٣٣٣ فاکس: 49٦٦١١٤٩١٦٣٧٨ info@ataat.com.sa





٣

## إِنْ إِنْ إِنْ الْحَالِمُ الْحَلِمُ الْحَالِمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلِيمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلِيمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلِمُ الْحَلِمُ الْحَلِمُ الْحَلْمُ الْحَلِمُ الْحَلْمُ الْحَ

\* ﴿ اَلْحَمَّدُ لِلَهِ اللَّذِى أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِكْنَبَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَّهُ عِوَجًا ۚ ۞ قَيْمًا لِيَسُنَا مَلَى اللَّهِ عَلَى عَبْدِهِ الْكِكْنَبَ وَلَمْ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمَّ لَيُسْذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ وَلِبُشِرَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّذِينَ قَالُواْ التَّخَلَدَ اللَّهُ وَلِدًا ۞ مَن الْمَا اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَا اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّ

علَّم الله جل وعلا عباده في أول هذه السورة الكريمة أن يحمدوه على أعظم نعمة أنعمها عليهم؛ وهي إنزاله على نبينا على هذا القرآن العظيم، الذي لا اعوجاج فيه؛ بل هو في كمال الاستقامة. أخرجهم به من الظلمات إلى النور، وبين لهم فيه العقائد، والحلال والحرام، وأسباب دخول الجنة والنار، وحذرهم فيه من كل ما يضرهم، وحضهم فيه على كل ما ينفعهم، فهو النعمة العظمى على الخلق، ولذا علمهم ربهم كيف يحمدونه على النعمة الكبرى بقوله: ﴿ ٱلْحَبَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَى عَبِّدِهِ ٱلْكِئَبُ. . ﴾

وما أشار له هنا من عظيم الإنعام والامتنان على خلقه بإنزال هذا القرآن العظيم، منذرًا من لم يعمل به، ومبشرًا من عمل به = ذكره جل وعلا في مواضع كثيرة، كقوله: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ بُرْهَانُ

مِن رَبِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ فُورًا مُبِينَا ﴿ فَأَمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَأَعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدُ خِلْهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضْلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ فَيَ هُو وَلَه : ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبُ يُتَلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَقُصُ عَلَى بَيْ وَوَلَه : ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَقُصُ عَلَى بَيْ وَذِكَرَى لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴿ فَي الْكَوْمِنِينَ إِنَّ هَا اللّهُ وَمِنْ الْقُرْءَانَ يَقُصُ عَلَى بَيْ وَوَلَه : ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَقُصُ عَلَى بَيْ وَوَلِه : ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَنُكُنِ لُكُومِ اللّهُ مُنْ الْقُرْءَانِ مَا هُو شِفَاءً وَرَحْمَةٌ لِللّهُ وَمِحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَنُكُنّ لِكُ مُن الْقُرْءَانِ مَا هُو شِفَاءً وَرَحْمَةٌ لِ اللّهُ وَوَلِه تعالَى : ﴿ إِنَّ فِي وَقُولُه : ﴿ وَلُهُ لِللّهِ مُولِهُ اللّهُ وَسُفَاءً وَهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِلْكُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَقُولُه : ﴿ وَمُا كُن يَرَعُوا أَن يُلْقَى إِلَيْكَ السّائِكَ إِلّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ فِي كُن وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللل

وهو تصريح منه جل وعلا بأن إيراث هذا الكتاب فضل كبير، والآيات بمثل هذا كثيرة جدًا.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوَجًا ﴿ ﴾ أي لم يجعل في القرآن عوجًا؛ أي لا اعوجاج فيه ألبتة، لا من جهة الألفاظ، ولا من جهة المعاني. أخباره كلها صدق، وأحكامه عدل، سالم من جميع العيوب في ألفاظه ومعانيه، وأخباره وأحكامه؛ لأن قوله: ﴿ عِوَجًا ﴿ ﴾ نكرة في سياق النفي؛ فهي تعم نفي جميع أنواع العِوَج.

﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدَقَا وَعَدَلاً لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ وَهُوَ الشَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ ﴾. فقوله: ﴿ وَعَدَلاً ﴾ أي في فقوله: ﴿ وَعَدَلاً ﴾ أي في الأحكام. وكقوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اَخْذِلَنفًا كَثِيرًا ﴿ وَالآيات بِمثل هذا كثيرة جدًا.

وهذا الذي فسرنا به قوله تعالى: ﴿ قَيْمَا ﴾ هو قول الجمهور وهو الظاهر. وعليه فهو تأكيد في المعنى لقوله: ﴿ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عِوَمًا ﴿ ) لأنه قد يكون الشيء مستقيمًا في الظاهر وهو لا يخلو من اعوجاج في حقيقة الأمر؛ ولذا جمع تعالى بين نفي العوج وإثبات الاستقامة.

وفي قوله: ﴿ قَيِّمًا﴾ وجهان آخران من التفسير:

الأول: أن معنى كونه ﴿ قَيْمَا ﴾ أنه قيم على ما قبله من الكتب السماوية، أي مهيمن عليه. وعلى هذا التفسير فالآية كقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّعِنًا عَلَيْهِ . ﴾ الآية.

ولأجل هيمنته على ما قبله من الكتب قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا اللَّهُ وَالَ يَقُشُ عَلَى بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ أَكْثَرَ اللَّذِي هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ ﴾، وقال: ﴿ قَلْ فَأْتُواْ بِالنَّوْرَلَةِ فَأَتَلُوهَا إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ ﴾، وقال: ﴿ يَتَأَهْلَ اللَّهِ مَا كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ ﴾، وقال: ﴿ يَتَأَهْلَ اللَّهِ مَا كُنتُمْ صَلِيقِينَ لَكُمْ صَكِيرًا مِنَا كُنتُمْ صَلَيْلًا مِنَا اللَّهِ مَا اللَّهِ .

الوجه الثاني: أن معنى كونه ﴿ قَيْمًا ﴾: أنه قيم بمصالح الخلق الدينية والدنيوية. وهذا الوجه في الحقيقة يستلزمه الوجه الأول.

واعلم أن علماء العربية اختلفوا في إعراب قوله: ﴿ قَيِمَا ﴾؛ فذهب جماعة إلى أنه حال من الكتاب، وأن في الآية تقديمًا وتأخيرًا، وتقديره على هذا: أنزل على عبده الكتاب في حال كونه قيمًا ولم يجعل له عوجًا. ومنع هذا الوجه من الإعراب الزمخشري في «الكشاف» قائلًا: إن قوله: ﴿ وَلَمْ يَجْعَلُ / لَهُ عِوَجًا ﴿ إَنَ كَا عَبُوهِ الْكِئْبَ ﴾ على صلة الموصول التي هي جملة: ﴿ أَنزَلَ عَلَى عَبُوهِ الْكِئْبَ ﴾ والمعطوف على الصلة داخل في حيز الصلة، فجعل ﴿ قَيِمًا ﴾ حال من ﴿ ٱلْكِئْبَ ﴾ يؤدي إلى الفصل بين الحال وصاحبها ببعض الصلة، وذلك لا يجوز.

وذهب جماعة آخرون إلى أن ﴿ قَيْـَمَا﴾ حال من ﴿ ٱلْكِنْبَ﴾

وأن المحذور الذي ذكره الزمخشري منتف. وذلك أنهم قالوا: إن جملة ﴿ وَلَمْ يَجْعَلُ لَلَمُ عِوَجًا ﴿ إِنَّ ﴾ ليست معطوفة على الصلة، وإنما هي جملة حالية. وقوله: ﴿ قَيِمَا ﴾ حال بعد حال، وتقديره أن المعنى: أنزل على عبده الكتاب في حال كونه غير جاعل فيه عوجًا، وفي حال كونه قيمًا. وتعدد الحال لا إشكال فيه، والجمهور على جواز تعدد الحال مع اتحاد عامل الحال وصاحبها، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

والحال قد يجيء ذا تعدد لمفرد فاعلم وغير مفرد

وسواء كان ذلك بعطف أو بدون عطف. فمثاله مع العطف: قوله تعالى: ﴿ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰۤ إِلَى قَوْمِهِ عَظْبَنَ أَسِفًا. . ﴾ الآية. وقول الشاعر:

علَيَّ إذا ما جئتُ ليلي بخفية زيارة بيت الله رجلان حافيا

ونُقل عن أبي الحسن بن عصفور منع تعدد الحال مالم يكن العامل فيه صيغة التفضيل، في نحو قوله: هذا بسرًا أطيب منه رطبًا. ونُقل منع ذلك أيضًا عن الفارسي وجماعة. وهؤلاء الذين يمنعون تعدد الحال يقولون: إن الحال الثانية إنما هي حال من الضمير المستكنّ في الحال الأولى. والأولى عندهم هي العامل في الثانية. فهي عندهم أحوال متداخلة، أو يجعلون الثانية نعتًا للأولى. وممن اختار أن جملة ﴿ وَلَمْ يَجْعَلُ ﴾ حالية، وأن ﴿ فَيَ مَا ﴾ حال بعد حال الأصفهاني.

وذهب بعضهم إلى أن قوله: ﴿ قَيِّـمًا﴾ بدل من قوله: ﴿ وَلَمْ

## ٧ يَجْعَل لَهُ عِوَجًا ﴿ ﴾؛ لأن انتفاء العوج عنه هو معنى كونه قيمًا / .

وعزا هذا القول الرازي وأبو حيان لصاحب «حل العقد»، وعليه فهو بدل مفرد من جملة.

كما قالوا في «عرفت زيدًا أبو من»: إنه بدل جملة من مفرد. وفي جواز ذلك خلاف عند علماء العربية.

وزعم قوم أن ﴿ قَيْمَا ﴾ حال من الضمير المجرور في قوله: ﴿ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عِوَمًا ﴿ فَيَ مَا ﴾ . واختار الزمخشري وغيره أن ﴿ قَيْمَا ﴾ منصوب بفعل محذوف، وتقديره: ولم يجعل له عوجًا وجعله قيمًا، وحَذْف ناصب الفضلة إذا دل عليه المقام جائز؛ كما قال في الخلاصة:

ويُحذف النَّاصبها إن عُلما وقد يكون حذفُه ملتزما

وأقرب أوجه الإعراب في قوله: ﴿ قَيْـَمًا ﴾ أنه منصوب بمحذوف، أو حال ثانية من ﴿ ٱلْكِئنَبَ﴾ والله تعالى أعلم.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِيُتُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا ﴾ اللام فيه متعلقة بـ ﴿ أَنزَلَ ﴾ وقال الحوفي: هي متعلقة بقوله: ﴿ قَيِـّمًا ﴾ والأول هو الظاهر.

والإنذار: الإعلام المقترن بتخويف وتهديد. فكل إنذار إعلام، وليس كل إعلام إنذارًا. والإنذار يتعدى إلى مفعولين، كما في قوله تعالى: ﴿ فَأَنذَرُنّكُمْ عَذَابًا فَي قوله : ﴿ إِنّا آنذَرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا ﴾ الآية.

وفي أول هذه السورة الكريمة كرر تعالى الإنذار، فحذف في

الموضع الأول مفعول الإنذار الأول، وحذف في الثاني مفعول الثاني، فصار المذكور دليلاً على المحذوف في الموضعين. وتقدير المفعول الأول المحذوف في الموضع الأول: لينذر الذين كفروا بأسًا شديدًا من لدنه. وتقدير المفعول الثاني المحذوف في الموضع الثاني: وينذر الذين قالوا اتخذ الله ولدًا بأسًا شديدًا من لدنه.

وقد أشار تعالى في هذه الآية الكريمة إلى أن هذا القرآن العظيم تخويف وتهديد للكافرين، وبشارة للمؤمنين المتقين؛ إذ قال في تخويف الكفرة به: ﴿ لِيُمُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ ﴾، وقال: ﴿ وَيُنذِرَ الَّذِينَ قَالُوا / التَّحَكَ اللَّهُ وَلَدًا ﴿ ﴾. وقال في بشارته ٨ للمؤمنين: ﴿ وَبُشِرَ المُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَرًا لَمَكُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَرًا لَكُونَا إِنَ المَّالِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَرًا لَكُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَرًا لَكُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَرًا لَكُونَا إِنَ السَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَرًا لَكُونَا إِنَ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِلَّةُ اللْ

وهذا الذي ذكره هنا من كونه إنذارًا لهؤلاء وبشارة لهؤلاء؛ بينه في مواضع أخر، كقوله: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَنُهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّر بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُدَذِر بِهِ قَوْمَا لُدَّا ﴿ )، وقوله: ﴿ الْمَصَ ﴿ كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنَهُ لِلُمُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ) .

وقد أوضحنا هذا المبحث في أول سورة الأعراف، وأوضحنا هنالك المعاني التي ورد بها الإنذار في القرآن.

والبأس الشديد الذي أنذرهم إياه: هو العذاب الأليم في الدنيا والآخرة.

والبشارة: الخبر بما يسر. وقد تطلق العرب البشارة على الإخبار بما يسوء، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَبُشِّرْهُ بِعَدَابٍ أَلِيمٍ ﴿ كَالْكِ عَلَى الْمُ

قول الشاعر:

وبشَّرْتني يا سعد أن أحِبَّتي جفوني وقالوا الود موعده الحشر وقول الآخر:

يبشِّرني الغراب بِبَيْن أهلي فقلت له تُكِلْتُك من بشير

والتحقيق: أن إطلاق البشارة على الإخبار بما يسوء، أسلوب من أساليب اللغة العربية. ومعلوم أن علماء البلاغة يجعلون مثل ذلك مجازًا، ويسمونه استعارة عنادية، ويقسمونها إلى تهكمية وتمليحية، كما هو معروف في محله.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ بينت المراد به آياتٌ أُخَر، فدلت على أن العمل لا يكون صالحًا إلا بثلاثة أمور:

الأول: أن يكون مطابقًا لما جاء به النبي ﷺ. فكل عمل مخالف لما جاء به النبي ﷺ. فكل عمل مخالف لما جاء به صلوات الله وسلامه عليه فليس بصالح، بل هو باطل، قال تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ . . ﴾ الآية، وقال: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾، وقال: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُجُبُونَ ٱللّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللّهُ ﴾ الآية، وقال: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ ٱللّهُ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات / .

الثاني: أن يكون العامل مخلصًا في عمله لله فيما بينه وبين الله، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمِّهُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ الآية، وقال: ﴿ قُلَ إِنِّ أُمِرْتُ أَنَ أَعْبُدُ اللّهَ مُغْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَلَا إِنِّ أَخَافُ إِنَّ أَمُرُتُ اللّهُ وَبِنِي ﴿ فَلَ اللّهَ أَعْبُدُواْ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قُلِ ٱللّهَ أَعْبُدُواْ اللّهُ وَبِنِي ﴿ فَاعْبُدُواْ

مَا شِئْتُمُ مِن دُونِهِ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

الثالث: أن يكون العمل مبنيًا على أساس الإيمان والعقيدة الصحيحة؛ لأن العمل كالسقف، والعقيدة كالأساس، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ . . ﴾ الآية، فجعل الإيمان قيدًا في ذلك.

وبين مفهوم هذا القيد في آيات كثيرة، كقوله في أعمال غير المؤمنين: ﴿ وَقَدِمْنَاۤ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَآءُ مَّنتُورًا ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ أَعْمَالُهُمْ كُرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ وقوله: ﴿ أَعْمَالُهُمْ كُرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِدِٱلرِّيحُ. . ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات كما تقدم إيضاحه.

والتحقيق: أن مفرد ﴿ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾ في قوله: ﴿ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَاتِ ﴾ ونحو ذلك أنه: الصَّلِحَتِ ﴾ ونحو ذلك أنه: صالحة، وأن العرب تطلق لفظة الصالحة على الفعلة الطيبة؛ كإطلاق اسم الجنس لتناسي الوصفية، كما شاع ذلك الإطلاق في الحسنة مرادًا بها الفعلة الطيبة.

ومن إطلاق العرب لفظ الصالحة على ذلك قول أبي العاص ابن الربيع في زوجه زينب بنت رسول الله ﷺ:

بنت الأمين جزاك الله صالحة وكل بعل سيثني بالذي علما وقول الحطيئة:

كيف الهجاء ولا تنفك صالحة من آل لأم(١) بظهر الغيب تأتيني

<sup>(</sup>١) الرواية في «الديوان»: «إذا ذُكِرت».

وسئل أعرابي عن الحب فقال:

الحب مشغلة عن كل صالحة وسكرة الحب تنفي سكرة الوسن

\* وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ﴿ كَا أَيْ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ﴿ فَيَ الْكِيهِ وَلِيهِ الْعَمِلِ ، وجزاء علمهم ـ المعبر عنه هنا / بالأجر ـ هو الجنة؛ ولذا قال: ﴿ مَلَكِثِينَ فِيهِ ﴾ وذَكَّر الضمير في قوله: ﴿ فِيهِ ﴾ لأنه راجع إلى الأجر وهو مُذكَّر، وإن كان المراد بالأجر الجنة.

ووصف أجرهم هنا بأنه حسن، وبين أوجه حُسْنه في آيات كثيرة؛ كقوله: ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْأَوْلِينَ ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ﴿ عَلَى سُرُرِ مَّوْضُونَةِ ﴿ كَثَيْرَةٍ عَلَيْهَا مُتَقَدِيلِينَ ﴿ وَثُلَّةٌ مِنَ مُتَكِينَ عَلَيْهَا مُتَقَدِيلِينَ ﴿ وَثُلَةٌ مِنَ اللَّهِ مَا لَكُخِرِينَ ﴿ وَكُلُولُهُ : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةٍ أَعَيْنٍ ﴾ الآية، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا معلومة.

\* وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ مَّلَكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴿ ﴾ أي: خالدين فيه بلا انقطاع.

وقد بين هذا المعنى في مواضع أخر كثيرة، كقوله: ﴿ ﴿ وَأَمَّا اللَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْمَنَةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآةً رَبُّكُ عَطَآةً غَيْرَ مَعْذُوذِ إِنَّ هَنذَالَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن عَيْر مقطوع، وقوله: ﴿ إِنَّ هَنذَالَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَفَادٍ إِنَّ هَا مَا عَدَدُهُ يَنفُذُومَا عِندَالَهُ مِن انقطاع وانتهاء، وقوله: ﴿ مَاعِندَكُمُ يَنفُذُومَا عِندَالُهُ مِن انقطاع وانتهاء، وقوله: ﴿ مَاعِندَكُمُ يَنفُذُومَا عِندَالُهُ مِن اللَّهِ بَاقٍ ﴾، وقوله: ﴿ وَٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَىٰ إِنَّ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

\* وقوله تعالى في الِلَّية الكريمة: ﴿ وَيُنذِرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ٱتَّحَـٰذَ

١١

اللهُ وَلَدَا ﷺ أي: ينذرهم بأسًا شديدًا ﴿ مِّن لَّدُنْهُ ﴾ أي: من عنده كما تقدم. وهذا من عطف الخاص على العام؛ لأن قوله: ﴿ لِيُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ ﴾ شامل للذين قالوا: ﴿ اَتَّخَاذَاللَّهُ وَلَدًا ﴾، ولغيرهم من سائر الكفار.

وقد تقرر في فن المعاني: أن عطف الخاص على العام \_ إذا كان الخاص يمتاز عن سائر أفراد العام بصفات حسنة أو قبيحة \_ من الإطناب المقبول؛ تنزيلاً للتغاير في الصفات منزلة التغاير في الذوات.

ومثاله في الممتاز عن سائر أفراد العام بصفات حسنة: قوله تعالى: ﴿ وَمَلَتُهِكَ مِنْ اللَّهِ مَا مَيْنَ هَمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ ﴾.

ومثاله في الممتاز بصفات قبيحة: الآية التي نحن بصددها، فإن الذين قالوا: / ﴿ أَتَّحَنَدُ ٱللَّهُ وَلَدًا ﴾ امتازوا عن غيرهم بفرية شنعاء؛ ولذا ساغ عطفهم على اللفظ الشامل لهم ولغيرهم.

والآيات الدالة على شدة عظم فريتهم كثيرة جدًا؛ كقوله هنا: ﴿ وَقَالُواْ ﴿ كَبُرَتَ كَلِمَةً مَخْرُجُ مِنْ أَفْرَاهِهِمْ ﴾ الآية، وكقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ التَّخَذَ الرَّحْنَنُ وَلَدًا ۞ لَقَالُواْ وَقَالُواْ وَتَسْتَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوْا لِلرَّحْنِنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَغِي لِلرِّحْنِ أَن وَتَوْلُهُ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَغِي لِلرِّحْنِ أَن يَنْجُذُ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَغِي لِلرِّحْنِ أَن يَنْجُذُ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَغِي لِلرِّحْنِ أَن يَنْجُذُ وَلَدًا ۞ ﴾، وقوله: ﴿ أَفَاضَفَنكُمْ رَبُّكُم بِالْبَنِينَ وَاتَّغَذَ مِنَ الْمَلَتِهِكَةِ إِنَنْئًا إِنْكُمْ لَنَتُولُونَ فَوْلًا عَظِيمًا ۞ ﴾ والآيات بمثل هذا كثيرة معلومة.

وقد قدمنا أن القرآن بيَّنَ أن الذين نسبوا الولد لله سبحانه

وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا ثلاثةُ أصناف من الناس: اليهود، والنصارى، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرٌ أَبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَرَى النصارى، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَرَى الْمَسِيحُ أَبْنُ ٱللَّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُم بِأَفْوَهِ فِي مِنْ اللّهِ اللّهِ وَالصنف الثالث: مشركو العرب؛ كما قال تعالى عنهم: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ ٱلْبَنَتِ الثالث: مشركو العرب؛ كما قال تعالى عنهم: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ ٱلْبَنَتِ الشّبَكَ عَنْهُم مَا يَشْتَهُونَ لِنّهِ اللّه الله الله الله الله الله علومة.

\* وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ مَّا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَاَيِهِمَّهُ ﴾ يعني أن ما نسبوه له جل وعلا من اتخاذ الولد لا علم لهم به؛ لأنه مستحيل.

والآية تدل دلالة واضحة على أن نفي الفعل لا يدل على إمكانه؛ ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَاظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ ﴿ ﴾؛ لأن ظلمهم لربنا، وحصول العلم لهم باتخاذه الولد = كل ذلك مستحيل عقلاً؛ فنفيه لا يدل على إمكانه. ومن هذا القبيل قول المنطقيين: «السالبة لا تقتضي وجود الموضوع»، كما بيناه في غير هذا الموضع.

وما نفاه عنهم وعن آبائهم من العلم باتخاذه الولد سبحانه وتعالى عن ذلك علوا كبيرًا؛ بينه في مواضع أخر، كقوله: ﴿وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمِ سُبْحَانَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَقُولُه في اللّهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَقُولُه في اللّهُ مَا وَلَوْ كَانَ ءَابَآ وُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴿ فَي اللّهِ عَير ذلك مِن الآيات / .

\* وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ كَبُرَتَ كَلِمَةَ مَغْرُجُ مِنْ أَفَّوَهِهِمْ ﴿ كَبُرَتَ كَلِمَةً مَغْرُجُ مِنْ أَفَّوَهِهِمْ مِن أَنَّ الله اتخذ ولدًا أمر كبير عظيم؛ كما بينا الآيات الدالة على عِظَمِه آنفًا؛ كقوله: ﴿ إِنَّكُمْ لَنَقُولُونَ

قَوَّلًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَنَوَتُ يَنَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ ٱلأَرْضُ وَتَخِرُ لَلِّهِبَالُهَدَّا ﴿ . ﴾ الآية. وكفى بهذا كبرًا وعظمًا.

وقال بعض علماء العربية: إن قوله: ﴿ كَبُرَتَ كَلِمَةُ ﴾ معناه التعجب؛ فهو بمعنى ما أكبرها كلمة، أو أكبر بها كلمة.

والمقرر في علم النحو: أن «فَعُل» بالضم تصاغ لإنشاء الذم والمدح، فتكون من باب نعم وبئس، ومنه قوله تعالى: ﴿كُبُرَتَ كَبُرَتَ كَالِمَةً. .﴾ الآية. وإلى هذا أشار في الخلاصة بقوله:

واجعل كبئس ساء واجعل فعلا من ذي ثلاثة كنعم مسجلا

وقوله: «كنعم» أي اجعله من باب «نعم» فيشمل بئس. وإذا تقرر ذلك ففاعل «كبر» ضمير محذوف، و«كلمة» نكرة مميزة للضمير المحذوف؛ على حد قوله في الخلاصة:

ويرفعان مضمرًا يفسره مميز كنعم قومًا معشره

والمخصوص بالذم محذوف، والتقدير: كبرت هي كلمة خارجة من أفواههم تلك المقالة التي فاهوا بها، وهي قولهم: اتخذ الله ولدًا.

وأعرب بعضهم ﴿كَلِمَةُ﴾ بأنها حال، أي كبرت فريتهم في حال كونها كلمة خارجة من أفواههم. وليس بشيء.

وهذا المعنى الذي ذكره ابن كثير له شواهد في القرآن؛ كقوله: ﴿ يَقُولُونَ بِأَفَوْهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

والكذب: مخالفة الخبر للواقع على أصح الأقوال / .

12

#### فائدة

لفظة «كبر» إذا أريد بها غير الكبر في السن فهي مضمومة الباء في الماضي والمضارع، كقوله هنا: ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةُ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ كَبُرَ مَقَتًا عِندَ ٱللّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ يَكُبُرُ فِ صُدُورِكُمْ ﴾ وقوله: ﴿ أَوْ خَلْقًا مِّمَا يَكَبُرُ فِ صُدُورِكُمْ ﴾ ونحو ذلك.

وإن كان المراد بها الكبر في السن فهي مكسورة الباء في الماضي، مفتوحتها في المضارع على القياس، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكُبُرُوا ﴾، وقول المجنون:

تعشَّقْت لیلی وهی ذات ذوائب ولم یبد للعینین من ثدیها حَجْم صغیرین نرعی البهم یالیت أننا إلى الیوم لم نكْبَر ولم تكْبَر البَهْم

وقوله في هذا البيت: «صغيرين» شاهد عند أهل العربية في إتيان الحال من الفاعل والمفعول معًا.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ كَبُرَتَ كَلِمَةَ ﴾ يعني بالكلمة: الكلام الذي هو قولهم: ﴿ أَتَخَكَذَ اللَّهُ وَلَدًا ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّالَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللّ

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من أن الله يطلق اسم الكلمة على الكلام أوضحته آيات أخر؛ كقوله: ﴿ كَلَّا ۚ إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴿ لَكَلَّ اَعْمَلُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللّه

18

صَلِحًا فِيمَا تَرَكُتُ ﴾. وقوله: ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِكَ لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﷺ وما جاء لفظ الكلمة في القرآن إلا مرادًا به الكلام المفيد.

\* وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿عُوجًا ﴿ فَيُ هُو بكسر العين في المعاني، كما في هذه الآية الكريمة. وبفتحها فيما كان منتصبًا كالحائط.

قال الجوهري في صحاحه: قال ابن السكيت: وكل ما كان ينتصب كالحائط والعود قيل فيه «عَوج» بالفتح. والعِوج ـ بالكسر ـ ما كان في أرض أو دين أو معاش، يقال: في دينه عِوج. اهـ / .

وقرأ هذا الحرف حفص عن عاصم في الوصل ﴿عِوَجَا ﴿ الله السكت على الألف المبدلة من التنوين سكتة يسيرة من غير تنفس، اشعارًا بأن ﴿ قَيْمًا ﴾ ليس متصلاً بـ ﴿عِوَجَا ﴿ فَي المعنى، بل للإشارة إلى أنه منصوب بفعل مقدر، أي جعله قيمًا كما قدمنا.

وقرأ أبو بكر عن عاصم ﴿ مِّن لَّدْنِهِ ﴾ بإسكان الدال مع إشمامها الضم وكسر النون والهاء ووصلها بياء في اللفظ.

وقوله: ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ قرأه الجمهور بضم الياء وفتح الباء الموحدة وكسر الشين مشددة، وقرأه حمزة والكسائي (يَبْشُر) بفتح الياء وإسكان الباء الموحدة وضم الشين.

\* قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْ خِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَاثَارِهِمْ إِن لَمْ يُؤْمِنُواْ بِهَاذَا
 أَلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴿ ﴾ .

اعلم أولاً: أن لفظة «لعل» تكون للترجى في المحبوب،

وللإشفاق في المحذور. واستظهر أبو حيان في البحر المحيط: أن «لعل» في قوله هنا: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْخِعٌ نَفْسَكَ ﴾ للإشفاق عليه ﷺ أن يبخع نفسه لعدم إيمانهم به.

وقال بعضهم: إن «لعل» في الآية للنهي. وممن قال به العسكري، وهو معنى كلام ابن عطية كما نقله عنهما صاحب البحر المحيط.

وعلى هذا القول فالمعنى: لا تبخع نفسك لعدم إيمانهم. وقيل: هي في الآية للاستفهام المضمن معنى الإنكار. وإتيان لعل للاستفهام مذهب كوفي معروف.

وأظهر هذه الأقوال عندي في معنى «لعل» أن المراد بها في الآية النهي عن الحزن عليهم.

وإطلاق لعل مضمنة معنى النهي في مثل هذه الآية أسلوب ٌ عربي يدل عليه سياق الكلام.

ومن الأدلة على أن المراد بها النهي عن ذلك كثرة ورود النهي صريحًا / عن ذلك؛ كقوله: ﴿ فَلَا نَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾، وقوله: ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ الْكَفْرِينَ ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

والباخع: المهلك: أي مهلك نفسك من شدة الأسف على عدم إيمانهم، ومنه قول ذي الرمة:

ألا أيهذا الباخع الوجد نفسه لشيء نحته عن يديه المقادر

كما تقدم.

وقوله: ﴿عَلَىٰ ءَاثَـرِهِمْ ﴾، قال القرطبي: آثارهم جمع أثر. ويقال: إثر. والمعنى: على أثر توليهم وإعراضهم عنك.

وقال أبو حيان في البحر: ومعنى ﴿ عَلَىٰٓ ءَاتُـرِهِمْ ﴾ من بعدهم، أي بعد يأسك من إيمانهم، أو بعد موتهم على الكفر، يقال: مات فلان على أثر فلان؛ أي بعده.

وقال الزمخشري: شبهه وإياهم حين تولوا عنه ولم يؤمنوا به، وما داخله من الوجد والأسف على توليهم برجل فارقته أحبته وأعزته، فهو يتساقط حسرات على آثارهم، ويبخع نفسه وجدًا عليهم، وتلهفًا على فراقهم! والأسف هنا: شدة الحزن. وقد يطلق الأسف على الغضب؛ كقوله: ﴿ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱنْنَقَمَّنَا مِنْهُمْ.

فإذا حققت معنى هذه الآية الكريمة؛ فاعلم أن ما ذكره فيها جل وعلا من شدة حزن نبيه على عليهم، وعن نهيه له عن ذلك مبين في آيات أخر كثيرة، كقوله: ﴿ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾، وكقوله: ﴿ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾، وكقوله: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَكَقُولُهُ : ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَلَا تَعْزَنْ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ وَكَقُولُهُ : ﴿ وَلَا تَعْزَنْ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿أَسَفًا ﴿ مَفعول من أَجله، ١٦ أَي مهلك / نفسك من أُجل الأسف. ويجوز إعرابه حالاً؛ أي في حال كونك آسفًا عليهم. على حد قوله في الخلاصة:

ومصدر منكس حالاً يقع بكثسرة كبغتة زيد طلع « قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبّلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴿ إِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴿ ﴾ .

قال الزمخشري في معنى هذه الآية الكريمة: ﴿ مَاعَلَيْهَا ﴾ يعني ما على الأرض مما يصلح أن يكون زينة لها ولأهلها من زخارف الدنيا وما يستحسن منها.

وقال بعض العلماء: كل ما على الأرض زينة لها من غير تخصيص. وعلى هذا القول: فوجه كون الحيَّات وغيرها مما يؤذي زينة للأرض؛ لأنه يدل على وجود خالقه، واتصافه بصفات الكمال والجلال، ووجود ما يحصل به هذا العلم في شيء زينة له.

وقد قدمنا في ترجمة (۱) هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان المذكورة فيه: أن يذكر لفظ عام ثم يصرح في بعض المواضع بدخول بعض أفراد ذلك العام فيه، كقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَيِرَ ٱللَّهِ ﴾ الآية. مع تصريحه بأن البدن داخلة في هذا العموم بقوله: ﴿ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَهَالَكُمْ مِن شَعَتَ مِن ٱللَّهِ ﴾ الآية.

وإذا علمت ذلك؛ فاعلم أن قوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَّا ﴾ قد صرح في مواضع أخر ببعض الأفراد الداخلة فيه، كقوله تعالى: ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ ۗ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَٱلْخَيَلُ وَٱلْبِعَالُ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

<sup>(</sup>۱) يعنى مقدمته.

17

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ صَعِيدًا جُرُزًا ﴿ أَي أَرضًا بيضاء لا نبات بها. وقد قدمنا معنى «الصعيد» بشواهده العربية في سورة «المائدة».

والجرز: الأرض التي لا نبات بها، كما قال تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ أَنَا نَسُوقُ ٱلْمَاءَ / إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ. زَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَنْهُمُمْ وَأَنْهُمُمُ أَفَاكُلُ مِنْهُ أَنْعَنْهُمُمُ وَاللَّهُمُ أَفَالاً يُبْصِرُونَ ﴿ وَمِنْهُ قُولُ ذِي الرّمَة:

طوى النحز والأجراز ما في غروضها وما بقيت إلا الضلوع الجراشع

لأن مراده «بالأجراز» الفيافي التي لا نبات فيها، والأجراز: جمع جِرَزَة، والجِرَزَة: جمع جُرُز، فهو جمع الجمع للجُرُز، كما قاله الجوهري في صحاحه.

قال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: ﴿ وَإِنَّالَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا ﴾ من هذه الزينة ﴿ صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ أي مثل أرض بيضاء لا نبات فيها بعد أن كانت خضراء معشبة في إزالة بهجته، وإماطة حسنه، وإبطال ما به كان زينة ؛ من إماتة الحيوان، وتجفيف النبات والأشجار اه.

هَشِيمًا نَذْرُوهُ ٱلرِيِّنَجُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْنَدِرًا ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِنَـبُّلُوهُرُ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ ﴾ أَي : لنختبرهم على ألسنة رسلنا.

وهذه الحكمة التي ذكرها هنا لجعل ما على الأرض زينة لها وهي الابتلاء في إحسان العمل = بيّن في مواضع أخر أنها هي الحكمة في خلق الموت والحياة والسماوات والأرض، قال تعالى: ﴿ بَنَرَكَ الَّذِي بِيدِهِ المُلْكُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِبَالُوكُمُ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِبَالُوكُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَهُو الْعَيْوِدُ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَبْلُوكُمُ أَيْكُمُ السَّمَا وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَبْلُوكُمُ أَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَاءِ لِيبَلُوكُمُ أَيْكُمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقد بين ﷺ الإحسان بقوله: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك» كما تقدم.

وهذا الذي أوضحنا من أنه جل وعلا جعل ما على الأرض زينة لها ليبتلي خلقه، ثم يهلك ما عليها ويجعله صعيدًا جرزًا: فيه أكبر واعظ للناس، وأعظم زاجر عن اتباع الهوى، وإيثار الفاني على الباقي، ولذا قال على الدنيا حلوة خضرة، وإن الله مستخلفكم فيها فناظر ماذا تعملون. فاتقوا الدنيا، واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء».

\* قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكَهْفِ وَٱلرَّقِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَنتِنَا عَجَبًا ﴿ ﴾. ﴿أَمْ ﴾ في هذه الآية الكريمة هي المنقطعة عن التحقيق، ومعناها عند الجمهور «بل والهمزة»، وعند بعض العلماء بمعنى «بل» فقط، فعلى القول الأول فالمعنى: بل أحسبت، وعلى الثاني فالمعنى: بل حسبت، فهي على القول الأول جامعة بين الإضراب والإنكار. وعلى الثاني فهي للإضراب الانتقالي فقط.

وأظهر الأقوال في معنى الآية الكريمة: أن الله يقول لنبيه على الله قصة أصحاب الكهف وإن استعظمها الناس وعجبوا منها، فليست شيئًا عجبًا بالنسبة إلى قدرتنا وعظيم صنعنا، فإن خلقنا للسماوات والأرض، وجعلنا ما على الأرض زينة لها، وجعلنا إياها بعد ذلك صعيدًا جرزًا: أعظم وأعجب مما فعلنا بأصحاب الكهف، ومن كوننا أنمناهم هذا الزمن الطويل، ثم بعثناهم. ويدل لهذا الذي ذكرنا آيات كثيرة:

منها: أنه قال: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَّا \_ إلى قوله \_ صَعِيدًا جُرُزًا ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ صَعِيدًا جُرُزًا ﴾، ثم أتبع ذلك بقوله: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكَهْفِ . . ﴾ الآية / ، فدل ذلك على أن المراد أن قصتهم لا عجب فيها بالنسبة إلى ما خلقنا مما هو أعظم منها.

ومنها: أنه يكثر في القرآن العظيم تنبيه الناس على أن خلق السماوات والأرض أعظم من خلق الناس، ومن خلق الأعظم فهو قادر على الأصغر بلا شك، كقوله تعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُمِنَ خَلْقِ ٱلنَّاسِ. . ﴾ الآية، وكقوله: ﴿ مَأَنَّمُ آشَدُ خَلْقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَهَا آلَهُ مَا قدمناه مستوفى أَسَمَاءُ بَنَهَا آلَهُ وَلِأَنْعَلِيمُ وَ الله على قوله \_ مَنْهَا لَكُمُ وَلِأَنْعَلِيمُ وَ الله على النه الله على اله

ومن خَلَق هذه المخلوقات العظام، كالسماء والأرض وما فيهما؛ فلا عجب في إقامته أهل الكهف هذه المدة الطويلة، ثم بعثه إياهم، كما هو واضح.

والكهف: النقب المتسع في الجبل، فإن لم يك واسعًا فهو غار. وقيل: كلُّ غار في جبل كهف. وما يروى عن أنس من أن الكهف نفس الجبل غريب، غير معروف في اللغة.

واختلف العلماء في المراد بـ ﴿ وَٱلرَّقِيمِ ﴾ في هذه الآية على أقوال كثيرة، قيل: الرقيم اسم كلبهم، وهو اعتقاد أمية بن أبي الصلت حيث يقول:

وليس بها إلا الرقيم مجاورًا وصيدهم والقوم في الكهف هُمَّد

وعن الضحاك أن الرقيم: بلدة بالروم، وقيل: اسم الجبل الذي فيه الكهف. والأقوال الذي فيه الكهف. والأقوال فيه كثيرة. وعن ابن عباس أنه قال: لا أدري ما الرقيم، أكتاب أم بنيان؟

وأظهر الأقوال عندي بحسب اللغة العربية وبعض آيات القرآن: أن الرقيم معناه: المرقوم، فهو فعيل بمعنى مفعول، من رقمت الكتاب إذا كتبته، ومنه قوله تعالى: ﴿كِنَبُّ مَّرُومٌ ﴿ كِنَبُ مَ وَوَمُ اللّهِ عَلَى الله تعالى الله تعالى الله تعالى . ورجهم، أو صخرة نقشت فيها أسماؤهم. والعلم عند الله تعالى .

والظاهر أن أصحاب الكهف والرقيم: طائفة واحدة أضيفت

۲.

إلى شيئين: أحدهما معطوف على الآخر، خلافًا لمن قال: إن أصحاب الكهف طائفة، وأصحاب الرقيم طائفة أخرى، وأن الله قص على نبيه هذه السورة الكريمة قصة أصحاب الكهف ولم يذكر له شيئًا عن أصحاب الرقيم. وخلافًا لمن زعم أن أصحاب الكهف هم الثلاثة الذين سقطت عليهم صخرة فسدت عليهم باب الكهف الذي هم فيه، فدعو الله بأعمالهم الصالحة؛ وهم البار بوالديه، والعفيف، والمستأجر. وقصتهم مشهورة ثابتة في الصحيح، إلا أن تفسير الآية بأنهم هم المراد بعيدٌ كما ترى.

واعلم أن قصة أصحاب الكهف وأسماءهم، وفي أي محل من الأرض كانوا = كل ذلك لم يثبت فيه عن النبي ﷺ شيء زائد على ما في القرآن، وللمفسرين في ذلك أخبار كثيرة إسرائيلية، أعرضنا عن ذكرها لعدم الثقة بها.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ عَجَبًا ﴿ ﴾ صفة لمحذوف، أي: شيئًا عجبًا، أو آية عجبًا.

وقوله: ﴿ مِنْ ءَايَكتِنَا ﴾ في موضع الحال. وقد تقرر في فن النحو أن نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً، وأصل المعنى: كانوا عجبًا كائنًا من آياتنا، فلما قدم النعت صار حالاً.

\* قوله تعالى: ﴿ إِذْ أَوَى ٱلْفِتْيَةُ إِلَى ٱلْكَهْفِ فَقَالُواْ رَبَّنَآ ءَائِنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةُ وَهَيّ فَلَنَامِنْ أَمْرِنَا رَشَكَا ﴿ إِذْ أَوْى ٱلْفِتْيَةُ إِلَى ٱلْكَهْفِ فَقَالُواْ رَبِّنَآ ءَائِنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً وَهَيّ فَلَنامِنْ أَمْرِنَا رَشَكَا ﴿ إِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة من صفة أصحاب الكهف أنهم فتية، وأنهم أووا إلى الكهف، وأنهم دعوا ربهم هذا

٢١ الدعاء العظيم / الشامل لكل خير، وهو قوله عنهم: ﴿ رَبَّنَا عَائِناً مِن لَا الله عنهم الله عنهم الله الله عنهم

وبين في غير هذا الموضع أشياء أخرى من صفاتهم وأقوالهم، كقوله: ﴿ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ ءَامَنُواْ بِرَيِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدَى ﴿ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ ءَامَنُواْ بِرَيِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدَى ﴾ و (إِذْ) قوله \_ يَنشُرُ لَكُرُ رَبُكُمْ مِن رَّحْمَتِهِ وَيُهَيِّغْ لَكُرُ مِّنْ أَمْرِكُمْ مِرْفَقًا ﴾ و (إِذْ) في قوله هنا: ﴿ إِذْ أَوَى ٱلْفِتْيَةُ ﴾ منصوبة بـ (اذكر) مقدرًا. وقيل: بقوله (عجبًا). ومعنى قوله: ﴿ إِذْ أَوَى ٱلْفِتْيَةُ إِلَى ٱلْكَهْفِ ﴾ أي: جعلوا الكهف مأوى لهم ومكان اعتصام.

ومعنى قوله: ﴿ وَالِنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً ﴾ أي: أعطنا رحمة من عندك. والرحمة هنا تشمل الرزق، والهدى، والحفظ مما هربوا خائفين منه من أذى قومهم، والمغفرة.

والفِتْية: جمع «فتى» جمع تكسير، وهو من جموع القلة. ويدل لفظ الفتية على قلتهم، وأنهم شباب لا شيب، خلافًا لما زعمه ابن السراج: من أن الفتية اسم جمع لا جمع تكسير. وإلى كون مثل الفتية جمع تكسير من جموع القلة أشار ابن مالك في الخلاصة بقوله:

أفعلة أفعل ثم فِعْلَه كذاك أفعال جموع قله

والتهيئة: التقريب والتيسير، أي: يسر لنا وقرب لنا من أمرنا رشدًا. والرشد: الاهتداء والديمومة عليه.

و ﴿ مِنْ ﴾ في قوله: ﴿ مِنْ أَمْرِنَا ﴾ فيها وجهان؛ أحدهما: أنها هنا للتجريد، وعليه فالمعنى: اجعل لنا أمرنا رشدًا كله؛ كما

77

تقول: لقيت من زيد أسدًا. ومن عمرو بحرًا.

والثاني: أنها للتبعيض؛ وعليه فالمعنى: واجعل لنا بعض أمرنا؛ أي وهو البعض الذي نحن فيه من مفارقة الكفار رشدًا، حتى نكون بسببه راشدين مهتدين.

\* قوله تعالى: ﴿ فَضَرَبْنَاعَلَى ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴿ فَضَرَبْنَاعَلَى ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴿ فَكُر جَلَ وَعَلا فِي هذه الآية الكريمة أنه ضرب على آذان أصحاب الكهف سنين عددًا. ولم يبين قدر هذا العدد هنا، ولكنه بينه في موضع آخر؛ وهو قوله: / ﴿ وَلَبِثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِأْتُةِ سِنِينَ مَا وَازْدَادُواْ يَسْعًا ﴿ وَلَمِ يَنِينَ عَلَيْ مِنْ مَا مُعْ فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وضَرْبُه جل وعلا على آذانهم في هذه الآية كناية عن كونه أنامهم، ومفعول (ضربنا) محذوف، أي: ضربنا على آذانهم حجابًا مانعًا من السماع فلا يسمعون شيئًا يوقظهم. والمعنى: أنمناهم إنامة ثقيلة لا تنبههم فيها الأصوات.

وقوله: ﴿ سِنِينَ عَدَدَا ﴿ عَلَى حَذَفَ مَضَافَ، أَي: ذات عدد، أو مصدر بمعنى اسم المفعول، أي سنين معدودة. وقد ذكرنا الآية المبينة لقدر عددها بالسنة القمرية والشمسية، كما يشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَزْدَادُواْ يَسْعُا ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وقال أبو حيان في البحر في قوله: ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَيْهُ ءَاذَانِهِمْ ﴾ عَبَّرُ بِالْضُرِبُ ليدل على قوة المباشرة واللصوق واللزوم، ومنه: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهُمُ ٱلذِّلَةُ ﴾، وضَرْب البعث. وقال الفرزدق:

ضربت عليك العنكبوتُ بنسجها وقضى عليك به الكتابُ المنزلُ

وقال الأسود بن يعفر:

ومن الحوادث لا أبالك أنني ضربَتْ علَيَّ الأرض بالأسداد وقال آخر:

إن المروءة والسماحة والندى في قبة ضُرِبَتْ على ابن الحشرج

وذكر الجارحة التي هي الآذان، إذ هي يكون منها السمع؛ لأنه لا يستحكم نوم إلا مع تعطل السمع. وفي الحديث: «ذلك رجل بال الشيطان في أذنه» أي استثقل نومه جدًا حتى لا يقوم بالليل اهـ كلام أبي حيان.

\* قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثَنَهُمْ لِنَعْلَرَ أَى الْخِزْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لِبَثُواْ أَمَدًا ﴿ ثَلَ اللَّهِ الكريمة : أَن مِن حِكَم بَعْثه لأصحاب الكهف بعد هذه النومة الطويلة : أن يبين للناس أي الحزبين المختلفين في مدة لبثهم أحصى لذلك وأضبط له. ولم يبين هنا شيئًا عن الحزبين المذكورين.

وأكثر المفسرين على أن أحد الحزبين: هم أصحاب الكهف. والحزب / الثاني: هم أهل المدينة الذين بُعِث الفتية على عهدهم حين كان عندهم التاريخ بأمر الفتية. وقيل: هما حزبان من أهل المدينة المذكورة، كان منهم مؤمنون وكافرون. وقيل: هما حزبان من المؤمنين في زمن أصحاب الكهف اختلفوا في مدة لبثهم، قاله الفراء. وعن ابن عباس: الملوك الذين تداولوا ملك المدينة حزب، وأصحاب الكهف حزب. إلى غير ذلك من الأقوال.

والذي يدل عليه القرآن: أن الحزبين كليهما من أصحاب الكهف. وخير ما يفسر به القرآن القرآن، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ بَعَثَنَاهُمْ لِيتَسَآءَلُواْ بَيْنَهُمْ قَالَ قَآبِلُ مِّنْهُمْ كَمْ لِيثُنَّةُ قَالُواْ لِيثَنَا قَالَ اللهُ مَا لَكُوْمُ مِمَا لَوَثَتُمْ ﴿ وَكَأَنَ الذين قالوا: ﴿ رَبُّكُمْ أَعَلَمُ مِمَا لَمِثْتُمْ ﴿ . وكأن الذين قالوا: ﴿ رَبُّكُمْ أَعَلَمُ مِمَا لَمِثْتُمْ ﴾ . وكأن الذين قالوا: ﴿ رَبُّكُمْ أَعَلَمُ مِمَا لَمِثْتُمْ ﴾ هم الذين علموا أن لبثهم قد تطاول.

ولقائل أن يقول: قوله عنهم: ﴿ رَبُّكُمُ أَعَلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ ﴾ يدل على أنهم لم يحصوا مدة لبثهم. والله تعالى أعلم.

وقد يجاب عن ذلك بأن رَدَّ العلم إلى الله لا ينافي العلم، بدليل أن الله أعلم نبيه بمدة لبثهم في قوله: ﴿ وَلِيَثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ﴾ الآية، ثم أمره برد العلم إليه في قوله: ﴿ قُلِ ٱللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا لَبِثُواْ ﴾ الآية.

وقوله: ﴿ بَعَثْنَاهُمْ ﴾ أي: من نومتهم الطويلة. والبعث: التحريك من سكون، فيشمل بعث النائم والميت، وغير ذلك.

وقد بينا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها: أن يذكر الله جل وعلا حكمة لشيء في موضع، ويكون لذلك الشيء حكم أُخر مذكورة في مواضع أخرى؛ فإنا نبينها، ومثلنا لذلك، وذكرنا منه أشياء متعددة في هذا الكتاب المبارك.

وإذا علمت ذلك فاعلم أنه تعالى هنا في هذه الآية الكريمة بين من حِكَم بعثهم: إظهاره للناس أيّ الحزبين أحصى لِما لبثوا أمدًا. وقد بين لذلك حِكَمًا أخر في غير هذا الموضع.

منها: أن يتساءلوا عن مدة لبثهم، كقوله: ﴿ وَكَذَلِكَ اللَّهُ مُرِلِيَكُ اللَّهُ مُرِلِيَكُ اللَّهُ مُرَالِكُ اللَّهُ مُرَالِكُ اللَّهُ مُرَالِكُ اللَّهُ مُرَالِكُ اللَّهُ مُرَالِكُ اللَّهُ مُرَالًا اللَّهُ اللَّهُ مُرَالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُرَّالًا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ

۲ ٤

ومنها: إعلام الناس أن البعث حق، وأن الساعة حق، لدلالة قصة أصحاب الكهف على ذلك. وذلك في قوله: ﴿ وَكَذَلِكَ أَعْثَرُنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَكَ وَعْدَ ٱللّهِ حَقُّ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ لَارَيْبَ فِيهَا ﴾ الآية.

واعلم أن قوله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿ ثُمُّ بَعَثَنَهُمُ الْنَعْلَمُ الآية، لا يدل على أنه لم يكن عالمًا بذلك قبل بعثهم وإنما علم بعد بعثهم كما زعمه بعض الكفرة الملاحدة! بل هو جل وعلا عالم بكل ما سيكون قبل أن يكون، لا يخفى عليه من ذلك شيء. والآيات الدالة على ذلك لا تحصى كثرة.

وقد قدمنا: أن من أصرح الأدلة على أنه جل وعلا لا يستفيد بالاختبار والابتلاء علمًا جديدًا له سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا له قولَه تعالى في آل عمران: ﴿ وَلِيَبَتَلِى اللّهُ مَا فِي صُدُورِكُمُ وَلِيمَحِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمُ وَاللّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ وَاللّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ وَاللّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ وَاللّهُ عَلِيمُ بِعَد قوله: ﴿ وَلِيبَتَلِي ﴾ دليل واضح في عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ وَلِيبَتَكِي ﴾ دليل واضح في ذلك.

وإذا حققت ذلك فمعنى: ﴿لِنَعْلَمَ أَيُّ ٱلْجِزْبَيْنِ﴾ أي: نعلم ذلك علمًا يظهر الحقيقة للناس، فلا ينافي أنه كان عالمًا به قبل ذلك دون خلقه.

واختلف العلماء في قوله: ﴿ أَحْصَىٰ ﴾ فذهب بعضهم إلى أنه فعل ماض و ﴿ أَمَدًا ﴿ لِمَا لِبَثُوا ﴾ فعل ماض و ﴿ أَمَدًا ﴿ لِمَا لَبِنُوا ﴾

مصدرية؛ وتقرير المعنى على هذا: لنعلم أيُّ الحزبين ضبَطَ (أمدًا) للبثهم في الكهف.

وممن اختار أن ﴿ أَحْصَىٰ﴾ فعل ماض: الفارسي والزمخشري وابن عطية وغيرهم.

وذهب بعضهم إلى أن ﴿ أَحْصَىٰ ﴾ صيغة تفضيل، و ﴿ أَمَدًا ﴾ تمييز. وممن اختاره الزجاج والتبريزي وغيرهما. وجوز الحوفي وأبو البقاء الوجهين.

والذين قالوا: إن ﴿أَحْصَىٰ﴾ فعل ماض قالوا: لا يصح فيه أن يكون صيغة تفضيل؛ لأنها لا يصح بناؤها هي ولا صيغة فعل التعجب قياسًا إلا / من الثلاثي، و ﴿أَحْصَىٰ﴾ رباعي فلا تصاغ منه صيغة التفضيل ولا التعجب قياسًا. قالوا: وقولهم: ما أعطاه، وما أولاه للمعروف، وأعدى من الجرب، وأفلس من ابن المُذلَّق = شاذ لا يقاس عليه، فلا يجوز حمل القرآن عليه.

واحتج الزمخشري في الكشاف أيضًا لأن ﴿أَحْصَىٰ ﴾ ليست صيغة تفضيل: بأن ﴿ أَمَدًا ﴿ إِنَ ﴾ لا يخلو: إما أن ينتصب بأفعل، فأفعل لا يعمل. وإما أن ينتصب بـ ﴿ لَبِنُوا ﴾ ، فلا يسدّ عليه المعنى \_ أي: لا يكون سديدًا على ذلك القول ـ وقال: فإن زعمت نصبه بإضمار فعل يدل عليه ﴿ أَحْصَىٰ ﴾ كما أضمر في قوله:

### \* وأضرب منا بالسيوف القوانسا

أي: نضرب القوانس، فقد أبعدت المتناول وهو قريب، حيث أبيتَ أن يكون ﴿ أَحْصَىٰ ﴾ فعلاً، ثم رجعت مضطرًا إلى تقديره

وإضماره. انتهى كلام الزمخشري.

وأجيب من جهة المخالفين عن هذا كله قالوا: لا نسلم أن صيغة التفضيل لا تصاغ من غير الثلاثي، ولا نسلم أيضًا أنها لا تعمل.

وحاصل تحرير المقام في ذلك: أن في كون صيغة التفضيل تصاغ من «أفعل» كما هنا، أو لا تصاغ منه؛ ثلاثة مذاهب لعلماء النحو:

الأول: جواز بنائها من «أفعل» مطلقًا، وهو ظاهر كلام سيبويه، وهو مذهب أبي إسحاق، كما نقله عنه أبو حيان في البحر.

والثاني: لا يبنى منه مطلقًا، وما سُمع منه فهو شاذ يُحفظ ولا يُقاس عليه. وهو الذي درج عليه ابن مالك في الخلاصة بقوله:

وبالندور احكم لغير ما ذكر ولا تقس على الذي منه أُثِر

كما قدمناه في سورة «بني إسرائيل» في الكلام على قوله: ﴿ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ فَهُو لَهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّهُ اللَّا اللَّلَّا اللّهُ اللّه

الثالث: تصاغ من «أفعل» إذا كانت همزتها لغير النقل خاصة؛ كأظلم الليل، وأشكل الأمر. لا إن كانت الهمزة للنقل، فلا تصاغ منها. وهذا هو / اختيار أبي الحسن بن عصفور. وهذه المذاهب مذكورة بأدلتها في كتب النحو.

وأما قول الزمخشري: «فأفعل لا يعمل»، فليس بصحيح؛ لأن صيغة التفضيل تعمل في التمييز بلا خلاف، وعليه درج في

الخلاصة بقوله:

والفاعل المعنى انصِبَن بأفعلا مفضًلاً كأنت أعلى منزلا

و ﴿ أَمَدًا ۞﴾ تمييز كما تقدم؛ فنصبه بصيغة التفضيل لا إشكال فيه.

وذهب الطبري إلى أن: ﴿ أَمَدًا شَ ﴾ منصوب بـ ﴿ لَبِـثُوا ﴾ وقال ابن عطية: إن ذلك غير متجه.

وقال أبو حيان: قد يتجه ذلك؛ لأن الأمد هو الغاية، ويكون عبارة عن المدة من حيث إن المدة غاية. و «ما» بمعنى الذي، و ﴿ أَمَدًا ﴿ ﴾ منتصب على إسقاط الحرف، أي: لما لبثوا من أمد، أي مدة. ويصير «من أمد» تفسيرًا لما انبهم في لفظ ﴿ لِمَا لِبِثُوا ﴾، كقوله: ﴿ هَمَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ ﴾، ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللّهُ لِلنّاسِ مِن رَّحْمَةٍ ﴾ ولما سقط الحرف وصل إليه الفعل.

قال مقيده ـ عفا الله عنه ـ: إطلاق الأمد على الغاية معروف في كلام العرب، ومنه قول نابغة ذبيان:

إلاّ لمثلكَ أو من أنتَ سابقه سبق الجواد إذا استولَى على الأمدِ

وقد قدمنا في سورة «النساء»: أن علي بن سليمان الأخفش الصغير أجاز النصب بنزع الخافض عند أمن اللبس مطلقًا. ولكن نصب قوله: ﴿ أَمَدًا ﴿ إِلَيْمُوا ﴾ غير سديد كما ذكره الزمخشري وابن عطية، وكما لا يخفى.

وأجاز الكوفيون نصب المفعول بصيغة التفضيل، وأعربوا

قول العباس بن مرداس السلمي:

فلم أر مثل الحيِّ حيًا مصبحًا ولا مثلنا يوم التقينا فوارسا أكرَّ وأحْمَى للحقيقة منهم وأضرب مِنَّا بالسيوف القوانسا

بأن «القوانس» مفعول به لصيغة التفضيل التي هي «أضرب». قالوا: / ولا حاجة لتقدير فعل محذوف. ومن هنا قال بعض النحويين: إن ﴿ مَن ﴾ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعَلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِهِ ﴾ منصوب بصيغة التفضيل قبله نَصْب المفعول به.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: ومذهب الكوفيين هذا أجرى عندي على المعنى المعقول؛ لأن صيغة التفضيل فيها معنى المصدر الكامن فيها فلا مانع من عملها عمله. ألا ترى أن قوله: «وأضرب مِنّا بالسيوف القوانسا» معناه: يزيد ضربنا بالسيوف القوانس على ضرب غيرنا، كما هو واضح. وعلى هذا الذي قررنا فلا مانع من كون ﴿ أَمَدًا اللهِ منصوب بـ ﴿ أَحْصَى ﴾ نصب المفعول به على أنه صيغة تفضيل. وإن كان القائلون بأن ﴿ أَحْصَى ﴾ صيغة تفضيل أعربوا ﴿ أَمَدًا اللهِ ﴾ بأنه تمييز.

### تنبيه

فإن قيل: ما وجه رفع ﴿أَيُّ ﴾ من قوله: ﴿لِنَعْلَمَ أَيُّ اَلْجِرْبَيْنِ الْحَصَىٰ ﴾ الآية، مع أنه في محل نصب لأنه مفعول به؟ فالجواب: أن للعلماء في ذلك أجوبة، منها: أن ﴿أَيُّ ﴾ فيها معنى الاستفهام، والاستفهام يعلق الفعل عن مفعوليه كما قال ابن مالك في الخلاصة عاطفًا على ما يعلق الفعل القلبي عن مفعوليه:

وإنْ وَلا لامُ ابتداءِ أو قسم كذا والاستفهامُ ذا له انحتَمْ

ومنها: ما ذكره الفخر الرازي وغيره، من أن الجملة بمجموعها متعلق العلم؛ ولذلك السبب لم يظهر عمل قوله: ﴿لِنَعْلَمَ ﴾ في لفظة ﴿أَيُ ﴾ بل بقيت على ارتفاعها. ولا يخفى عدم اتجاه هذا القول كما ترى.

قال مقيده \_عفا الله عنه وغفر له \_: أظهر أوجه الأعاريب عندي في الآية: أن لفظة ﴿أَيُ ﴾ موصولة استفهامية. و ﴿أَيُ ﴾ مبنية لأنها مضافة، وصدر صلتها محذوف على حد قوله في الخلاصة:

أيٌّ كما وأُعربت مالم تضف وصدر وصلها ضمير انحذف

ولبنائها لم يظهر نصبها. وتقرير المعنى على هذا: لنعلم الحزب الذي / هو أحصى لما لبثوا أمدًا ونميزه عن غيره. و ﴿ أَحْصَىٰ ﴾ صيغة تفضيل كما قدمنا توجيهه. نعم، للمخالف أن يقول: إن صيغة التفضيل تقتضي بدلالة مطابقتها الاشتراك بين المفضل والمفضل عليه في أصل الفعل، وأحد الحزبين لم يشارك الآخر في أصل الإحصاء لجهله بالمدة من أصلها، وهذا مما يقوي قول من قال: إن ﴿ أَحْصَىٰ ﴾ فعل، والعلم عند الله تعالى.

فإن قيل: أي فائدة مهمة في معرفة الناس للحزب المحصي أمد اللبث من غيره، حتى يكون علة غائية لقوله: ﴿ ثُمَّ بَعَثَنَهُمْ لِنَعْلَمَ . ﴾ الآية؟ وأي فائدة مهمة في مساءلة بعضهم بعضًا، حتى يكون علة غائية لقوله: ﴿ وَكَنَالِكَ بَعَثُنَاهُمْ لِيَتَسَآءَلُوا بَيْنَهُمْ ﴾؟

فالجواب: أنا لم نر من تعرض لهذا. والذي يظهر لنا والله

تعالى أعلم: أن ما ذكر من إعلام الناس بالحزب الذي هو أحصى أمدًا لما لبثوا، ومساءلة بعضهم بعضًا عن ذلك، يلزمه أن يظهر للناس حقيقة أمر هؤلاء الفتية، وأن الله ضرب على آذانهم في الكهف ثلاثمائة سنين وازدادوا تسعًا، ثم بعثهم أحياء طرية أبدانهم لم يتغير لهم حال. وهذا من غريب صنعه جل وعلا الدال على كمال قدرته، وعلى البعث بعد الموت. ولاعتبار هذا اللازم جعل ما ذكرنا علة غائية، والله تعالى أعلم.

\* قوله تعالى: ﴿ نَحَنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِٱلْحَقِ ۚ إِنَّهُمْ فِتْيَةً ءَامَنُواْ بِرَبِهِ مَ وَذِدْ نَهُمُ هُدًى ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة لنبيه ﷺ: أنه يقص عليه نبأ أصحاب الكهف بالحق. ثم أخبره مؤكدًا له أنهم فتية آمنوا بربهم، وأن الله جل وعلا زادهم هدى.

ويفهم من هذه الآية الكريمة: أن من آمن بربه وأطاعه زاده ربه هدى؛ لأن الطاعة سبب للمزيد من الهدى والإيمان.

وهذا المفهوم من هذه الآية الكريمة جاء مبينًا في مواضع أخر؛ كقوله / تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اَهْتَدَوَّا زَادَهُرَ هُدَى وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾، وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ۚ . ﴾ الآية ، وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَنُواْ إِن تَنْقُواْ اللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا . ﴾ الآية ، وقوله : ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تَنْقُواْ اللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا . ﴾ الآية ، وقوله : ﴿ فَالّمَا الّذِينَ ءَامَنُواْ وَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ هُو الّذِي آذِنَ الشّرِينَة فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيزَدَادُواْ إِيمَنَا مَعَ إِيمَنِهِمْ . . ﴾ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ يَكُوبُ اللّهُ وَاللّهُ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ مِن الآية ، وقوله وَيَحَمَّلُ لَكُمْ كُفُلَيْنِ مِن رَحْمَتِهِ وَيَحْمَل لَكُمْ مُؤُلِّي اللّهُ مَا الآية ، إلى غير ذلك من الآيات .

وهذه الآيات المذكورة نصوص صريحة في أن الإيمان يزيد، مفهوم منها أنه ينقص أيضًا، كما استدل بها البخاري رحمه الله على ذلك. وهي تدل عليه دلالة صريحة لا شك فيها، فلا وجه معها للاختلاف في زيادة الإيمان ونقصه كما ترى، والعلم عند الله تعالى.

#### \* قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّطْنَاعَلَىٰ قُلُوبِهِمْ إِذْقَامُواْ ﴾.

أي: ثبتنا قلوبهم وقويناهم على الصبر، حتى لا يجزعوا ولا يخافوا من أن يصدعوا بالحق، ويصبروا على فراق الأهل والنعيم، والفرار بالدين في غار في جبل لا أنيس به، ولا ماء ولا طعام.

ويفهم من هذه الآية الكريمة: أن من كان في طاعة ربه جل وعلا، أنه تعالى يقوي قلبه، ويثبته على تحمل الشدائد، والصبر الجميل.

وأكثر المفسرين على أن قوله: ﴿إِذْ فَكَامُواْ ﴾ أي: بين يدي ٣٠ ملك بلادهم، / وهو ملك جبار يدعو إلى عبادة الأوثان، يزعمون أن اسمه: دقيانوس.

وقصتهم مذكورة في جميع كتب التفسير، أعرضنا عنها لأنها إسرائيليات. وفي قيامهم المذكور هنا أقوال أخر كثيرة. والعامل في قوله: ﴿إِذْ﴾ هو ﴿ وَرَبَطْنَاعَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ حين قاموا.

 \* قوله تعالى: ﴿ فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ عَ إِلَهً ۚ لَقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ﴿ إِلَهُ ۚ اللَّهِ عَلَى إِلَيْهَا لَقَالُهُ اللَّهِ عَلَى إِلَيْهَا لَكُوا لَهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ الللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن هؤلاء الفتية الذين آمنوا بربهم فزادهم ربهم هدى قالوا: إن ربهم هو رب السماوات والأرض، وأنهم لن يدعوا من دونه إلها، وأنهم لو فعلوا ذلك قالوا شططًا. أي: قولاً ذا شطط. أو هو من النعت بالمصدر للمبالغة؛ كأن قولهم هو نفس الشطط. والشطط: البعد عن الحق والصواب. وإليه ترجع أقوال المفسرين، كقول بعضهم ﴿ شَطَطًا الله عنه جورًا، تعديًا، كذبًا، خطأً، إلى غير ذلك من الأقوال.

وأصل مادة الشطط: مجاوزة الحد، ومنه: أَشَطَّ في السَّوْم، إذا جاوز الحد؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُشْطِطُ ﴾ الآية. أو البعد، ومنه قول عمر بن أبي ربيعة:

تشط غدًا دار جيرانك وللدار بعد غد أبعد ويكثر استعمال الشطط في الجور والتعدي، ومنه قول الأعشى:

اتَّنتَهون ولن ينهى ذوي شططٍ كالطعن يذهبُ فيه الزيتُ والفُتُلُ

وهذه الآية الكريمة تدل دلالة واضحة على أن من أشرك مع خالق السمنوات والأرض معبودًا آخر، فقد جاء بأمر شطط بعيد عن الحق والصواب، في غاية الجور والتعدي. لأن الذي يستحق

٣١

العبادة هو الذي يبرز الخلائق من العدم إلى الوجود؛ لأن الذي لا يقدر على خلق غيره مخلوقٌ يحتاج إلى خالق يخلقه ويرزقه ويدبر شئونه.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء مبينًا في آيات أخر / كثيرة، كقوله: ﴿ يَنَاتُهُمَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُمْ وَاللّهِ مَا الْذِينَ مِن قَبْلِكُمْ الْمَرْمَ الْذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسّمَاءَ بِنَاءً وَالّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ الْمَرْمَ الْمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ الْمَرْمَ الْمَرْمَ السّمَاءِ مَا الْمَاكُمُ مَا الْمَعْرَبِ رِزْقًا لَكُمْ الْمَرْمَ الْمَرْمَ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ خَلِقُ كُلّ وقوله تعالى: ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

وقوله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَقَدَ قُلْنَاۤ إِذَا شَطَطًا﴾ أي: إذا دعونا من دونه إللها؛ فقد قلنا شططًا.

\* قوله تعالى: ﴿ هَنَوُلاَ عَوْمُنَا أَتَّخَذُوا مِن دُونِهِ عَالِهَ أُ لَوْلا يَأْتُوكَ عَلَيْهِ مِ بِسُلطَنِ بَيِّنٍ ﴾. ﴿ لَّوْلاً ﴾ في هذه الآية الكريمة للتحضيض، وهو الطلب بحث وشدة. والمراد بهذا الطلب التعجيز؛ لأنه من المعلوم أنه لا يقدر أحد أن يأتي بسلطان بَيِّن على جواز عبادة غير الله تعالى. والمراد بالسلطان البَيِّن: الحجة الواضحة.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من تعجيزهم عن

الإتبان بحجة على شركهم وكفرهم، وإبطال حجة المشركين على شركهم = جاء موضحًا في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُهُ لَنَا إِن تَلْبِعُونَ إِلَا الظّنَ وَإِن أَنتُم إِلَا الظّنَ وَإِن أَنتُم إِلَا الظّنَ وَإِن أَنتُم إِلَا الظّنَ وَإِن اللّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُوا مِن الْرَضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمَونَ أَنتُونِ بِكِتنبِ مِن قَبْلِ هَنذَا أَوَ أَنتُرَةٍ مِن خَلَقُوا مِن الزَّضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمَونَ أَنتُونِ بِكِتنبِ مِن قَبْلِ هَنذا أَوَ أَنتُرةٍ مِن عَلْمِ إِن كُنتُمْ صَكِدِقِينَ فَي السَّمَونَ أَنتُونِ بِكِتنبِ مِن قَبْلِ هَنذا أَوَ أَنتُرةٍ مِن عَلْمٍ إِن كُنتُمْ صَكِدِقِينَ فَهُ مِن وقوله تعالى منكرًا عليهم: ﴿ أَمْ ءَالْيَنَامُ مِنا كُونَ فِي هُو مِن مَنْ مِنْ مُ اللّهِ الْوَلِي مَاذَا خَلْقُوا مِن الأَرْضِ / أَمْ فَلَى شَرْكُونَ فَي هُو مِن مَنْ مُ اللّهِ إِلَى مَن اللّهِ الْمَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْوَلِي مَاذَا خَلْقُوا مِن الأَرْضِ / أَمْ فَلَى شَرْكُونَ فَي هُم مَا اللّهِ إِلَى عَلَى اللّهِ الْمُنْ اللّهِ إِلَى عَلَى اللّهِ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ الللللل

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ هَتَوُلآهِ ﴾ مبتدأ، و ﴿ قَوْمُنَا ﴾ قيل: عطف بيان، والخبر جملة ﴿ أَتَخَذُوا ﴾ وقيل: ﴿ قَوْمُنَا ﴾ خبر المبتدأ، وجملة ﴿ أَتَخَذُوا ﴾ في محل حال. والأول أظهر، والله تعالى أعلم.

# \* قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴿ وَهِ

أي: لا أحد أظلم ممن افترى على الله الكذب بادعاء أن له شريكًا، كما افتراه عليه قوم أصحاب الكهف، كما قال عنهم أصحاب الكهف: ﴿ هَنَوُلآ مِقَوْمُنَا أَتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ مَالِهَةً ﴾ الآية.

وهذا المعنى الذي ذكره هنا من أن افتراء الكذب على الله بجعل الشركاء له هو أعظم الظلم = جاء مبينًا في آيات كثيرة، كقوله: ﴿ ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُ ﴿ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا أُوْلَيْهَكَ يُعْرَضُونَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ هَتَوُلآء ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمَّ أَلَا لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ ، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ آعَنَّزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ فَأْوُرًا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشُرْ لَكُوْ رَبُّكُم مِن رَّحْمَتِهِ ، وَيُهَيِّيْ لَكُو مِّنْ أَمْرِكُو مِّرْفَقَا ١٠٠

﴿ وَإِذِ ﴾ في قوله: ﴿ وَإِذِ آغَتَزَلْتُمُوهُمْ ﴾ للتعليل على التحقيق، كما قاله ابن هشام، وعليه فالمعنى: ولأجل اعتزالكم قومكم الكفار وما يعبدونه من دون الله، فاتخذوا الكهف مأوى ومكان اعتصام، ينشر لكم ربكم من رحمته، ويهيىء لكم من أمركم مرفقًا. وهذا يدل على أن اعتزال المؤمن قومه الكفار ومعبوديهم من أسباب لطف الله به ورحمته.

وهذا المعنى يدل عليه أيضًا قوله تعالى في نبيه إبراهيم عليه وعلى نبينا / الصلاة والسلام: ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدَّعُونَكَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَىٰٓ أَلَّا أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبِّي شَقِيًّا ﴿ فَلَمَّا اعْتَرَافَتُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبٌ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيتُ ا ۞ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِّن رَّحْمَلِنَا وَجَعَلْنَا فَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتُ ا ﴿ وَاعْتَرَالُهُمْ إِياهُمْ هُو مَجَانَبْتُهُمْ لُهُمْ ، وَفُرَارُهُمْ منهم بدينهم.

وقوله: ﴿ وَمَا يَمْ بُدُونِ } إِلَّا اللَّهَ ﴾ اسم موصول في محل نصب معطوف على الضمير المنصوب في قوله: ﴿ أَعَٰتَزَلْتُمُوهُمْ ﴾ أي:

واعتزلتم معبوديهم من دون الله. وقيل: «ما» مصدرية، أي: اعتزلتموهم واعتزلتم عبادتهم غير الله تعالى. والأول أظهر.

وقوله: ﴿ إِلَّا اللَّهَ ﴾ قيل: هو استثناء متصل، بناء على أنهم كانوا يعبدون الله والأصنام. وقيل: هو استثناء منقطع بناء على القول بأنهم كانوا لا يعبدون إلا الأصنام، ولا يعرفون الله ولا يعبدونه.

وقوله: ﴿ مِرْفَقًا ﴿ الله أي: ما ترتفقون به أي تنتفعون به. وقرأه نافع وابن عامر بفتح الميم وكسر الفاء مع تفخيم الراء. وقرأه باقي السبعة بكسر الميم وفتح الفاء وترقيق الراء، وهما قراءتان ولغتان فيما يرتفق به، وفي عضو الإنسان المعروف. وأنكر الكسائي في «المرفق» \_ بمعنى عضو الإنسان \_ فتح الميم وكسر الفاء، وقال: هو بكسر الميم وفتح الفاء، ولا يجوز غير ذلك.

وزعم ابن الأنباري أن ﴿ مِنْ ﴾ في قوله: ﴿ وَيُهَيِّعُ لَكُمْ مِنْ الْمَرِكُم ﴾ أَمْرِكُم ﴾ الصعب أَمْرِكُم ﴾ بمعنى البدلية، أي: يهيىء لكم بدلاً من ﴿ أَمْرِكُم ﴾ الصعب مرفقاً. وعلى هذا الذي زعم آيات (١) كقوله تعالى: ﴿ أَرْضِيتُم بِالْحَكِيوَةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ ﴾ أي: بدلاً منها وعوضًا عنها. ومن هذا المعنى قول الشاعر:

فليتَ لنا من ماء زمزم شربة مبرَّدة باتت على طَهَيان أي: بدلاً من ماء زمزم، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) المطبوعة: «غاية» أو: «فاية»!.

ومعنى ﴿ يَنشُرُ لَكُوْ ﴾: يبسط لكم؛ كقوله: ﴿ وَهُوَ الَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ . . ﴾ الآية؛ وقوله: ﴿ وَيُهَيِّئَ ﴾ أي: يُيَسِّر ويقرِّب ويسهِّل / .

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَزَوَرُ عَن كَهْفِ هِمْ ذَاتَ ٱلشِّمْسُ إِذَا طَكَعَت تَزَوَرُ عَن كَهْفِ هِمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَهُمْ فِي فَجْوَةٍ مِّنهُ ذَٰلِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ .

اعلم أولاً أنا قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها: أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، ويكون في نفس الآية قرينة تدل على خلاف ذلك القول. وذكرنا من ذلك أمثلة متعددة.

وإذا علمت ذلك؛ فاعلم أن العلماء اختلفوا في هذه الآية على قولين، وفي نفس الآية قرينة تدل على صحة أحدهما، وعدم صحة الآخر.

أما القول الذي تدل القرينة في الآية على خلافه: فهو أن أصحاب الكهف كانوا في زاوية من الكهف، وبينهم وبين الشمس حواجز طبيعية من نفس الكهف، تقيهم حر الشمس عند طلوعها وغروبها؛ على ما سنذكر تفصيله إن شاء الله تعالى.

وأما القول الذي تدل القرينة في هذه الآية على صحته: فهو أن أصحاب الكهف كانوا في فجوة من الكهف على سمت تصيبه الشمس وتقابله؛ إلا أن الله منع ضوء الشمس من الوقوع عليهم على وجه خرق العادة؛ كرامة لهؤلاء القوم الصالحين، الذين فروا بدينهم طاعة لربهم جل وعلا.

والقرينة الدالة على ذلك هي قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنْ اَينَتِ اللَّهِ ﴾ إذ لو كان الأمر كما ذكره أصحاب القول الأول لكان ذلك أمرًا معتادًا مألوفًا، وليس فيه غرابة حتى يقال فيه ﴿ ذَلِكَ مِنْ اَينَتِ اللَّهِ ﴾. وعلى هذا الوجه الذي ذكرناه أنه تشهد له القرينة المذكورة؛ فمعنى تزاور الشمس عن كهفهم ذات اليمين عند طلوعها، وقرضها إياهم ذات الشمال عند غروبها: هو أن الله يقلص ضوء ها عنهم، ويبعده إلى جهة اليمين عند الطلوع، وإلى جهة الشمال عند الغروب؛ والله جل وعلا قادر على كل شيء، يفعل ما يشاء. فإذا علمت هذا؛ فاعلم أن أصحاب القول الأول اختلفوا في كيفية وضع الكهف.

وجزم ابن كثير في تفسيره بأن الآية تدل على أن باب الكهف كان من نحو الشمال، قال: لأنه تعالى أخبر بأن الشمس إذا دخلته عند طلوعها تزاور / عنه ذات اليمين، أي يتقلّص الفيء يمنة. كما قال ابن عباس وسعيد بن جبير وقتادة: تزاور أي: تميل، وذلك أنها كلما ارتفعت في الأفق تقلص شعاعها بارتفاعها حتى لا يبقى منه شيء عند الزوال في ذلك المكان، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَإِذَا عَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ ﴾ أي: تدخل إلى غارهم من شمال بابه وهو من ناحية الشرق، فدل على صحة ما قلناه. وهذا بين لمن تأمله، وكان له علم بمعرفة الهيئة وسير الشمس والقمر والكواكب.

وبيانه: أنه لو كان باب الغار من ناحية الشرق لما دخل إليه منها شيء عند الغروب. ولو كان من ناحية القبلة لما دخل إليه منها شيء عند الطلوع ولا عند الغروب. ولا تزاور الفيء يمينًا وشمالاً.

ولو كان من جهة الغرب لما دخلته وقت الطلوع، بل بعد الزوال ولم تزل فيه إلى الغروب، فتعين ما ذكرناه، ولله الحمد. انتهى كلام ابن كثير.

وقال الفخر الرازي في تفسيره: أصحاب هذا القول قالوا: إن باب الكهف كان مفتوحًا إلى جانب الشمال، فإذا طلعت الشمس كانت على شماله، فضوء كانت على شماله، فضوء الشمس ما كان يصل إلى داخل الكهف، وكان الهواء الطيب والنسيم الموافق يصل إليه. انتهى كلام الرازي.

وقال أبو حيان في تفسير هذه الآية: وهذه الصفة مع الشمس تقتضي أنه كان لهم حاجب من جهة الجنوب، وحاجب من جهة الدبور وهم في زاوية. وقال عبدالله بن مسلم: كان باب الكهف ينظر إلى بنات نعش، وعلى هذا كان أعلى الكهف مستورًا من المطر.

قال ابن عطية: كان كهفهم مستقبل بنات نعش لا تدخله الشمس عند الطلوع ولا عند الغروب، اختار الله لهم مضجعًا متسعًا في مقنأة لا تدخل عليهم الشمس فتؤذيهم. انتهى الغرض من كلام أبي حيان. والمقنأة: المكان الذي لا تطلع عليه الشمس.

إلى غير ذلك من أقوال العلماء. والقول الأول أنسب للقرينة القرآنية التي ذكرنا / .

وممن اعتمد القول الأول لأجل القرينة المذكورة: الزجاج، ومال إليه بعض الميل الفخر الرازي والشوكاني. في تفسيريهما،

لتوجيههما قول الزجاج المذكور بقرينة الآية المذكورة.

وقال الشوكاني رحمه الله في تفسيره: ويؤيد القول الأول قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنْ ءَايَنتِ اللَّهِ ﴾ فإن صَرْف الشمس عنهم مع توجه الفجوة إلى مكان تصل إليه عادة أنسب بمعنى كونها آية. ويؤيده أيضًا إطلاق الفجوة وعدم تقييدها بكونها إلى جهة كذا. ومما يدل على أن الفجوة المكان الواسع قول الشاعر:

ألبستَ قومك مخزاة ومنقصة حتى أُبِيْحوا وحلّوا فجوة الدار التهى كلام الشوكاني.

ومعلوم أن الفجوة: هي المتسع. وهو معروف في كلام العرب ومنه البيت المذكور، وقول الآخر:

ونحن ملأنا كلَّ واد وفجوة رجالاً وخيلاً غير ميل ولا عزل ومنه الحديث: «فإذا وجد فجوة نصَّ».

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَتَ ﴾ أي: ترى أيها المخاطب الشمس عند طلوعها تميل على كهفهم. والمعنى: أنك لو رأيتهم لرأيتهم كذلك. لا أن المخاطب رآهم بالفعل، كما يدل لهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ لَوِ الطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا . . ﴾ الآية والخطاب بمثل هذا مشهور في لغة العرب التي نزل بها هذا القرآن العظيم.

وأصل مادة التزاور: الميل، فمعنى تزاور: تميل. والزور: الميل، ومنه شهادة الزور؛ لأنها ميل عن الحق. ومنه الزيارة؛ لأن

الزائر يميل إلى المزور. ومن هذا المعنى قول عنترة في معلقته:

فازور من وقع القنا بلبانه وشكا إليَّ بعبرة وتَحَمْحُم / وقول عمر بن أبي ربيعة:

وخُفِّض عني الصوتُ أقبلتُ مشيةَ الـ حُبابِ وشخصي خشيةَ الحيِّ أَزْوَر

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ ﴾ أي: جهة اليمين، وحقيقتها الجهة المسماة باليمين. وقال أبو حيان في البحر: وذات اليمين: جهة يمين الكهف، وحقيقتها الجهة المسماة باليمين، يعني يمين الداخل إلى الكهف، أو يمين الفتية اهـ وهو منصوب على الظرف.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا غَرَبَتَ تَقْرِضُهُمْ ﴾ من القرض بمعنى القطيعة والصرم؛ أي: تقطعهم وتتجافى عنهم ولا تقربهم. وهذا المعنى معروف في كلام العرب؛ ومنه قول غيلان ذي الرمة:

نظرت بجرعاء السبيبة نظرة ضحى وسواد العين في الماء شامس إلى ظُعُن يقرضن أقواز مشرف شمالاً وعن أيمانهن الفوارس

فقوله: «يقرضن أقواز مشرف» أي: يقطعنها ويبعدنها ناحية الشمال، وعن أيمانهن الفوارس، وهو موضع أو رمال الدهناء. والأقواز: جمع قوز \_ بالفتح \_ وهو العالي من الرمل كأنه جبل. ويروى: «أجواز مشرف»، جمع جوز؛ من المجاز بمعنى الطريق.

وهذا الذي ذكرنا هو الصواب في معنى قوله تعالى: ﴿ تَقْرِضُهُمْ ﴾ خلافًا لمن زعم أن معنى تقرضهم: تقطعهم من ضوئها شيئًا ثم

يزول سريعًا كالقرض يُسترد. ومراد قائل هذا القول: أن الشمس تميل عنهم بالغداة، وتصيبهم بالعشي إصابة خفيفة، بقدر ما يطيب لهم هواء المكان ولا يتعفن.

قال أبو حيان في البحر: ولو كان من القرض الذي يعطى ثم يسترد لكان الفعل رباعيًا، فتكون التاء في قوله: ﴿ تُقْرِضُهُمْ ﴾ مضمومة، لكن دل فتح التاء من قوله: ﴿ تَقْرِضُهُمْ ﴾ على أنه من القرض بمعنى القطع، أي: تقطع لهم من ضوئها شيئًا، وقد علمت أن الصواب القول الأول. وقد قدمنا أن الفجوة: المتسع / .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ تَزَورُ عَن كَهْفِهِمْ ﴾ فيه ثلاث قراءات سبعيات:

قرأه ابن عامر الشامي «تَزْوَر» بإسكان الزاي وإسقاط الألف وتشديد الراء؛ على وزن «تَحْمَر»، وهو على هذه القراءة من الازورار بمعنى الميل؛ كقول عنترة المتقدم:

## \* فازورً من وقع القنا... \* ... البيت

وقرأه الكوفيون \_ وهم عاصم وحمزة والكسائي \_ بالزاي المخففة بعدها ألف. وعلى هذه القراءة فأصله «تتزاور» فحذفت منه إحدى التاءين؛ على حد قوله في الخلاصة:

وما بتاءين ابتُدِي قد يُقتصر فيه على تا كَتَبيَّنُ العِبَر

وقرأه نافع المدني وابن كثير المكي وأبو عمرو البصري «تَزَّاوَرُ» بتشديد الزاي بعدها ألف، وأصله «تتزاور» أدغمت فيه التاء في الزاي. وعلى هاتين القراءتين ـ أعني قراءة حذف إحدى التاءين،

49

وقراءة إدغامها في الزاي \_ فهو من التزاور بمعنى الميل أيضًا. وقد يأتي التفاعل بمعنى مجرد الفعل كما هنا، وكقولهم: سافر وعاقب وعافى.

وعلى قول من قال: إن في الكهف حواجز طبيعية تمنع من دخول الشمس بحسب وضع الكهف؛ فالإشارة في قوله: ﴿ ذَلِكَ مِنْ عَلَيْتِ اللَّهِ الشَّمِ الجعة إلى ما ذكر من حديثهم؛ أي: ذلك المذكور، أي: هدايتهم إلى التوحيد وإخراجهم من بين عبدة الأوثان، وإيوائهم إلى ذلك الكهف، وحمايتهم من عدوهم إلى آخر حديثهم = من آيات الله.

وأصل الآية عند المحققين «أَيَيَة» بثلاث فتحات، أبدلت فيه الياء الأولى ألفًا؛ والغالب في مثل ذلك أنه إذا اجتمع موجبا إعلال كان الإعلال في الأخير؛ لأن التغيير عادة أكثر في الأواخر؛ كما في «طوى ونوى»، ونحو ذلك. وهنا أعل الأول على خلاف الأغلب، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

وإن لحرفينِ ذا الاعلالُ استُحِق صُحِّح أولٌ وعَكْسٌ قد يَحِق /

والآية تطلق في اللغة العربية إطلاقين، وتطلق في القرآن العظيم إطلاقين أيضًا. أما إطلاقاها في اللغة؛ الأول منهما: أنها تطلق بمعنى العلامة، وهو الإطلاق المشهور، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ءَاكِةَ مُلْكِهِ مَا يَأْنِيكُمُ التَّابُوتُ . . ﴾ الآية، وقول عمر بن أبي ربيعة:

بآية ما قالت غداة لقيتها بمدفع أكنانٍ أهلذا المُشَهَّرُ

يعني أن قولها ذلك هو العلامة بينها وبين رسوله إليها المذكور في قوله قبله:

ألِكْني إليها بالسلام فإنه يُشَهَّر إلمامي بها ويُنكَّرُ

وقد جاء في شعر نابغة ذبيان وهو جاهلي تفسير الآية بالعلامة في قوله:

تـوهَّمـتُ آيـاتٍ لهـا فعـرفتهـا لستةِ أعوامٍ وذا العامُ سابعُ ثم بين أن مراده بالآيات علامات الدار بقوله بعده:

رمادٌ ككُحْل العين لأيًا أُبِيْنُه ونُؤيٌ كجِذْم الحوض أَثْلَم خاشِعُ

وأما الثاني منهما: فهو إطلاق الآية بمعنى الجماعة، يقولون: جاء القوم بآيتهم، أي: بجماعتهم. ومنه قول برج بن مسهر أو غيره:

خرجنا من النقبين لا حَيّ مثلنا بآياتنا نزجي اللقاح المطافلا فقوله: «بآياتنا» أي: بجماعتنا.

وإما إطلاقاها في القرآن؛ فالأول منهما: إطلاقها على الآية الكونية القدرية، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْأَيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَات كونية قدرية، يعرف بها أصحاب العقول السليمة أن خالقها هو الرب المعبود وحده جل وعلا. والآية الكونية القدرية في القرآن من «الآية» بمعنى العلامة لغة.

وأما إطلاقها الثاني في القرآن؛ فهو إطلاقها على الآية

٤٠

الشرعية الدينية، كقوله: ﴿ رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ . . ﴾ الآية، ونحوها من الآيات.

والآية الشرعية الدينية قيل: هي من «الآية» بمعنى العلامة لغة؛ لأنها علامات على صدق من جاء بها. أو أن فيها علامات على ابتدائها وانتهائها / .

وقيل: من «الآية». بمعنى الجماعة، لاشتمال الآية الشرعية الدينية على طائفة وجماعة من كلمات القرآن.

\* قوله تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ ۗ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ
 وَلِيًّا مُرْشِدًا ﴿ ﴾ .

بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الهدى والإضلال بيده وحده جل وعلا، فمن هداه فلا مضل له، ومن أضله فلا هادي له.

وقد أوضح هذا المعنى في آيات كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو اَلْمُهْ مَدَّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَمُمْ أَوْلِيآ مِن دُونِدٍ وَخَشْرُهُمْ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمّيا وَبُكُما وَصُمَّا . . ﴾ الآية ، وقوله : ﴿ مَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو الْمُهْ تَدِى مَن يُضْلِلْ فَأُولَيْكَ هُمُ الْحَسِرُونَ ﴿ فَن يَهْدِ اللّهُ مَهْ وَقُوله : ﴿ وَمَن يُهِدِ اللّهُ مَهْ مِن اللّهِ اللّه عَلَى مَن اللّه الله الله عَلَى مَن يُضَلّ وَمَا لَهُ مِن اللّهِ مَن يُصِلُ وَمَا لَهُ مِن اللّهِ مَن يُضِلُ وَمَا لَهُ مِن اللّهِ مَن يُصِلِ اللّه وَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَح صَدْرَهُ الْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَح صَدْرَهُ اللّهُ السَمَاءِ ﴾ والآيات وقوله : يُضَالُ وَاللّهُ مَا يُولِدُهُ إِلْهُ اللّهُ مَا مَدْرَهُ صَدْرَهُ وَمَن يُرِدُ أَنّهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَح صَدْرَهُ اللّهُ مَا السَمَاءِ ﴾ والآيات يُصَالِمُهُ مَا مُن يُرِعْلُ الْمُعْرَامُ فَي السَمَاءِ ﴾ والآيات وقوله الله عَلَى السَمَاء في ال

بمثل هذا كثيرة جدًا.

ويؤخذ من هذه الآيات وأمثالها في القرآن بطلان مذهب القدرية: أن العبد مستقل بعمله من خير أو شر، وأن ذلك ليس بمشيئة الله بل بمشيئة العبد. سبحانه جل وعلا عن أن يقع في ملكه شيء بدون مشيئته! وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا! وسيأتي بسط هذا المبحث إن شاء الله تعالى.

وقد أوضحناه أيضًا في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة «الشمس» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَأَلْمَهَا فَهُورَهَا وَتَقُولُهَا إِنَّهُ وَهُمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقوله: ﴿ فَلَن يَجِدَ لَهُ وَلِيًّا ثُمْ شِدًا ﴿ أَي: لن يكون بينه وبينه سبب للموالاة يرشده إلى الصواب والهدى، أي: لن يكون ذلك؛ لأن من أضله الله فلا هادي له. وقوله: ﴿ فَهُو ٱلْمُهَنَّدِ ﴾ قرأه بإثبات الياء في الوصل دون / الوقف نافع وأبو عمرو. وبقية السبعة قرءوه بحذف الياء في الحالين.

\* قوله تعالى: ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَكَ اطْأَوْهُمْ رُقُودٌ ﴾.

الحسبان بمعنى الظن. والأيقاظ: جمع يقظ ـ بكسر القاف وضمها \_، ومنه قول عمر بن أبي ربيعة:

فلما رأت من قد تنبَّه منهم وأَيْقاظَهم قالت أَشِرْ كيفَ تأمُرُ

والرقود: جمع راقد وهو النائم، أي: تظنهم أيها المخاطب لو رأيتهم أيقاظًا والحال أنهم رقود. ويدل على هذا المعنى قوله تعالى في نظيره: ﴿ لَوِ ٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا.. ﴾ الآية. وقال

27

بعض العلماء: سبب ظن الرائي أنهم أيقاظ هو أنهم نيام وعيونهم مفتحة. وقيل: لكثرة تقلبهم. وهذا القول يشير له قوله تعالى بعده: ﴿ وَنُقَلِبُهُمُ ذَاتَ ٱلْمَحِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِ ﴾. وكلام المفسرين هنا في عدد تقلبهم من كثرة وقلة لا دليل عليه؛ ولذا أعرضنا عن ذكر الأقوال فيه.

وقوله في هذه الآية: ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ ﴾ قرأه بفتح السين على القياس ابن عامر وعاصم وحمزة. وقرأه بكسر السين نافع وابن كثير وأبو عمرو والكسائي، وهما قراءتان سبعيتان، ولغتان مشهورتان، والفتح أقيس والكسر أفصح.

\* قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّبُهُ مِ بَنْسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِّ ﴾.

اختلفت عبارات المفسرين في المراد بـ ﴿ بِٱلْوَصِيدِ ﴾ فقيل: هو فناء البيت. ويروى عن ابن عباس ومجاهد وسعيد بن جبير. وقيل الوصيد: الباب، وهو مروي عن ابن عباس أيضًا. وقيل: الوصيد العتبة. وقيل: الصعيد. والذي يشهد له القرآن أن الوصيد هو الباب. ويقال له «أصيد» أيضًا؛ لأن الله يقول: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُوْصَدَةً ﴿ أَي مغلقة مطبقة؛ وذلك بإغلاق كل وصيد أو أصيد، وهو الباب من أبوابها. ونظير الآية من كلام العرب قول الشاعر:

تحن إلى أجبال مكة ناقتي ومن دونها أبواب صنعاء موصدة وقول ابن قيس الرقيات /:

إن في القصر لو دخلنا غزالاً مُصْفقًا موصدًا عليه الحجابُ فالمراد بالإيصاد في جميع ذلك: الإطباق والإغلاق؛ لأن

العادة فيه: أن يكون بالوصيد وهو الباب. ويقال فيه أصيد. وعلى اللغتين القراءتان في قوله: ﴿ مُؤْصَدَةٌ ﴿ مُهموزًا من «الأصيد»، وغير مهموز من «الوصيد».

ومن إطلاق العرب الوصيد على الباب قول عبيد بن وهب العبسى، وقيل زهير:

بأرض فضاء لا يُسد وصيدُها علَيَّ ومعروفي بها غير منكر

أي: لا يسد بابها علَيَّ، يعني ليست فيها أبواب حتى تسد على؛ كقول الآخر:

#### \* ولا ترى الضب بها ينجحر

فإن قيل: كيف يكون الوصيد هو الباب في الآية، والكهف غار في جبل لا باب له؟.

فالجواب: أن الباب يطلق على المدخل الذي يدخل للشيء منه؛ فلا مانع من تسمية المدخل إلى الكهف بابًا. ومن قال: الوصيد الفناء، لا يخالف ما ذكرنا؛ لأن فناء الكهف هو بابه. وقد قدمنا مرارًا أن من أنواع البيان التي تضمنها هذا الكتاب المبارك: أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً وتكون في الآية قرينة تدل على خلافه.

وقد قال بعض أهل العلم في هذه الآية الكريمة: إن المراد بالكلب في هذه الآية: رجل منهم لا كلب حقيقي. واستدلوا لذلك ببعض القراءات الشاذة، كقراءة «وكالبهم باسط ذراعيه بالوصيد» وقراءة «وكالئهم باسط ذراعيه».

وقوله جل وعلا: ﴿ بَكْسِطٌ ذِرَاعَيْهِ ﴾ قرينة على بطلان ذلك القول؛ لأن بسط الذراعين معروف من صفات الكلب الحقيقي، ومنه حديث أنس المتفق عليه عن النبي على أنه قال: «اعتدلوا في السجود ولا يبسط أحدكم ذراعيه انبساط الكلب» وهذا المعنى مشهور في كلام / العرب، فهو قرينة على أنه كلب حقيقي، وقراءة «وكالئهم» بالهمزة لا تنافي كونه كلبًا؛ لأن الكلب يحفظ أهله ويحرسهم. والكلاءة: الحفظ.

فإن قيل: ما وجه عمل اسم الفاعل الذي هو ﴿بَسِطُ ﴾ في مفعوله الذي هو ﴿بَسِطُ ﴾ في مفعوله الذي هو ﴿ذِرَاعَيْهِ ﴾، والمقرر في النحو أن اسم الفاعل إذا لم يكن صلة «أل» لا يعمل إلا إذا كان واقعًا في الحال أو المستقبل؟.

فالجواب: أن الآية هنا حكاية حال ماضية، ونظير ذلك من القرآن قوله تعالى: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مُغْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكْنُمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُغْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكْنُمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُغْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكْنُمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُغْرِجٌ مَا كُنتُمْ تَكْنُمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُعْرِجٌ مَا كُنتُمْ تَكْنُمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُعْرِجٌ مَا كُنتُمْ مَكْنُمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُعْرِجٌ مَا كُنتُمْ مَكْنُمُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُو

واعلم أن ذكره جل وعلا في كتابه هذا الكلب، وكونه باسطًا ذراعيه بوصيد كهفهم في معرض التنويه بشأنهم ـ يدل على أن صحبة الأخيار عظيمة الفائدة.

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: وشملت كلبهم بركتهم، فأصابه ما أصابهم من النوم على تلك الحال، وهذا فائدة صحبة الأخيار، فإنه صار لهذا الكلب ذكر وخبر وشأن اهـ.

ويدل لهذا المعنى قوله ﷺ لمن قال إني أحب الله ورسوله: «أنت مع من أحببت» متفق عليه من حديث أنس.

ويفهم من ذلك أن صحبة الأشرار فيها ضرر عظيم؛ كما بينه الله تعالى في سورة «الصافات» في قوله: ﴿ قَالَ قَابِلٌ مِنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِى قَرِينٌ ﴿ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِى قَرِينٌ ﴿ وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّ لَكُنتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ ﴿ وَلُولَا نِعْمَةُ رَبِّ لَكُنتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ ﴿ وَلُولَا نِعْمَةُ رَبِّ لَكُنتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ ﴿ وَلُولَا نِعْمَةُ رَبِّ لَكُنتُ مِنَ اللّهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ ﴿ وَلُولَا نِعْمَةُ رَبِّ لَكُنتُ مِنَ اللّهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ ﴿ وَلُولَا نِعْمَةُ رَبِّ لَكُنتُ مِنَ اللّهِ إِن كِدتَ لَتُرْدِينِ ﴿ وَلُولَا نِعْمَةُ رَبِّ لَكُنتُ مِنَ اللّهُ اللّهِ إِن كُلاتَ لَيْرَادِينِ اللّهُ وَلَوْلَا نِعْمَةً رَبِّ لَكُنتُ مِنَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللل

وما يذكره المفسرون من الأقوال في اسم كلبهم، فيقول بعضهم: اسمه قطمير. ويقول بعضهم: اسمه حمران، إلى غير ذلك، لم نطل به الكلام لعدم فائدته.

ففي القرآن العظيم أشياء كثيرة لم يبينها الله لنا ولا رسوله، ولم يثبت في بيانها شيء، والبحث عنها لا طائل تحته ولا فائدة فيه.

وكثير من المفسرين يطنبون في ذكر الأقوال فيها بدون علم ولا جدوى، ونحن نعرض عن مثل ذلك دائمًا؛ كلون كلب أصحاب الكهف، واسمه، وكالبعض الذي ضرب به القتيل من بقرة بني إسرائيل، / وكاسم الغلام الذي قتله الخضر، وأنكر عليه موسى قتله، وكخشب سفينة نوح من أي شجر هو، وكم طول السفينة وعرضها، وكم فيها من الطبقات، إلى غير ذلك مما لا فائدة في البحث عنه، ولا دليل على التحقيق فيه.

وقد قدمنا في سورة «الأنعام» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مَا . ﴾ الآية حكم أكل لحم الكلب وبيعه، وأخذ قيمته إن قتل، وما يجوز اقتناؤه منها وما لا يجوز. وأوضحنا الأدلة في ذلك وأقوال العلماء فيه.

\* قوله تعالى: ﴿ وَكَٰذَالِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَآءَلُواْ بَيْنَهُمُّ قَالَ قَآبِلُّ

مِّنْهُمْ كَمْ لِيثَنُّدُ قَالُواْلِيثَنَا يَوْمًا أَوْبَعْضَ يَوْمِ قَالُواْ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَيِثْتُمْ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه بعث أصحاب الكهف من نومتهم الطويلة ليتساءلوا بينهم، أي ليسأل بعضهم بعضًا عن مدة لبثهم في الكهف في تلك النومة، وأن بعضهم قال: إنهم لبثوا يومًا أو بعض يوم، وبعضهم رد علم ذلك إلى الله جل وعلا.

ولم يبين هنا قدر المدة التي تساءلوا عنها في نفس الأمر، ولكنه بين في موضع آخر أنها ثلاثمائة سنة بحساب السنة الشمسية، وثلاثمائة سنة وتسع سنين بحساب السنة القمرية، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَبِثُواْ فِي كَمَّفِهِمْ ثَلَاثُ مِأْنَةٍ سِنِينَ وَأَذْدَادُواْ شِعًا ﴿ ﴾ كما تقدم.

\* قوله تعالى: ﴿ فَانِعَثُواْ أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَنذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلَيْ أَنْكُ طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقِ مِنْـهُ ﴾ .

في قوله هذه الآية ﴿أَزَّكَ ﴾ قولان للعلماء.

أحدهما: أن المراد بكونه ﴿أَزْكَى﴾ أطيب لكونه حلالاً ليس مما فيه حرام ولا شبهة.

والثاني: أن المراد بكونه أزكى أنه أكثر، كقولهم: زكا الزرع إذا كثر، وكقول الشاعر:

قبائلنا سبع وأنتم ثـ لاثـة وللسبع أزكى من ثلاث وأطيب/ في أي: أكثر من ثلاثة.

والقول الأول هو الذي يدل له القرآن؛ لأن أكل الحلال

والعمل الصالح أمر الله به المؤمنين كما أمر المرسلين قال: ﴿ يَمَا أَيُّهَا الَّذِينَ الرَّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاَعْمَلُواْ صَلِحًا . ﴾ الآية ، وقال: ﴿ يَمَا يُهَا الَّذِينَ السَّيْوَا صَلْحَالُوا مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَاَشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ نَمْ بُدُونَ ﴾ . المَنوُا كُلُوا مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَاَشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ نَمْ بُدُونَ ﴾ . ويكثر في القرآن إطلاق مادة الزكاة على الطهارة كقوله: ﴿ قَدْ أَقَلَحَ مَن زَكَّنهَا فِ ﴾ الآية ، وقوله: ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَلَوْلاَ فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِن كُم مِن الْكَاهِ ، وقوله : ﴿ فَأَرَدُنَا أَن يُعْمَلُولَهُ وَلَوْلاَ فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِن كُم مِنْ أَحَدٍ أَبَدًا ﴾ ، وقوله : ﴿ فَقَالَتَ نَفْسَا زَكِيةً وَيَعْمِ نَفْسًا زَكِيّةً عَيْر نَفْسٍ . . ﴾ الآية ، إلى غير ذلك من الآيات .

فالزكاة في هذه الآيات ونحوها: يراد الطهارة من أدناس الذنوب والمعاصي، فاللائق بحال هؤلاء الفتية الأخيار المتقين أن يكون مطلبهم في مأكلهم: الحِلِيَّة والطهارة، لا الكثرة. وقد قال بعض العلماء: إن عهدهم بالمدينة فيها مؤمنون يخفون إيمانهم، وكافرون. وأنهم يريدون الشراء من طعام المؤمنين دون الكافرين. وأن ذلك هو مرادهم بالزكاة في قوله: ﴿أَزَكَى طَعَامًا ﴾ وقيل: كان فيها أهل كتاب ومجوس. والعلم عند الله تعالى.

والوَرِق في قوله تعالى: ﴿ فَالْبَعَثُواْ أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ ﴾: الفضة. وأخذ علماء المالكية وغيرهم من هذه الآية الكريمة مسائل من مسائل الفقه:

المسألة الأولى: جواز الوكالة وصحتها؛ لأن قولهم: ﴿ فَكَابَعَ ثُواً أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ . . ﴾ الآية يدل على توكيلهم لهذا المبعوث لشراء الطعام. وقال بعض العلماء: لا تدل الآية على جواز التوكيل مطلقًا بل مع التقية والخوف؛ لأنهم لو خرجوا كلهم

لشراء حاجتهم لعلم بهم أعداؤهم في ظنهم فهم معذورون، فالآية تدل على توكيل المعذور دون غيره. وإلى هذا ذهب أبو حنيفة. وهو قول سحنون من أصحاب مالك في التوكيل على الخصام.

قال ابن العربي: وكأنَّ سحنون تلقَّفه من أسد بن الفرات، فحكم به أيام / قضائه. ولعله كان يفعل ذلك لأهل الظلم ٤٦ والجبروت إنصافًا منهم وإذلالاً لهم. وهو الحق، فإن الوكالة معونة ولا تكون لأهل الباطل اهـ.

وقال القرطبي: كلام ابن العربي هذا حسن؛ فأما أهل الدين والفضل فلهم أن يوكلوا وإن كانوا حاضرين أصحاء. والدليل على صحة جواز الوكالة للشاهد الصحيح: ما أخرجه الصحيحان وغيرهما عن أبي هريرة قال: كان لرجل على النبي على سن من الإبل، فجاء يتقاضاه فقال: «أعطوه» فطلبوا سِنّهُ فلم يجدوا إلا سنّا فوقها. فقال «أعطوه» فقال: أوفيتني أوفى الله لك. قال النبي على النبي الله النبي المناه فقال: أوفيتني أوفى الله لك. قال النبي الله لك.

فدل هذا الحديث مع صحته على جواز توكيل الحاضر الصحيح البدن، فإن النبي على: أمر أصحابه أن يعطوا عنه السن التي عليه، وذلك توكيل منه لهم على ذلك، ولم يكن النبي عليه مريضًا ولا مسافرًا. وهذا يرد قول أبي حنيفة وسحنون في قولهما: إنه لا يجوز توكيل الحاضر الصحيح إلا برضا خصمه، وهذا الحديث خلاف قولهما اهد كلام القرطبي.

ولا يخفى ما فيه؛ لأن أبا حنيفة وسحنونًا إنما خالفا في الوكالة على المخاصمة بغير إذن الخصم فقط، ولم يخالفا في

الوكالة في دفع الحق.

وبهذه المناسبة سنذكر إن شاء الله الأدلة من الكتاب والسنة على صحة الوكالة وجوازها، وبعض المسائل المحتاج إليها من ذلك، تنبيهًا بها على غيرها.

اعلم أولاً: أن الكتاب والسنة والإجماع كلها دل على جواز الوكالة وصحتها في الجملة؛ فمن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى هنا: ﴿ فَالْبَعَثُواْ أَحَدَكُم بِورِقِكُم هَنذِهِ \* الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَنْمِلِينَ عَلَيْهَا . . ﴾ الآية، فإن عملهم عليها توكيل لهم على أخذها.

واستدل لذلك بعض العلماء أيضًا بقوله: ﴿ أَذَهَ بَوُا بِقَمِيصِى هَ لَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُدِ أَبِى . . ﴾ الآية؛ فإنه توكيل لهم من يوسف على إلقائهم قميصه على وجه أبيه ليرتد بصيرًا / .

واستدل بعضهم لذلك أيضًا بقوله تعالى عن يوسف: ﴿ قَالَ الجَعَلَّنِي عَلَى خُزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية، فإنه توكيل على ما في خزائن الأرض.

وأما السنة: فقد دلت أحاديث كثيرة على جواز الوكالة وصحتها؛ من ذلك حديث أبي هريرة المتقدم في كلام القرطبي، الدال على التوكيل في قضاء الدين، وهو حديث متفق عليه. وأخرج الجماعة إلا البخاري من حديث أبي رافع عن النبي عليه نحوه.

ومنها حديث عروة بن أبي الجعد البارقي: أن النبي ﷺ

٤٨

أعطاه دينارًا ليشتري به له شاة، فاشترى له به شاتين. فباع إحداهما بدينار وجاءه بدينار وشاة، فدعا بالبركة في بيعه؛ وكان لو اشترى التراب لربح فيه، رواه الإمام أحمد والبخاري وأبو داود والترمذي وابن ماجه والدارقطني، وفيه التوكيل على الشراء.

ومنها حديث جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال: أردت الخروج الى خيبر، فأتيت رسول الله على فقلت: إني أردت الخروج إلى خيبر، فقال: "إذا أتيت وكيلي فخذ منه خمسة عشر وسقًا، فإن ابتغى منك آية فضع يدك على ترقوته» أخرجه أبو داود والدارقطني. وفيه التصريح منه على بأن له وكيلاً.

ومنها قوله ﷺ في الحديث الصحيح: «وآغْدُ يا أنيس إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها» وهو صريح في التوكيل في إقامة الحدود.

ومنها حديث على رضي الله عنه قال: «أمرني رسول الله ﷺ أن أقوم على بدنه وأن أتصدق بلحومها وجلودها وأجلتها، وألا أعطي الجازر منها شيئًا، وقال: نحن نعطيه من عندنا» متفق عليه. وفيه التوكيل على القيام على البدن والتصدق بلحومها وجلودها وأجلتها، وعدم إعطاء الجازر شيئًا منها.

ومنها حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه: أن النبي على أعطاه غنمًا يقسمها على أصحابه فبقى عتود، فذكره للنبي على أن النبي على أفقال «ضح أنت به» متفق عليه أيضًا. وفيه الوكالة في تقسيم الضحايا. والأحاديث بمثل ذلك كثيرة. وقد أخرج الشيخان في صحيحيهما طرفًا كافيًا منها، ذكرنا بعضه هنا.

وقد قال ابن حجر في فتح الباري في كتاب الوكالة ما نصه: اشتمل كتاب الوكالة \_ يعني من صحيح البخاري \_ على ستة وعشرين حديثا، المعلق منها ستة، والبقية موصولة. المكرر منها فيه وفيما مضى اثنا عشر حديثا، والبقية خالصة وافقه مسلم على تخريجها، سوى حديث عبدالرحمن بن عوف في قتل أمية بن خلف، وحديث كعب بن مالك في الشاة المذبوحة، وحديث وفد هوازن من طريقيه، وحديث أبي هريرة في حفظ زكاة رمضان، وحديث عقبة بن الحرث في قصة النعيمان، وفيه من الآثار عن الصحابة وغيرهم ستة آثار، والله أعلم. انتهى من فتح الباري. وكل تلك الأحاديث دالة على جواز الوكالة وصحتها.

وأما الإجماع فقد أجمع المسلمون على جواز الوكالة وصحتها في الجملة، قال ابن قدامة في المغني: وأجمعت الأمة على جواز الوكالة في الجملة، ولأن الحاجة داعية إلى ذلك؛ فإنه لا يمكن كلَّ أحد فعل ما يحتاج إليه، فدعت الحاجةُ إليها. انتهى منه. وهذا مما لا نزاع فيه.

### فروع تتعلق بمسألة الوكالة

الفرع الأول: لا يجوز التوكيل إلا في شيء تصح النيابة فيه؛ فلا تصح في فعل محرم؛ لأن التوكيل من التعاون، والله يقول: ﴿ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْمُدُوانِ . ﴾ الآية.

ولا تصح في عبادة محضة كالصلاة والصوم ونحوهما؛ لأن ذلك مطلوب من كل أحد بعينه، فلا ينوب فيه أحد عن أحد؛ لأن الله يقول: ﴿ وَمَاخَلَقَتُ اَلِجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَمَاخَلَقَتُ اَلِجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَمَاخَلَقَتُ اَلِجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَمَاخَلَقَتُ اَلِّجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَمَاخَلَقَتُ الْجِنْ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَمَاخَلَقَتُ الْجِنْ وَالْإِنسَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

59

أما الحج عن الميت والمعضوب، والصوم عن الميت، فقد دلت أدلة / أخر على النيابة في ذلك. وإن خالف كثير من العلماء في الصوم عن الميت؛ لأن العبرة بالدليل الصحيح من الوحي، لا بآراء العلماء إلا عند عدم النص من الوحي.

الفرع الثاني: ويجوز التوكيل في المطالبة بالحقوق وإثباتها والمحاكمة فيها، سواء كان الموكل حاضرًا أو غائبًا، صحيحًا أو مريضًا. وهذا قول جمهور العلماء، منهم مالك والشافعي وأحمد وابن أبي ليلى وأبو يوسف ومحمد وغيرهم. وقال أبو حنيفة: للخصم أن يمتنع من محاكمة الوكيل إذا كان الموكل حاضرًا غير معذور؛ لأن حضوره مجلس الحكم ومخاصمته حق لخصمه عليه، فلم يكن له نقله إلى غيره بغير رضا خصمه. وقد قدمنا في كلام القرطبي أن هذا قول سحنون أيضًا من أصحاب مالك. واحتج الجمهور بظواهر النصوص لأن الخصومة أمر لا مانع من الاستنابة فه.

قال مقيده \_عفا الله عنه \_: الذي يظهر لي \_والله تعالى أعلم \_ في مسألة التوكيل على الخصام والمحاكمة: أن الصواب فيها التفصيل.

فإن كان الموكل ممن عرف بالظلم والجبروت والادعاء بالباطل: فلا يقبل منه التوكيل لظاهر قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَلَا مَانع من توكيله على الخصومة. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الثالث: ويجوز التوكيل بجُعْل وبدون جُعْل، والدليل

على التوكيل بغير جعل: أنه ﷺ وكَّل أنيسًا في إقامة الحد على المرأة، وعروة البارقي في شراء الشاة من غير جعل. وأمثال ذلك كثير في الأحاديث التي ذكرنا غيرها.

والدليل على التوكيل بجُعْل قوله تعالى: ﴿ وَٱلْعَكَمِلِينَ عَلَيْهَا ﴾ فإنه توكيل على جباية الزكاة وتفريقها بجُعْلِ منها كما ترى.

الفرع الرابع: إذا عزل الموكل وكيله في غيبته وتصرف الوكيل بعد العزل وقبل العلم به، أو مات موكله وتصرف بعد موته وقبل العلم به، فهل يمضي تصرفه نظرًا لاعتقاده، أو لا يمضي نظرًا للواقع في نفس الأمر؛ في ذلك / خلاف معروف بين أهل العلم مبنى على قاعدة أصولية، وهي:

هل يستقل الحكم بمطلق وروده وإن لم يبلغ المكلف، أو لا يكون ذلك إلا بعد بلوغه للمكلف، ويبنى على الخلاف في هذه القاعدة الاختلاف في خمس وأربعين صلاة التي نسخت من الخمسين بعد فرضها ليلة الإسراء، هل يسمى ذلك نسخًا في حق الأمة لوروده، أو لا يسمى نسخًا في حقهم؛ لأنه وقع قبل بلوغ التكليف بالمنسوخ لهم. وإلى هذه المسألة أشار في مراقي السعود بقوله:

هل يستقل الحكم بالورود أو ببلوغه إلى الموجود فالعزل بالموت أو العزل عرض كذا قضاء جاهل للمفترض

ومسائل الوكالة معروفة مفصلة في كتب فروع المذاهب الأربعة، ومقصودنا ذكر أدلة ثبوتها بالكتاب والسنة والإجماع،

وذكر أمثلة من فروعها تنبيهًا بها على غيرها؛ لأنها باب كبير من أبواب الفقه.

المسألة الثانية: أخذ بعض علماء المالكية من هذه الآية الكريمة جواز الشَّرِكة؛ لأنهم كانوا مشتركين في الورق التي أرسلوها ليُشْتَرى لهم طعام بها.

وقال ابن العربي المالكي: لا دليل في هذه الآية على الشركة، لاحتمال أن يكون كل واحد منهم أرسل معه نصيبه منفردًا ليشتري له به طعامه منفردًا. وهذا الذي ذكره ابن العربي متجه كما ترى. وقد دلت أدلة أخرى على جواز الشركة. وسنذكر إن شاء الله بهذه المناسبة أدلة ذلك، وبعض مسائله المحتاج إليها، وأقوال العلماء في ذلك.

اعلم أولاً: أن الشركة جائزة في الجملة بالكتاب والسنة وإجماع المسلمين.

أما الكتاب: فقد دلت على ذلك منه آيات في الجملة، كقوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانُوا أَكُمْ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَا أَهُ فِي الشُّلُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلْخُلُطَاءِ لِبَنِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ عند من يقول: إن الخلطاء الشركاء، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَهِ الخلطاء الآية، وهي تدل على الاشتراك من جهتين / .

وأما السنة: فقد دلت على جواز الشركة أحاديث كثيرة سنذكر هنا إن شاء الله طرفًا منها. فمن ذلك ما أخرجه الشيخان عن ابن عمر رضي الله عنهما، أن النبي على قال: «من أعتق شِرْكًا له في

عبد وكان له مال يبلغ ثمن العبد قوم العبد عليه قيمة عدل فأعطى شركاءه حصصهم، وإلا فقد عَتَى عليه ما عَتَى». وقد ثبت نحوه في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي على، وفيه التصريح منه الله بالاشتراك في الرقيق. وقد ترجم البخاري رحمه الله في صحيحه لحديث ابن عمر وأبي هريرة المذكورين بقوله: (باب الشركة في الرقيق). ومن ذلك: ما أخرجه الإمام أحمد والبخاري رحمهما الله عن أبي المنهال قال: اشتريت أنا وشريك لي شيئًا يدًا بيد ونسيئة، فجاءنا البراء بن عازب فسألناه فقال: فعلت أنا وشريكي زيد بن أرقم وسألنا النبي على عن ذلك فقال: «ما كان يدًا بيد فخذوه، وما كان نسيئة فذروه». وفيه إقراره على البراء وزيدًا المذكورين على ذلك الاشتراك.

وترجم البخاري رحمه الله لهذا الحديث في كتاب الشركة بقوله: (باب الاشتراك في الذهب والفضة وما يكون فيه الصرف). ومن ذلك إعطاؤه على أرض خيبر لليهود ليعملوا فيها ويزرعوها، على أن لهم شطر ما يخرج من ذلك، وهو اشتراك في الغلة الخارجة منها. وقد ترجم البخاري رحمه الله لهذا الحديث في كتاب الشركة بقوله: (باب مشاركة الذميين والمشركين في المزارعة). ومن ذلك ما أخرجه أحمد والبخاري عن جابر رضي وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة. وترجم البخاري لهذا الحديث في كتاب الشركة بقوله: (باب الشركة في الأرضين وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة. وترجم البخاري لهذا وغيرها) ثم ساق الحديث بسند آخر. وترجم له أيضًا بقوله: (باب الشركة ومن والمشعة). ومن ومن الشركاء الدور وغيرها، فليس لهم رجوع ولا شفعة). ومن

04

ذلك ما رواه أبو داود عن أبي هريرة مرفوعًا قال: إن الله يقول: «أنا ثالث الشريكين مالم يخن أحدهما صاحبه، فإذا خانه / خرجت من ينهما».

قال العلامة الشوكاني رحمه الله تعالى في نيل الأوطار في هذا الحديث: صححه الحاكم وأعله ابن القطان بالجهل بحال سعيد بن حيان، وقد ذكره ابن حبان في الثقات. وأعله أيضًا ابن القطان بالإرسال، فلم يذكر فيه أبا هريرة وقال: إنه الصواب، ولم يسنده غير أبي همام محمد بن الزبرقان وسكت أبو داود والترمذي على هذا الحديث، وأخرج نحوه أبو القاسم الأصبهاني في الترغيب والترهيب عن حكيم بن حزام. انتهى منه. ومن المعروف عن أبي داود رحمه الله أنه لا يسكت عن الكلام في حديث إلا وهو يعتقد صلاحيته للاحتجاج. والسند الذي أخرجه به أبو داود الظاهر منه أنه صالح للاحتجاج، فإنه قال: حدثنا محمد بن سليمان المصيصي ثنا محمد ابن الزبرقان عن أبي حيان التيمي عن أبيه عن أبي هريرة رحمه الله رفعه قال: إن الله يقول: «أنا ثالث الشريكين» إلى آخر الحديث.

فالطبقة الأولى من هذا الإسناد هي: محمد بن سليمان، وهو أبو جعفر العلاف الكوفي. ثم المصيصي لقبه لُوَيْن بالتصغير، وهو ثقة.

والطبقة الثانية منه: محمد بن الزبرقان أبو همام الأهوازي، وهو من رجال الصحيحين، وقال في التقريب: صدوق ربما وهم.

والطبقة الثالثة منه هي: أبو حيان التيمي، وهو يحيى بن

سعيد بن حيان الكوفي، وهو ثقة.

والطبقة الرابعة منه هي: أبوه سعيد بن حيان المذكور الذي قدمنا في كلام الشوكاني أن ابن القطان أعل هذا الحديث بأنه مجهول، ورد ذلك بأن ابن حبان قد ذكره في الثقات. وقال ابن حجر في التقريب: إنه وثقه العجلي أيضًا.

والطبقة الخامسة منه: أبو هريرة رفعه.

فهذا إسناد صالح كما ترى. وإعلال الحديث بأنه روي موقوفًا من جهة أخرى، يقال فيه: إن الرفع زيادة وزيادة العدول مقبولة كما تقرر في الأصول وعلوم الحديث. ويؤيده كونه جاء من طريق أخرى عن حكيم بن حزام كما / ذكرناه في كلام الشوكاني أنفًا.

٥٢

ومن ذلك حديث السائب بن أبي السائب أنه قال للنبي على:
كنت شريكي في الجاهلية فكنت خير شريك، لا تداريني ولا
تماريني. أخرجه أبو داود وابن ماجه. ولفظه: كنت شريكي ونعم
الشريك. كنت لا تداري ولا تماري. وأخرجه أيضًا النسائي
والحاكم وصححه. وفيه إقرار النبي على كونه كان شريكًا
له. والأحاديث الدالة على الشركة كثيرة جدًا.

وقد قال ابن حجر في فتح الباري في آخر كتاب الشركة ما نصه: اشتمل كتاب الشركة (يعني من صحيح البخاري) من الأحاديث المرفوعة على سبعة وعشرين حديثاً، المعلق منها واحد، والبقية موصولة، المكرر منها فيه وفيما مضى ثلاثة عشر حديثاً،

والخالص أربعة عشر، وافقه مسلم على تخريجها سوى حديث النعمان «مثل القائم على حدود الله»، وحديثي عبدالله بن هشام، وحديثي عبدالله بن عمر، وحديث عبدالله بن الزبير في قصته، وحديث ابن عباس الأخير. وفيه من الآثار أثر واحد. والله أعلم انتهى كلام ابن حجر. وبهذا تعلم كثرة الأحاديث الدالة على الشركة في الجملة.

وأماالإجماع فقد أجمع جميع علماء المسلمين على جواز أنواع من أنواع الشركات، وإنما الخلاف بينهم في بعض أنواعها.

اعلم أولاً: أن الشركة قسمان: شركة أملاك، وشركة عقود.

فشركة الأملاك: أن يملك عينًا اثنان أو أكثر بإرث، أو شراء، أو هبة ونحو ذلك. وهي المعروفة عند المالكية بالشركة الأعمية.

وشركة العقود: تنقسم إلى شركة مفاوضة، وشركة عنان، وشركة وشركة وشركة وشركة أبدان، وشركة مضاربة. وقد تتداخل هذه الأنواع فيجتمع بعضها مع بعض.

أما شركة الأملاك فقد جاء القرآن الكريم بها في قوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانُوٓا أَكَ ثَرَ مِن ذَالِكَ فَهُمْ شُرَكَآهُ فِى ٱلثُّلُثِ ﴾ ولا خلاف فيها بين العلماء.

وأما أنواع شركة العقود فسنذكر إن شاء الله هنا معانيها، وكلام / العلماء فيها، وأمثلة للجائز منها تنبيهًا بها على غيرها، وما ورد من الأدلة في ذلك.

اعلم: أن شركة المفاوضة مشتقة من التفويض؛ لأن كل واحد منهما يفوض أمر التصرف في مال الشركة إلى الآخر؛ ومن هذا قوله تعالى عن مؤمن آل فرعون: ﴿ وَأُفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهِ . . ﴾ الآية.

وقيل: أصلها من المساواة؛ لاستواء الشريكين فيها في التصرف والضمان. وعلى هذا فهي من الفوضى بمعنى التساوي. ومنه قول الأفوه الأودي:

لا يصلح الناس فوضى لا سراة لهم ولا سراة إذا جهالهم سادوا إذا تولى سراة الناس أمرهم نما على ذاك أمر القوم وازدادوا

فقوله: «لا يصلح الناس فوضى» أي: لا تصلح أمورهم في حال كونهم فوضى، أي متساوين لا أشراف لهم يأمرونهم وينهونهم. والقول الأول هو الصواب. هذا هو أصلها في اللغة.

وأما شركة العنان: فقد اختلف في أصل اشتقاقها اللغوي؛ فقيل: أصلها من عنّ الأمر يعن \_ بالكسر والضم \_ عنّا وعنونًا إذا عرض؛ ومنه قول امرىء القيس:

فعَنَّ لنا سِرْبٌ كأنَّ نِعاجَه عَذَارى دوارٍ في مُلاءٍ مُذَيَّل

قال ابن منظور في اللسان: وشِرْكُ العنان وشِرْكُ العنان: شَرِكَة العنان: شَرِكَة في شيء خاص دون سائر أموالهما؛ كأنه عنَّ لهما شيء فاشترياه واشتركا فيه. واستشهد لذلك بقول النابغة الجعدي:

فشاركنا قريشًا في تُقاها وفي أحسابها شِرْك العنان

۵٥

بما ولدت نساء بني هلال وما ولدَتْ نساء بني أبان

وبهذا تعلم: أن شركة العنان معروفة في كلام العرب، وأن قول ابن القاسم من أصحاب مالك: إنه لا يعرف شركة العنان عن مالك، وأنه لم ير أحدًا من أهل الحجاز يعرفها، وإنما يروى عن مالك والشافعي من أنهما / لم يطلقا هذا الاسم على هذه الشركة، وأنهما قالا: هي كلمة تطرق بها أهل الكوفة ليمكنهم التمييز بين الشركة العامة والخاصة من غير أن يكون مستعملاً في كلام العرب = كلُّ ذلك فيه نظر لما عرفت أن كان ثابتاً عنهم.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_:

اعلم أن مراد النابغة في بيتيه المذكورين: \* بما ولدت نساء بني هلال \* ابن عامر بن صعصعة، أن منهم لبابة الكبرى، ولبابة الصغرى، وهما أختان، ابنتا الحارث بن حزن بن بجير بن الهُزَم بن رُوَيبة بن عبدالله بن هلال، وهما أختا ميمونة بنت الحارث زوج النبي على الله .

أما لبابة الكبرى: فهي زوج العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه، وهي أم أبنائه: عبدالله، وعبيدالله، والفضل، وبه كانت تكنى، وفيها يقول الراجز:

ما ولدت نجيبة من فحل كستة من بطن أم الفضل

وأما لبابة الصغرى: فهي أم خالد بن الوليد رضي الله عنه، وعمتهما صفية بنت حزن هي أم أبي سفيان بن حرب، وهذا مراده \* بما ولدت نساء بني هلال \*. وأما نساء بني أبان: فإنه يعني أن أبا العاص، والعاص، وأبا العيص، والعيص أبناء أمية بن عبد شمس، أمهم آمنة بنت أبان بن كليب بن ربيعة ابن عامر بن صعصعة. فهذه الأرحام المختلطة بين العامريين وبين قريش هي مراد النابغة بمشاركتهم لهم في الحسب والتقى ـ شرك العنان.

وقيل: إن شركة العنان أصلها من عنان الفرس؛ كما يأتي إيضاحه إن شاء الله. وهو المشهور عند العلماء.

وقيل: هي من المعاناة بمعنى المعارضة، يقال: عاننته إذا عارضته بمثل ماله أو فعاله، فكل واحد من الشريكين يعارض الآخر بماله وفعاله. وهي بكسر العين على الصحيح خلافًا لمن زعم فتحها، ويروى عن عياض وغيره / وادعاء أن أصلها من عنان السماء بعيد جدًا كما ترى.

وأما شركة الوجوه: فأصلها من الوجاهة؛ لأن الوجيه تتبع ذمته بالدين، وإذا باع شيئًا باعه بأكثر مما يبيع به الخامل.

وأما شركة الأبدان: فأصلها اللغوي واضح؛ لأنهما يشتركان بعمل أبدانهما، ولذا تسمى شركة العمل، إذ ليس الاشتراك فيها بالمال، وإنما هو بعمل البدن.

وأما شركة المضاربة وهي القراض: فأصلها من الضرب في الأرض؛ لأن التاجر يسافر في طلب الربح. والسفر يكنى عنه بالضرب في الأرض، كما في قوله تعالى: ﴿ وَءَاخُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَّلِ اللَّهِ الآية، وقوله: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلْيَسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ مَن فَضَّلِ اللَّهِ الآية، وقوله: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلْيَسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ

## أَن نَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوْةِ . . ﴾ الآية .

فإذا عرفت معاني أنواع الشركة في اللغة، فسنذكر لك إن شاء الله تعالى هنا معانيها المرادة بها في الاصطلاح عند الأئمة الأربعة وأصحابهم، وأحكامها؛ لأنهم مختلفون في المراد بها اصطلاحًا، وفي بعض أحكامها.

أما مذهب مالك في أنواع الشركة وأحكامها فهذا تفصيله:

اعلم أن شركة المفاوضة جائزة عند مالك وأصحابه. والمراد بشركة المفاوضة عندهم هو أن يطلق كل واحد منهما التصرف لصاحبه في المال الذي اشتركا فيه غيبة وحضورًا، وبيعًا وشراءًا، وضمانًا وتوكيلًا، وكفالة وقراضًا، فما فعل أحدهما من ذلك لزم صاحبه إذا كان عائدًا على شركتهما.

ولا يكونان شريكين إلا فيما يعقدان عليه الشركة من أموالهما، دون ما ينفرد به كل واحد منهما من ماله. وسواء اشتركا في كل ما يملكانه أو في بعض أموالهما، وتكون يد كل منهما كيد صاحبه، وتصرفه كتصرفه مالم يتبرع بشيء ليس في مصلحة الشركة.

وسواء كانت المفاوضة بينهما في جميع أنواع المتاجر أو في نوع واحد منها، كرقيق يتفاوضان في التجارة فيه فقط، ولكل واحد منهما أن يبيع / بالدين ويشتري به ويلزم ذلك صاحبه وهذا هو الصواب؛ خلافًا لخليل في مختصره في الشراء بالدين.

وقد أشار خليل في مختصره إلى جواز شركة المفاوضة في مذهب مالك مع تعريفها، وما يستلزمه عقدها من الأحكام بالنسبة

إلى الشركين بقوله: «ثم إن أطلقا التصرف وإن بنوع فمفاوضة. ولا يفسدها انفراد أحدهما بشيء، وله أن يتبرع إن استألف به أو خف كإعارة آلة ودَفْع كِسْرة، ويُبْضع ويقارض ويودع لعُذْر وإلا ضمن، ويشارك في معين ويقيل ويولي ويقبل المعيبَ وإن أبى الآخر، ويقر بدينٍ لمن لا يتهم عليه، ويبيع بالدين لا الشراء به؛ ككتابة وعتق على مال، وإذن لعبد في تجارة أو مفاوضة».

وقد قدمنا أن الشراء بالدين كالبيع به؛ فللشريك فعله بغير إذن شريكه على الصحيح من مذهب مالك خلافًا لخليل. وأما الكتابة والعتق على المال وما عطف عليه؛ فلا يجوز شيء منه إلا بإذن الشريك.

واعلم: أن شركة المفاوضة هذه في مذهب مالك لا تتضمن شيئًا من أنواع الغرر التي حرمت من أجلها شركة المفاوضة عند الشافعية ومن وافقهم؛ لأن ما استفاده أحد الشريكين المتفاوضين من طريق أخرى كالهبة والإرث، واكتساب مباح؛ كاصطياد واحتطاب ونحو ذلك لا يكون شيء منه لشريكه. كما أن ما لزمه غرمه خارجًا عن الشركة كأرش جناية، وثمن مغصوب ونحو ذلك، لا شيء منه على شريكه، بل يقتصر كل ما بينهما على ما كان متعلقًا بمال الشركة، فكل منهما وكيل عن صاحبه، وكفيل عليه في جميع ما يتعلق بمال الشركة، وهكذا اقتضاء العقد الذي تعاقدا عليه. فلا موجب للمنع ولا غرر في هذه الشركة عند المالكية؛ لأنهم لا يجعلون المتفاوضين شريكين في كل ما اكتسبا جميعًا حتى يحصل الغرر بذلك، ولا متضامنين في كل ما جنيا حتى يحصل الغرر بذلك، ولا متضامنين في كل ما جنيا حتى يحصل الغرر

بذلك؛ بل هو عقد على أن كل واحد منهما نائب عن الآخر في كل التصرفات في مال الشركة، وضامن عليه في كل ما يتعلق بالشركة. / ٥٨ وهذا لا مانع منه كما ترى، وبه تعلم أن اختلاف المالكية والشافعية في شركة المفاوضة خلاف في حال، لا في حقيقة.

وأما شركة العنان: فهي جائزة عند الأئمة الأربعة؛ مع اختلافهم في تفسيرها. وفي معناها في مذهب مالك قولان، وهي جائزة على كلا القولين: الأول وهو المشهور: أنها هي الشركة التي يشترط كل واحد من الشريكين فيها على صاحبه ألا يتصرف في مال الشركة إلا بحضرته وموافقته، وعلى هذا درج خليل في مختصره بقوله: «وإن اشترطا نفي الاستبداد فعنان»، وهي على هذا القول من عنان الفرس؛ لأن عنان كل واحد من الشريكين بيد الآخر فلا يستطيع الاستقلال دونه بعمل، كالفرس التي يأخذ راكبها بعنانها، فإنها لا تستطيع الذهاب إلى جهة بغير رضاه.

والقول الثاني عند المالكية: أن شركة العنان هي الاشتراك في شيء خاص. وبهذا جزم ابن رشد ونقله عنه المواق في شرح قول خليل: «وإن اشترطا نفي الاستبداد» الخ. وهذا المعنى الأخير أقرب للمعروف في اللغة كما قدمنا عن ابن منظور في اللسان.

وأما شركة الوجوه: فلها عند العلماء معان:

الأول منها: هو أن يشترك الوجيهان عند الناس بلا مال ولا صنعة؛ بل ليشتري كل واحد منهما بمؤجل في ذمته لهما معًا. فإذا باعا كان الربح الفاضل عن الأثمان بينهما.

وهذا النوع من شركة الوجوه هو المعروف عند المالكية

بشركة الذمم، وهو فاسد عند المالكية والشافعية، خلافًا للحنفية والحنابلة. ووجه فساده ظاهر؛ لما فيه من الغرر، لاحتمال أن يخسر هذا ويربح هذا كالعكس. وإلى فساد هذا النوع من الشركة أشار ابن عاصم المالكي في تحفته بقوله:

وفسخها إن وقعت على الذمم ويقسمان الربح حكم ملتزم

المعنى الثاني من معانيها: أن يبيع وجيه مال خاملٍ بزيادة ربح، على أن يكون له بعض الربح الذي حصل في البيع بسبب وجاهته؛ لأن الخامل لو كان / هو البائع لما حصل ذلك الربح. وهذا النوع أيضًا فاسد؛ لأنه عوض جاه، كما قاله غير واحد من أهل العلم.

والمعنى الثالث: أن يتفق وجيه وخامل على أن يشتري الوجيه في الذمة ويبيع الخامل ويكون الربح بينهما. وهذا النوع أيضًا فاسد عند المالكية والشافعية، لما ذكرنا من الغرر سابقًا.

وأما شركة الأبدان عند المالكية؛ فهو جائز بشروط، وهي: أن يكون عمل الشريكين متحدًا كخياطين. أو متلازمًا كأن يغزل أحدهما وينسج الآخر؛ لأن النسج لابد له من الغزل، وأن يتساويا في العمل جودة ورداءة وبطأ وسرعة، أو يتقاربا في ذلك، وأن يحصل التعاون بينهما. وإلى جواز هذا النوع من الشركة بشروطه أشار خليل في مختصره بقوله: "وجازت بالعمل إن اتحد أو تلازم وتساويا فيه أو تقاربا وحصل التعاون، وإن بمكانين. وفي جواز إخراج كلِّ آلةً واستئجاره من الآخر، أو لابد من ملك أو كراء تأويلان، كطبيبين اشتركاً في الدواء، وصائدين في البازين. وهل

وإن افترقا، رُوِيَت عليهما، وحافرَيْن بكَرِكَازٍ ومعدنٍ، ولم يستحق وارثه بقيته وأقطعه الإمام، وقيد بما لم يبد، ولزمه ما يقبله صاحبه، وإن تفاصلا وألغِيَ مرض كيومين..» إلخ.

وبهذا نعلم أن شركة الأبدان جائزة عند المالكية في جميع أنواع العمل؛ من صناعات بأنواعها، وطب واكتساب مباح؛ كالاصطياد والاحتشاش والاحتطاب، وغير ذلك بالشروط المذكورة. وقال ابن عاصم في تحفته:

شركة بمال أو بعمل أو بهما تجوز لا لأجل

وبقي نوع معروف عند المالكية من أنواع الشركة يسمى في الاصطلاح بـ «شركة الجبر» وكثير من العلماء يخالفهم في هذا النوع الذي هو «شركة الجبر».

وشركة الجبر: هي أن يشتري شخص سلعة بسوقها المعهود لها، ليتجر بها بحضرة بعض تجار جنس تلك السلعة الذين يتجرون فيها، ولم يتكلم أولئك التجار الحاضرون. فإن لهم إن أرادوا الاشتراك في تلك السلعة / مع ذلك المشتري أو يجبروه على ذلك، ويكونون شركاؤه في تلك السلعة شاء أو أبى.

وشركتهم هذه معه جبرًا عليه، هي اشركة الجبرا المذكورة. فإن كان اشتراها ليقتنيها لا ليتجر بها، أو اشتراها ليسافر بها إلى محل آخر ولو للتجارة بها فيه = فلا جبر لهم عليه. وأشار خليل في مختصره إلى اشركة الجبرا بقوله: "وأُجْبِر عليها إن اشترى شيئًا بسوقه لا لِكَسَفَرٍ أو قُنية، وغيره حاضر لم يتكلم من تُجَّارِه. وهل

في الزُّقاق لا كبيته قولان».

وأما شركة المضاربة: فهي القراض، وهو أن يدفع شخص إلى آخر مالاً ليتجر به على جزء من ربحه يتفقان عليه. وهذا النوع جائز بالإجماع إذا استوفى الشروط، كما سيأتي إن شاء الله دليله.

وأما أنواع الشركة في مذهب الشافعي رحمه الله فهي أربعة، ثلاثة منها باطلة في مذهبه، والرابع صحيح.

وأما الثلاثة الباطلة: فالأول منها «شركة الأبدان» كشركة الحمالين، وسائر المحترفين؛ كالخياطين، والنجارين، والدلالين، ونحو ذلك، ليكون بينهما كسبهما متساويًا أو متفاوتًا مع اتفاق الصنعة أو اختلافها.

فاتفاق الصنعة كشركة خياطين، واختلافها كشركة خياط ونجار ونحو ذلك. كل ذلك باطل في مذهب الشافعي، ولا تصح عنده الشركة إلا بالمال فقط لا بالعمل.

ووجه بطلان شركة الأبدان عند الشافعية: هو أنها شركة لا مال فيها، وأن فيها غررًا؛ لأن كل واحد منهما لا يدري أيكتسب صاحبه شيئًا أم لا، ولأن كل واحد منهما متميز ببدنه ومنافعه فيختص بفوائده، كما لو اشتركا في ماشيتهما وهي متميزة على أن يكون النسل والدر بينهما، وقياسًا على الاحتطاب والاصطياد. هكذا توجيه الشافعية للمنع في هذا النوع من الشركة.

وقد علمت فيما مر شروط جواز هذا النوع عند المالكية، إذ بتوفر الشروط المذكورة ينتفى الغرر. / والثاني من الأنواع الباطلة عند الشافعية: هو شركة 71 المفاوضة، وهي عندهم أن يشتركا على أن يكون بينهما جميع كسبهما بأموالهما وأبدانهما، وعليهما جميع ما يعرض لكل واحد منهما من غرم، سواء كان بغصب أو إتلاف أو بيع فاسد أو غير ذلك. ولاشك أن هذا النوع مشتمل على أنواع من الغرر فبطلانه واضح، وهو ممنوع عند المالكية، ولا يجيزون هذا ولا يعنونه بـ «شركة المفاوضة» كما قدمنا.

وقد قال الشافعي رحمه الله في هذا النوع: إن لم تكن شركة المفاوضة باطلة، فلا باطل أعرفه في الدنيا. يشير إلى كثرة الغرر والجهالات فيها؛ لاحتمال أن يكسب كل واحد منهما كسبًا دون الآخر، وأن تلزم كل واحد منهما غرامات دون الآخر، فالغرر ظاهر في هذا النوع جدًا.

والثالث من الأنواع الباطلة عند الشافعية: هو «شركة الوجوه» وهي عندهم أن يشترك الوجيهان ليبتاع كل واحد منهما بمؤجل في ذمته لهما معًا فإذا باعا كان الفاضل من الأثمان بينهما. وهذا النوع هو المعروف عند المالكية بـ «شركة الذمم». ووجه فساده ظاهر، لما فيه من الغرر؛ لأن كلاً منهما يشتري في ذمته ويجعل كل منهما للآخر نصيبًا من ربح ما اشترى في ذمته، مقابل نصيب من ربح ما اشترى الآخر في ذمته، والغرر في مثل هذا ظاهر جدًا.

وبقية أنواع «شركة الوجوه» ذكرناه في الكلام عليها في مذهب مالك، وكلها ممنوعة في مذهب مالك ومذهب الشافعي، ولذا اكتفينا بما قدمنا عن الكلام على بقية أنواعها في مذهب الشافعي.

أما النوع الرابع من أنواع الشركة الذي هو صحيح عند الشافعية: فهو «شركة العنان» وهي: أن يشتركا في مال لهما ليتجرا فيه. ويشترط فيها عندهم صيغة تدل على الإذن في التصرف في مال الشركة، فلو اقتصرا على لفظ «اشتركنا» لم يكف على الأصح عندهم.

ويشترط في الشريكين أهلية التوكيل والتوكل، وهذا الشرط ٦٢ مجمع / عليه. وتصح «شركة العنان» عند الشافعية في المثليات مطلقًا دون المقومات، وقيل: تختص بالنقد المضروب.

ويشترط عندهم فيها خلط المالين؛ بحيث لا يتميز أحدهما من الآخر. والحيلة عندهم في الشركة في العروض: هي أن يبيع كل واحد بعض عرضه ببعض عرض الآخر ويأذن له في التصرف، ولا يشترط عندهم تساوي المالين. والربح والخسران على قدر المالين، سواء تساويا في العمل أو تفاوتا. وإن شرطا خلاف ذلك فسد العقد، ويرجع كل واحد منهما على الآخر بأجرة عمله في ماله.

عقد الشركة المذكورة يسلط كل واحد منهما على التصرف في مال الشركة بلا ضرر، فلا يبيع بنسيئة، ولا بغبن فاحش، ولا يبضعه بغير إذن شريكه، ولكل منهما فسخها متى شاء.

وأما تفصيل أنواع الشركة في مذهب الإمام أبي حنيفة رحمه الله، فهو أن الشركة تنقسم إلى ضربين:

شركة ملك، وشركة عقد.

فشركة الملك واضحة؛ كأن يملكان شيئًا بإرث أو هبة ونحو

ذلك كما تقدم. وشركة العقد عندهم تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

شركة بالمال، وشركة بالأعمال، وشركة بالوجوه. وكل قسم من هذه الأقسام الثلاثة عندهم ينقسم قسمين: مفاوضة، وعنان؛ فالمجموع ستة أقسام.

أما شركة المفاوضة عندهم: فهي جائزة إن توفرت شروطها، وهي عندهم الشركة التي تتضمن وكالة كل من الشريكين للآخر، وكفالة كل منهما الآخر، ولابد فيها من مساواة الشريكين في المال والدِّين والتصرف.

فبتضمنها الوكالة يصح تصرف كل منهما في نصيب الآخر. وبتضمنها الكفالة يطلب كل منهما بما لزم الآخر.

وبمساواتهما في المال يمتنع أن يستبد أحدهما بشيء تصح سه الشركة فيه / دون الآخر. ولذا لو ورث بعد العقد شيئًا تصح الشركة فيه كالنقد بطلت المفاوضة، ورجعت الشركة شركة عنان.

وبتضمنها المساواة في الدِّين تمتنع بين مسلم وكافر.

وبتضمنها المساواة في التصرف تمتنع بين بالغ وصبي، وبين حر وعبد، وكل ما اشتراه واحد من شريكي المفاوضة فهو بينهما؛ إلا طعام أهله وكسوتهم، وكل دين لزم أحدهما بتجارة وغصب وكفالة لزم الآخر.

ولا تصح عندهم شركة مفاوضة أو عنان بغير النقدين والتبر والفلوس النافقه. والحيلة في الشركة في العروض عندهم، هي ما

قدمناه عن الشافعية، فهم متفقون في ذلك.

وأما شركة العنان فهي جائزة عند الحنفية. وقد قدمنا الإجماع على جوازها على كل المعاني التي تراد بها عند العلماء.

وشركة العنان عند الحنفية: هي الشركة التي تتضمن الوكالة وحدها، ولم تتضمن الكفالة. وهي: أن يشتركا في نوع بز أو طعام أو في عموم التجارة، ولم يذكر الكفالة.

ويعلم من هذا: أن كل ما اشتراه أحدهما كان بينهما، ولا يلزم أحدهما ما لزم الآخر من الغرامات، وتصح عندهم شركة العنان المذكورة مع التساوي في المال دون الربح وعكسه إذا كانت زيادة الربح لأكثرهما عملاً؛ لأن زيادة الربح في مقابلة زيادة العمل وفاقًا للحنابلة. وعند غيرهم لابد أن يكون الربح بحسب المال. ولو اشترى أحد الشريكين «شركة العنان» بثمن فليس لمن باعه مطالبة شريكه الآخر؛ لأنها لا تتضمن الكفالة بل يطالب الشريك الذي اشترى منه فقط، ولكن الشريك يرجع على شريكه بحصته. ولا يشترط في هذه الشركة عندهم خلط المالين، فلو اشترى أحدهما بماله وهلك مال الآخر كان المشترى بينهما، ويرجع على شريكه بحصته شريكه بحصته منه.

وتبطل هذه الشركة عندهم بهلاك المالين أو أحدهما قبل الشراء. / وتفسد عندهم باشتراط دراهم مسماة من الربح لأحدهما. ويجوز عندهم لكل من شريكي المفاوضة والعنان: أن يبضع ويستأجر، ويودع ويضارب ويوكل. ويد كل منهما في مال الشركة يد أمانة، كالوديعة والعارية.

وأما شركة الأعمال ففيها تفصيل عند المحنفية. فإن كان العمل من الصناعات ونحوها جازت عندهم شركة الأعمال، ولا يشترطون اتحاد العمل أو تلازمه؛ خلافًا للمالكية كما تقدم. فيجوز عند الحنفية أن يشترك خياطان مثلاً، أو خياط وصباغ على أن يتقبلا الأعمال، ويكون الكسب بينهما، وكل عمل يتقبله أحدهما يلزمهما؛ وإذا عمل أحدهما دون الآخر فما حصل من عمله فهو بينهما. وإنما استحق فيه الذي لم يعمل لأنه ضمنه بتقبل صاحبه له، فاستحق نصيبه منه بالضمان.

وهذا النوع الذي أجازه الحنفية لا يخفى أنه لا يخلو من غرر في الجملة عند اختلاف صنعة الشريكين؛ لاحتمال أن يحصل أحدهما أكثر مما حصله الآخر. فالشروط التي أجاز بها المالكية «شركة الأعمال» أحوط وأبعد من الغرر كما ترى.

وأما إن كانت الأعمال من جنس اكتساب المباحات فلا تصح فيها الشركة عند الحنفية؛ كالاحتطاب والاحتشاش، والاصطياد واجتناء الثمار من الجبال والبراري، خلافًا للمالكية والحنابلة.

ووجه منعه عند الحنفية: أن من اكتسب مباحًا كحطب أو حشيش أو صيد ملكه ملكًا مستقلًا؛ فلا وجه لكون جزء منه لشريك آخر؛ لأنه لا يصح التوكيل فيه ومن أجازه قال: إن كل واحد منهما جعل للآخر نصيبًا من ذلك المباح الذي يكتسبه في مقابل النصيب الذي يكتسبه الآخر. والمالكية القائلون بجواز هذا يشترطون اتحاد العمل أو تقاربه، فلا غرر في ذلك، ولا موجب للمنع. وفي اشتراط ذلك عند الحنابلة خلاف كما سيأتي إن شاء الله.

من الغرر.

/ وأما «شركة الوجوه» التي قدمنا أنها هي المعروفة عند المالكية «بشركة الذمم» وقدمنا منعها عند المالكية والشافعية؛ فهي جائزة عند الحنفية، سواء كانت مفاوضة أو عنانًا. وقد علمت مما تقدم أن المفاوضة عندهم تتضمن الوكالة والكفالة. وأن العنان تتضمن الوكالة فقط، وإن اشترط الشريكان في «شركة الوجوه» مناصفة المشتري أو مثالثته؛ فالربح كذلك عندهم. وبطل عندهم شرط الفضل؛ لأن الربح عندهم لا يستحق إلا بالعمل؛ كالمضارب. أو بالمال كرب المال. أو بالضمان كالأستاذ الذي يتقبل العمل من الناس ويلقيه على التلميذ بأقل مما أخذ، فيطيب له ينقبل العمل من الناس ويلقيه على التلميذ بأقل مما أخذ، فيطيب له الفضل بالضمان؛ هكذا يقولون. ولا يخفى ما في «شركة الوجوه»

واعلم أن الربح في الشركة الفاسدة على حسب المال إن كانت شركة مال، وعلى حسب العمل إن كانت شركة عمل، وهذا واضح، وتبطل الشركة بموت أحدهما.

وأما تفصيل أنواع الشركة في مذهب الإمام أحمد رحمه الله؛ فهي أيضًا قسمان: شركة أملاك، وشركة عقود.

وشركة العقود عند الحنابلة خمسة أنواع: شركة العنان، والوجوه، والمضاربة، والمفاوضة.

أما شركة الأبدان فهي جائزة عندهم، سواء كان العمل من الصناعات أو اكتساب المباحات. أما مع اتحاد العمل فهي جائزة عندهم بلا خلاف. وأما مع اختلاف العمل فقال أبو الخطاب: لا تجوز وفاقًا للمالكية. وقال القاضي: تجوز وفاقًا للحنفية في

77

وإن اشتركا على أن يتقبل أحدهما العمل ويعمله الثاني والأجرة بينهما صحت الشركة عند الحنابلة والحنفية خلافًا لزفر. والربح في شركة الأبدان على ما اتفقوا عليه عند الحنابلة.

وأما شركة الوجوه التي قدمنا أنها هي المعروفة بشركة الذمم عند المالكية فهي جائزة أيضًا في مذهب الإمام أحمد وفاقًا لأبي حنيفة، وخلافًا لمالك / والشافعي.

وأما شركة العنان فهي جائزة أيضًا عند الإمام أحمد. وقد قدمنا الإجماع على جوازها. وهي عندهم: أن يشترك رجلان بماليهما على أن يعملا فيهما بأبدانهما والربح بينهما. وهذه الشركة إنما تجوز عندهم بالدنانير والدراهم، ولا تجوز بالعروض.

وأما شركة المفاوضة: فهي عند الحنابلة قسمان: أحدهما جائز، والآخر ممنوع.

وأما الجائز منهما فهو: أن يشتركا في جميع أنواع الشركة؛ كأن يجمعا بين شركة العنان والوجوه والأبدان فيصح ذلك؛ لأن كل نوع منها يصح على انفراده فصح مع غيره.

وأما النوع الممنوع عندهم منها فهو: أن يدخلا بينهما في الشركة الاشتراك فيما يحصل لكل واحد منهما من ميراث أو يجده من ركاز أو لقطة. ويلزم كل واحد منهما ما لزم الآخر من أرش جناية وضمان غصب، وقيمة متلف، وغرامة ضمان، وكفالة. وفساد هذا النوع ظاهر لما فيه من الغرر كما ترى.

وأما شركة المضاربة \_ وهي القراض \_: فهي جائزة عند

الجميع. وقد قدمنا أنها هي: أن يدفع شخص لآخر مالاً يتجر فيه على أن يكون الربح بينهما بنسبة يتفقان عليها، وكون الربح في المضاربة بحسب ما اتفقا عليه لا خلاف فيه بين العلماء، سواء كان النصف أو أقل أو أكثر لرب المال أو للعامل.

وأما شركة العنان عند الشافعية والحنابلة والحنفية والمالكية، وشركة المفاوضة عند المالكية: فاختلف في نسبة الربح، فذهب مالك والشافعي إلى أنه لابد من كون الربح والخسران بحسب المالين، وذهب أبو حنيفة وأحمد إلى أن الربح بينهما على ما اتفقا عليه، فلهما أن يتساويا في الربح مع تفاضل المالين.

وحجة القول الأول: أن الربح تبع للمال، فيلزم أن يكون بحسبه. وحجة القول الأخير أن العمل مما يستحق به الربح، وقد يكون أحدهما أبصر / بالتجارة وأقوى على العمل من الآخر، فتزاد حصته لزيادة عمله.

٦٧

هذا خلاصة مذاهب الأئمة الأربعة في أنواع الشركة. وقد علمت أنهم أجمعوا على جواز شركة العنان، وشركة المضاربة، وشركة الأملاك. واختلفوا فيما سوى ذلك. فأجاز الحنفية والحنابلة شركة الوجوه، ومنعها المالكية والشافعية.

وأجاز المالكية والحنفية والحنابلة شركة الأبدان إلا في اكتساب المباحات فقط فلم يجزه الحنفية. ومنع الشافعية شركة الأبدان مطلقًا.

وأجاز المالكية شركة المفاوضة، وصوروها بصورة العنان

عند الشافعية والحنابلة.

وأجاز الحنفية شركة المفاوضة، وصوروها بغير ما صورها به المالكية، وأجاز الحنابلة نوعًا من أنواع المفاوضة وصوروه بصورة مخالفة لتصوير غيرهم لها؛ ومنع الشافعية المفاوضة كما منعوا شركة الأبدان والوجوه. وصوروا المفاوضة بصورة أخرى كما تقدم.

والشافعية إنما يجيزون الشركة بالمثلي مطلقًا نقدًا أو غيره، لا بالمقومات.

والحنفية لا يجيزونها إلا بالنقدين والتبر والفلوس النافقة. والحنابلة لا يجيزونها إلا بالدنانير والدراهم كما تقدم جميع ذلك.

وقد بينا كيفية الحيلة في الاشتراك بالعروض عند الشافعية والحنفية، وعند المالكية تجوز بدنانير من كل واحد منهما، وبدراهم من كل واحد منهما، وبدنانير ودراهم من كل واحد منهما، وبنقد من أحدهما وعرض من الآخر، وبعرض من كل واحد منهما سواء اتفقا أو اختلفا، وقيل: إن اتفقا لا إن اختلفا، إلا أن العروض تقوم . وأما خلط المالين فلابد منه عند الشافعي رحمه الله \_ حتى لا يتميز أحدهما عن الآخر كما تقدم . ويكفي في مذهب مالك أن يكون المالان في حوز واحد، ولو كان / كل واحد من المالين في صرته لم يختلط بالآخر . ولا يشترط خلط المالين عند الحنفية كما تقدم . وكذلك لا يشترط خلط المالين عند الحنفية كما تقدم . وكذلك لا يشترط خلط المالين عند الحنابلة .

فتحصَّل أنه لم يشترط خلط المالين إلا الشافعية؛ وأن المالكية

إنما يشترطون كون المالين في محل واحد؛ كحانوت أو صندوق، وإن كان كل واحد منهما متميزًا عن الآخر.

فإذا عرفت ملخص كلام العلماء في أنواع الشركة، فسنذكر ما تيسر من أدلتها. أما النوع الذي تسميه المالكية «مفاوضة» ويعبر عنه الشافعية والحنابلة به «شركة العنان»؛ فقد يستدل له بحديث البراء بن عازب الذي قدمنا عن البخاري والإمام أحمد، فإنه يدل على الاشتراك في التجارة والبيع والشراء؛ لأن المقصود بالاشتراك التعاون على العمل المذكور، فينوب كل واحد من الشريكين عن الآخر. ويدل لذلك أيضًا حديث أبي هريرة يرفعه قال: إن الله يقول: «أنا ثالث الشريكين..» الحديث المتقدم. وقد بينا كلام العلماء فيه، وبينا أنه صالح للاحتجاج، وهو ظاهر في أنهما يعملان معًا في مال الشركة بدليل قوله: «مالم يخن أحدهما عاحبه..» الحديث. ويدل لذلك أيضًا حديث السائب بن أبي السائب المتقدم في أنه كان شريك النبي على كما تقدم، وهو الشراء.

وأما شركة الأبدان فيحتج لها بما رواه أبو عبيدة عن أبيه عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: اشتركت أنا وعمار وسعد فيما نُصِيب يوم بدر قال: فجاء سعد بأسيرين ولم أجيء أنا وعمار بشيء؛ رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه، وقال المجد في «منتقى الأخبار» بعد أن ساقه: وهو حجة في شركة الأبدان وتملك المباحات. وأُعِلَّ هذا الحديث بأن أبا عبيدة لم يسمع من أبيه عبدالله المذكور فالحديث مرسل. وقد قدمنا مرارًا أن الأئمة الثلاثة

79

يحتجون بالمرسل خلافًا للمحدثين.

وأما المضاربة فلم يثبت فيها حديث صحيح مرفوع، ولكن الصحابة أجمعوا / عليها لشيوعها وانتشارها فيهم من غير نكير. وقد مضى على ذلك عمل المسلمين من لدن الصحابة إلى الآن من غير نكير. قال ابن حزم في مراتب الإجماع: كل أبواب الفقه فلها أصل من الكتاب والسنة، حاشا القراض فما وجدنا له أصلاً فيهما ألبتة، ولكنه إجماع صحيح مجرد. والذي يقطع به أنه كان في عصر النبي على فعلم به وأقره، ولولا ذلك لما جاز. اهد منه بواسطة نقل الشوكاني في نيل الأوطار.

واعلم أن اختلاف الأئمة الذي قدمنا في أنواع الشركة المذكورة راجع إلى الاختلاف في تحقيق المناط، فبعضهم يقول: هذه الصورة يوجد فيها الغرر، وهو مناط المنع فهي ممنوعة، فيقول الآخر: لا غرر في هذه الصورة يوجب المنع، فمناط المنع ليس موجودًا فيها. والعلم عند الله تعالى.

المسألة الثالثة: أخذ بعض علماء المالكية وغيرهم من هذه الآية الكريمة التي نحن بصددها أيضًا: جواز خلط الرفقاء طعامهم وأكل بعضهم مع بعض، وإن كان بعضهم أكثر أكلاً من الآخر؛ لأن أصحاب الكهف بعثوا ورقهم ليشترى لهم بها طعام يأكلونه جميعًا. وقد قدمنا في كلام ابن العربي أنه تحتمل انفراد ورق كل واحد منهم وطعامه؛ فلا تدل الآية على خلطهم طعامهم. كما قدمنا عنه: أنه لا تدل على الاشتراك للاحتمال المذكور، وله وجه كما ترى.

وقال ابن العربي: ولا معول في هذه المسألة إلا على

حديثين، أحدهما: أن ابن عمر مر بقوم يأكلون تمرًا فقال: نهى رسول الله على عن الاقتران إلا أن يستأذن الرجل أخاه. والثاني: حديث أبي عبيدة في جيش الخبط. وهذا دون الأول في الظهور؛ لأنه يحتمل أن يكون أبو عبيدة يعطيهم كفافًا من ذلك القوت ولا يجمعهم اهـ كلام ابن العربي المالكي رحمه الله تعالى.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: هذا النوع من الاشتراك وهو خلط الرفقة / طعامهم واشتراكهم في الأكل فيه: هو المعروف بـ «النهد» بكسر النون وفتحها، ولجوازه أدلة من الكتاب والسنة.

أما دليل ذلك من الكتاب: فقوله تعالى: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِنْ مُخَالِطُوهُمْ فَإِنْهُا تدل على خلط طعام اليتيم مع طعام وصيه وأكلهما جميعًا، وقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَأْكُلُواْ جَمِيعًا أَوْ أَشْتَاتًا ﴾ ومن صور أكلهم جميعًا أن يكون الطعام بينهم فيأكلون جميعًا.

وأما السنة: فقد دلت على ذلك أحاديث صحيحة. منها حديث جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال: «بعث رسول الله على بعثاً إلى الساحل، فأمر عليهم أبا عبيدة بن الجراح، وهم ثلثمائة نفر، وأنا فيهم. فخرجنا حتى إذا كنا ببعض الطريق فنى الزاذ، فأمر أبو عبيدة بأزواد ذلك الجيش، فجمع ذلك كله، فكان مزودي تمر، فكان يقوتنا كل يوم قليلاً حتى فني، فلم يكن يصيبنا إلا تمرة تمرة. فقلت: وما تغني تمرة؟ فقال لقد وجدنا فقدها حين فنيت. ثم انتهينا إلى البحر فإذا حوت. .» الحديث. وهذا الحديث ثابت في الصحيح، واللفظ الذي سقناه به لفظ البخاري في كتاب «الشركة».

وفيه جَمْع أبي عبيدة بقية أزواد القوم وخلطها في مزودي تمر، ولم ينكر عليه ﷺ بعد قدومهم إليه.

ومنها حديث سلمة ابن الأكوع رضي الله عنه قال: خفت أزواد القوم وأملقوا، فأتوا النبي على في نحر إبلهم، فأذن لهم فلقيهم عمر فأخبروه فقال: ما بقاؤكم بعد إبلكم، فدخل على النبي فقال: يا رسول الله، ما بقاؤهم بعد إبلهم؟ فقال رسول الله في فقال: يا رسول الله في الناس فيأتون بفضل أزوادهم فبسط لذلك نطع وجعلوه على النطع، فقام رسول الله في فدعا وبرك عليه، ثم دعاهم بأوعيتهم فاحتثى الناس حتى فرغوا، ثم قال رسول الله في ذا الحديث ثابت في الصحيح، واللفظ الذي سقناه به / للبخاري أيضًا في كتاب الشركة وفيه: خلط طعامهم بعضه مع بعض.

ومنها حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: نهى النبي الله يقرن الرجل بين التمرتين جميعًا حتى يستأذن أصحابه. في رواية في الصحيح: أن النبي الله نهى عن الإقران إلا أن يستأذن الرجل منكم أخاه. كل هذا ثابت في الصحيح واللفظ للبخاري رحمه الله في كتاب «الشركة». وإذن صاحبه له يدل على اشتراكهما في التمر كما ترى. وهذا الذي ذكرنا جوازه من خلط الرفقاء طعامهم وأكلهم منه جميعًا. هو مراد البخاري رحمه الله بلفظ «النهد» في قوله «كتاب الشركة، الشركة في الطعام والنهد \_إلى قوله \_ لم ير المسلمون في النهد بأسًا أن يأكل هذا بعضًا وهذا بعضًا» إلخ.

## فروع تتعلق بمسألة الشركة

الأول: إن دفع شخص دابته لآخر ليعمل عليها وما يرزق الله بينهما نصفين أو أثلاثًا أو كيفما شرطا؛ ففي صحة ذلك خلاف بين العلماء، فقال بعضهم: يصح ذلك. وهو مذهب الإمام أحمد، ونقل نحوه عن الأوزاعي. وقال بعضهم: لا يصح ذلك، وما حصل فهو للعامل وعليه أجرة مثل الدابة. وهذا هو مذهب مالك. قال ابن قدامة في «المغني»: وكره ذلك الحسن والنخعي. وقال الشافعي وأبو ثور وابن المنذر وأصحاب الرأي: لا يصح، والربح كله لرب الدابة، وللعامل أجرة مثله.

هذا حاصل كلام أهل العلم في هذه المسألة. وأقوى الأقوال دليلًا عندى فيها: مذهب من أجاز ذلك، كالإمام أحمد، بدليل حديث رويفع بن ثابت قال: إن كان أحدنا في زمن رسول الله ﷺ ليأخذ نضو أخيه على أن له النصف مما يغنم ولنا النصف، وإن ٧٢ كان أحدنا ليطير له النصل والريش وللآخر القدح. هذا الحديث / أخرجه أحمد وأبو داود والنسائي. قال الشوكاني في «نيل الأوطار»: إسناد أبي داود فيه شيبان بن أمية القتباني وهو مجهول، وبقية رجاله ثقات. وقد أخرجه النسائي من غير طريق هذا المجهول بإسناد رجاله كلهم ثقات. والحديث دليل صريح على جواز دفع الرجل إلى الآخر راحلته في الجهاد على أن تكون الغنيمة بينهما. وهو عمل على الدابة على أنّ ما يرزق الله بينهما كما ترى. والتفريق بين العمل في الجهاد وبين غيره لا يظهر. والعلم عند الله تعالى.

الفرع الثاني: أن يشترك ثلاثة: من أحدهم دابة، ومن آخر

راوية، ومن الثالث العمل: على أن ما رزق الله تعالى فهو بينهم، فهل يجوز هذا؟ اختلف في ذلك. فمن العلماء من قال لا يجوز هذا. وهو مذهب مالك، وهو ظاهر قول الشافعي؛ وممن قال بذلك: القاضي من الحنابلة وأجازه بعض الحنابلة. وقال ابن قدامة في «المغني»: إنه صحيح في قياس قول أحمد رحمه الله.

الفرع الثالث: أن يشترك أربعة: من أحدهم دكان، ومن آخر رحى، ومن آخر بغل، ومن الرابع العمل، على أن يطحنوا بذلك، وما رزق الله تعالى فهو بينهم، فهل يصح ذلك أو لا. اختلف فيه فقيل: يصح ذلك وهو مذهب الإمام أحمد. وخالف فيه القاضي من الحنابلة وفاقًا للقائلين بمنع ذلك كالمالكية. قال ابن قدامة: ومَنْعه هو ظاهر قول الشافعي؛ لأن هذا لا يجوز أن يكون مشاركة ولا مضاربة. فلو كان صاحب الرحى، وصاحب الدابة، وصاحب الحانوت اتفقوا على أن يعملوا جميعًا وكان كراء الحانوت والرحى والدابة متساويًا، وعمل أربابها متساويًا فهو جائز عند المالكية. وهذه المسألة هي التي أشار إليها خليل في مختصره بقوله عاطفًا على مالا يجوز: "وذي رحّى، وذي بيت، وذي دابة ليعملوا إن لم يتساو الكراء وتساووا في الغلة وترادوا الأكرية. وإن اشْتُرط عمل رب الدابة فالغلة له وعليه كراؤهما».

ولا يخفى أن «الشركة» باب كبير من أبواب الفقه، وأن ٧٣ مسائلها / مبينة باستقصاء في كتب فروع الأئمة الأربعة رضي الله عنهم. وقصدنا هنا أن نبين جوازها بالكتاب والسنة والإجماع. ونذكر أقسامها ومعانيها اللغوية والاصطلاحية، واختلاف العلماء فيها. وبيان أقوالهم، وذكر بعض فروعها تنبيهًا بها على غيرها، وقد أتينا على جميع ذلك. والحمد لله رب العالمين.

 « قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فَي فِيدُوكُمْ فَي مِلْتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَدُا إِنَّ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة عن أصحاب الكهف: أنهم قالوا: إن قومهم الكفار الذين فروا منهم بدينهم إن يظهروا عليهم، أي يطلعوا عليهم ويعرفوا مكانهم، يرجموهم بالحجارة، وذلك من أشنع أنواع القتل. وقيل: يرجموهم بالشتم والقذف، أو يعيدوهم في ملتهم، أي يردوهم إلى ملة الكفر.

وهذا الذي ذكره هنا من فعل الكفار مع المسلمين - من الأذى أو الرد إلى الكفر - ذكر في مواضع أخر أنه هو فعل الكفار مع الرسل وأتباعهم؛ كقوله جل وعلا: ﴿ وَقَالَ اللَّهِينَ كَفُرُوا لِرُسُلِهِمْ مَع الرسل وأتباعهم؛ كقوله جل وعلا: ﴿ وَقَالَ اللَّهِينَ كَفُرُوا لِرُسُلِهِمْ النّخرِجَنَكَ مِن اللَّهِينَ اللّهَ اللّهُ مِنْ أَرْضِنَا أَوْلَتَعُودُ لَكَ فِي مِلّتِنَا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَقَالَ اللّهِ عَلَيْنَا أَوْلَا كَرُهِينَ فَي مِلّتِنَا كَنْ مَنْ وَيَهِ اللّهِ كَذِبًا إِنْ عُدَنا فِي اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ مِنْ أَوْلَا كَرُهِينَ فَي اللّهُ مَنْ اللّه عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَوْلَا يَزَالُونَ لُنَا أَنْ نَعُودَ فِيهَا إِلّا أَن يَشَاءَ اللّهُ . . ﴾ اللّه عَلى : ﴿ وَلا يَزَالُونَ يُقَالِلُونَكُمْ حَقّ يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِن اللّهِ اللّهِ اللهِ عَير ذلك من الآيات .

### مسألة

أخذ بعض العلماء من هذه الآية الكريمة أن العذر بالإكراه من خصائص هذه الأمة؛ لأن قوله عن أصحاب الكهف: ﴿إِن

يَظْهَرُواْ عَلَيْكُورُ / يَرْجُمُوكُمُ أَوْ يُعِيدُوكُمُ فِي مِلْتِهِمْ ﴾ ظاهر في إكراههم ٧٧ على ذلك وعدم طواعيتهم، ومع هذا قال عنهم: ﴿ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذَا أَبَكَدَا ﴿ كَا فَدَل ذلك على أَن ذلك الإكراه ليس بعذر. ويشهد لهذا المعنى حديث طارق بن شهاب في الذي دخل النار في ذباب قرَّبه مع الإكراه بالخوف من القتل؛ لأن صاحبه الذي امتنع أن يقرب ولو ذبابًا قتلوه.

ويشهد له أيضًا دليل الخطاب، أي مفهوم المخالفة في قوله ويشهد له أيضًا دليل الخطاب، أي مفهوم المخالفة في قوله عليه». فإنه يفهم من قوله: «تجاوز لي عن أمتي» أن غير أمته من الأمم لم يتجاوز لهم عن ذلك. وهذا الحديث وإن أعله الإمام أحمد وابن أبي حاتم فقد تلقاه العلماء قديمًا وحديثًا بالقبول، وله شواهد ثابتة في القرآن العظيم والسنة الصحيحة. وقد أوضحنا هذه المسألة في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة «الكهف»، في الكلام على قوله: ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُو سُورة «الكهف»، في الكلام على قوله: ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُو صرح الله تعالى بعذرهم بالإكراه في قوله: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكِرَهِ وَقَلْبُهُ مُ صَرح الله تعالى بعذرهم بالإكراه في قوله: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكِرَهِ وَقَلْبُهُ مُلْمَ يَنْ أَلْمِينَ ﴾ والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰٓ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَكَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴿ ﴾ .

لم يبين الله هنا من هؤلاء الذين غلبوا على أمرهم، هل هم من المسلمين، أو من الكفار؟ وذكر ابن جرير وغيره فيهم قولين: أحدهما: أنهم كفار. والثاني: أنهم مسلمون، وهي قولهم:

﴿ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴿ لَنَ اتخاذ المساجد من صفات المؤمنين لا من صفات الكفار. هكذا قال بعض أهل العلم. ولقائل أن يقول: اتخاذ المساجد على القبور من فعل الملعونين على لسان رسول الله على لا من فعل المسلمين، وقد قدمنا ذلك مستوفى بأدلته في سورة «الحجر» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَذَبَ أَصْحَبُ الْجُجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ كَذَبَ

\* قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِشُهُمْ / كَلْبُهُمْ رَجْمًا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل رَقِيّ أَعَلَم بِعِدَّتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾.

أخبر جل وعلا في هذه الآية الكريمة عن اختلاف الناس في عدة أصحاب الكهف، فذكر ثلاثة أقوال. على أنه لا قائل برابع، وجاء في الآية الكريمة بقرينة تدل على أن القول الثالث هو الصحيح والأولان باطلان؛ لأنه لما ذكر القولين الأولين بقوله: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَأَبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسَةٌ سَادِسُهُمْ كَأَبُهُمْ ﴾ أتبع ذلك بقوله: ﴿ رَجْمًا بِالْغَيْبِ ﴾ أي قولاً بلا علم، كمن يرمى إلى مكان لا يعرفه فإنه لا يكاد يصيب، وإن أصاب بلا قصد، كقوله: ﴿ وَيَقُذِفُونَ بِالْغَيْبِ مِن مَكَانِ بَعِيدِ ﴿ وَقَالَ القرطبي: الرجم القول بالظن، يقال لكل ما يُخرص: رجم فيه ومرجوم ومُرْجم، كما قال زهير:

وما الحرب إلا ما علمتم وذقتم وما هو عنها بالحديث المرجَّم ثم حكى القول الثالث بقوله: ﴿ وَيَقُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ كَاللهُمْ ﴾ فأقره، ولم يذكر بعده أن ذلك رجم بالغيب، فدل على

أنه الصحيح. وقوله: ﴿ مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلُ ﴾ قال ابن عباس: أنا من ذلك القليل الذي يعلمهم، كانوا سبعة. وقوله: ﴿ قُل رَّبِيّ أَعْلَمُ بِعِدَتِهِم ﴾ فيه تعليم للناس أن يردوا علم الأشياء إلى خالقها جل وعلا وإن علموا بها، كما أعلم نبيه عَيِّ بمدة لبثهم في قوله: ﴿ وَلَيثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثُ مِأْتُةِ سِنِينَ وَأَزْدَادُواْ تِسْعًا ﴿ قُلِ اللهُ أَعْلَمُ بِمَالَيِثُواْ لَهُ بِهِ اللهِ جل وعلا في قوله جل وعلا: ﴿ قُلِ اللهُ أَعْلَمُ بِمَالَيِثُواْ لَهُ عَبِهُ السَّمَوَرَتِ وَالْأَرْضِ مَن الله لا قائل برابع غيبُ السَّمَورَتِ وَالْأَرْضِ . ﴾ الآية. وما قدمنا من أنه لا قائل برابع قاله ابن كثير أخذًا من ظاهر الآية الكريمة. مع أن ابن إسحاق وابن جريج قالا: كانوا ثمانية، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَانَ ۚ إِنِّى فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًّا ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ .

نهى الله نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن يقول: إنه سيفعل شيئًا في المستقبل إلا معلقًا ذلك على مشيئة الله الذي لا يقع شيء / افي العالم كائنًا ما كان إلا بمشيئته جل وعلا، فقوله: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاٰى عِلَى المستقبل: لِشَاٰى عِلَى المستقبل: إني فاعل ذلك الشيء غدًا. والمراد بالغد: ما يستقبل من الزمان لا خصوص الغد. ومن أساليب العربية إطلاق الغد على المستقبل من الزمان؛ ومنه قول زهير:

وأعلمُ علم اليوم والأمس قبله ولكنني عن علم ما في غدِ عمِ

يعني أنه لا يعلم ما يكون في المستقبل، إذ لا وجه لتخصيص الغد المعين بذلك. وقوله: ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ ﴾ إلا قائلًا في ذلك: إلا أن يشاء الله، أي معلقًا بمشيئة الله. أو لا تقولنه إلا بإن شاء الله،

أي إلا بمشيئة الله. وهو في موضع الحال، يعني إلا متلبسًا بمشيئة الله قائلًا: إن شاء الله، قاله الزمخشري وغيره.

فإذا عرفت معنى هذه الآية الكريمة وسبب نزولها، وأن الله عاتب نبيه فيها على عدم قوله: إن شاء الله، لما قال لهم سأخبركم غدًا = فاعلم أنه دلت آية أخرى بضميمة بيان السنة لها على أن الله عاتب نبيه سليمان على عدم قوله: إن شاء الله، كما عاتب نبيه في هذه الآية على ذلك. بل فتنة سليمان بذلك كانت أشد؛ فقد أخرج الشيخان في صحيحيهما من حديث / أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على قال: «قال سليمان ابن داود عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام: لأطوفن الليلة على سبعين امرأة ـ وفي رواية تسعين امرأة، وفي رواية مائة امرأة ـ تلد كل امرأة منهن غلامًا يقاتل في

سبيل الله وفي رواية قال له الملك: «قل إن شاء الله فلم يقل. فطاف بهن فلم تلد منهن إلا امرأة واحدة نصف إنسان؛ فقال رسول الله عليه والذي نفسي بيده لو قال إن شاء الله لم يحنث وكان دركًا لحاجته». وفي رواية «ولقاتلوا في سبيل الله فرسانًا أجمعون» اهـ.

فإذا علمت هذا فاعلم أن هذا الحديث الصحيح بين معنى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا سُلِيمَنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِهِ عَسَدًا . ﴾ الآية . وأن فتنة سليمان كانت بسبب تركه قول: «إن شاء الله»، وأنه لم يلد من تلك النساء إلا واحدة نصف إنسان، وأن ذلك الجسد الذي هو نصف إنسان هو الذي أُلقي على كرسيه بعد موته في قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِهِ عَلَى كرسيه بعد موته في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا سُلِيمُنَنَ . ﴾ الآية، فما يذكره المفسرون في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا سُلِيمُنَنَ . . ﴾ الآية، من قصة الشيطان الذي أخذ الخاتم وجلس على كرسي سليمان، وطرد سليمان عن ملكه؛ عتى وجد الخاتم في بطن السمكة التي أعطاها له من كان يعمل عنده بأجر مطرودًا عن ملكه، إلى آخر القصة = لا يخفى أنه باطل عنده بأجر مطرودًا عن ملكه، إلى آخر القصة = لا يخفى أنه باطل يخفى أنها باطلة .

والظاهر في معنى الآية هو ما ذكرنا، وقد دلت السنة الصحيحة عليه في الجملة، واختاره بعض المحققين. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَذَكُر رَّبُّكَ إِذَا نَسِيتً ﴾.

في هذه الآية الكريمة قولان معروفان لعلماء التفسير:

الأول: أن هذه الآية الكريمة متعلقة بما قبلها، والمعنى:

٧/ أنك إن / قلت: سأفعل غدًا كذا ونسيت أن تقول: إن شاء الله، ثم تذكرت بعد ذلك فقل: إن شاء الله؛ أي اذكر ربك معلقًا على مشيئته ما تقول أنك ستفعله غدًا إذا تذكرت بعد النسيان. وهذا القول هو الظاهر؛ لأنه يدل عليه قوله تعالى قبله: ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَاتَءَ اللّهَ أَيْ وَهُو قول الجمهور. لِشَاتَءَ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًّا إِلّا أَن يَشَاءَ اللّهُ ﴾ وهو قول الجمهور. وممن قال به ابن عباس والحسن البصري وأبو العالية وغيرهم.

#### مسألة

اشتهر على ألسنة العلماء عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه

استنبط من هذه الآية الكريمة: أن الاستثناء يصح تأخيره عن المستثنى منه زمنًا طويلاً. قال بعضهم: إلى شهر. وقال بعضهم: إلى سنة. وقال بعضهم عنه: له الاستثناء أبدًا. ووجه أخذه ذلك من الآية: أن الله تعالى نهى نبيه أن يقول: إنه سيفعل شيئًا في المستقبل إلا من الاستثناء بـ "إن شاء الله". ثم قال: ﴿ وَاَذْكُر رَبّك الْمَا لَالله الله الله في الله في إذا نسيت تستثنى بـ "إن شاء الله في فاستثن إذا تذكرت من غير تقييد باتصال ولا قرب / .

والتحقيق الذي لاشك فيه: أن الاستثناء لا يصح إلا مقترنًا بالمستثنى منه. وأن الاستثناء المتأخر لا أثر له ولا تحل به اليمين. ولو كان الاستثناء المتأخر يصح لما علم في الدنيا أنه تقرر عقد ولا يمين ولا غير ذلك، لاحتمال طرو الاستثناء بعد ذلك، وهذا في غاية البطلان كما ترى. ويحكى عن المنصور أنه بلغه أن أبا حنيفة رحمه الله يخالف مذهب ابن عباس المذكور؛ فاستحضره لينكر عليه ذلك، فقال الإمام أبو حنيفة للمنصور: هذا يرجع عليك! إنك تأخذ البيعة بالأيمان، أفترضى أن يخرجوا من عندك فيستثنوا فيخرجوا عليك!؟ فاستحسن كلامه ورضي عنه.

#### فائدة

قال ابن العربي المالكي: سمعت فتاة ببغداد تقول لجارتها: لو كان مذهب ابن عباس صحيحًا في الاستثناء ما قال الله تعالى لأيوب: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْتُا فَأُضْرِب بِهِ وَلَا تَحْنَثُ ﴾ بل يقول: استثن بـ "إن شاء الله". انتهى منه بواسطة نقل صاحب نشر البنود في شرح قوله في مراقى السعود:

بشركة وبالتوطي قالا بعض وأوجب فيه الاتصالا وفي البواقي دون ما اضطرار وأبطلن بالصمت للتذكار

فإن قيل: فما الجواب الصحيح عن ابن عباس رضي الله عنهما فيما نسب إليه من القول بصحة الاستثناء المتأخر.

فالجواب: أن مراد ابن عباس رضي الله عنهما: أن الله عاتب نبيه على قوله: إنه سيفعل كذا غدًا ولم يقل: إن شاء الله، وبين له أن التعليق بمشيئة الله هو الذي ينبغي أن يفعل؛ لأنه تعالى لا يقع شيء إلا بمشيئته، فإذا نسي التعليق بالمشيئة ثم تذكر ولو بعد طول فإنه يقول: إن شاء الله؛ ليخرج بذلك من عهدة عدم التعليق بالمشيئة، ويكون قد فوض الأمر إلى من لا يقع إلا بمشيئته. فنتيجة هذا الاستثناء: هي الخروج من عهدة تركه الموجب للعتاب السابق، لا أنه يحل اليمين لأن تداركها قد فات بالانفصال. هذا / هو مراد ابن عباس كما جزم به الطبري وغيره. وهذا لا محذور فيه ولا اشكال.

وأجاب بعض أهل العلم بجواب آخر وهو: أنه نوى الاستثناء بقلبه ونسي النطق به بلسانه؛ فأظهر بعد ذلك الاستثناء الذي نواه وقت اليمين.

هكذا قاله بعضهم. والأول هو الظاهر. والعلم عند الله تعالى. \* قوله تعالى: ﴿ لَمُ عَيْبُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

بين تعالى في هذه الآية الكريمة أنه هو المختص بعلم الغيب في السماوات والأرض. وذكر هذا المعنى في آيات كثيرة، كقوله:

﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَاۤ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِّ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ . . ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ غَيْثُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلْيَهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمَرُ كُلُّهُ . . ﴾ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهَآ إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنب مُّبِينِ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْدُرُبُ عَن زَّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةِ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا ۚ فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا ٱصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ الِّهَ فِي كِنَكِ ثُمِينٍ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنَّهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَآ أَصْغَـُرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبُرُ إِلَّا فِي كِتَنْ ِ ثَبِينِ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّكَمَآء ﴿ ﴾. وبين في مواضع أخر أنه يطلع من شاء من خلقه على ما شاء من وحيه، كقوله تعالى: ﴿ عَلَيْمُ ٱلْغَيْبِ فَكَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ۚ أَحَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ. . ﴾ الآية. وقد أشار إلى ذلك بقوله: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيَّبِ وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ يَجْتَبِي مِن رُّسُلِهِ عَن يَشَآأُ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعْ ﴾ / .

أي: ما أبصره وما أسمعه جلَّ وعلا. وما ذكره في هذه الآية الكريمة من اتصافه جلَّ وعلا بالسمع والبصر، ذكره أيضًا في مواضع أخر، كقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى اللهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾، وقوله: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِى إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسَمَعُ تَعَاوُرَكُما أَ إِنَّ اللّهُ سَمِيعً بَصِيرٌ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَكَيْكَ إِلَى اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَكَيْكِ اللّهُ اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَكَيْكِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ ۚ إِنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴿ ﴾. والآيات بذلك كثيرة جدًا.

# \* قوله تعالى: ﴿ مَالَهُ مِينَ دُونِيهِ مِن وَلِيٍّ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن أصحاب الكهف ليس لهم ولي من دونه جل وعلا، بل هو وليهم جل وعلا. وهذا المعنى مذكور في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ اللّهُ وَلِيُّ الّذِينَ ءَامَنُوا يَخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَلاّ إِنَ أَوْلِيآ اللّهِ لاَ يَخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَلاّ إِنَ أَوْلِيآ اللّهِ لاَ يَخُوفُ عَلَيْهِم وَلا هُم يَحْرَنُونَ ﴿ فَي فبين أنه ولي المؤمنين، وأن المؤمنين أولياؤه، والولي: هو من انعقد بينك وبينه سبب يواليك وتواليه به. فالإيمان سبب يوالي به المؤمنون ربهم بالطاعة، ويواليهم به بالثواب والنصر والإعانة.

وبين في مواضع أخر: أن المؤمنين بعضهم أولياء بعض، كقوله: ﴿ إِنَّهَا وَلِيَكُمُ اللّهُ وَرَسُولُمُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواً. ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ اللّهِ وَبِين في مواضع أخر: أن نبينا وَلَيْ أُولِيَا مُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياً مُ بَعْضُ . ﴾ الآية. وبين في مواضع أخر: أن نبينا وَلِي بالمؤمنين من أنفسهم، وهو قوله تعالى: ﴿ النّبِي اللّهُ أَوْلِينَ أُولِينَ فِي اللّهُ وَمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ مُ وَأَزْوَكُمُ وَأُمّ هَا نَهُمْ ﴾ .

راجع لأهل السماوات / والأرض المفهومين من قوله تعالى: ﴿ لَهُمُ ٨٧ غَيْبُ اَلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾. وقيل: الضمير في قوله: ﴿ مَا لَهُم ﴾ راجع لمعاصري النبي ﷺ من الكفار؛ ذكره القرطبي. وعلى كل حال فقد دلت الآيات المتقدمة أن ولاية الجميع لخالقهم جل وعلا، وأن منها ولاية ثواب وتوفيق وإعانة، وولاية ملك وقهر ونفوذ مشيئة. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ الْحَدَا اللهِ . قرأ هذا المحرف عامة السبعة ما عدا ابن عامر: ﴿ وَلا يُشْرِكُ ﴾ بالياء المثناة التحتية، وضم الكاف على الخبر، ولا نافية، والمعنى: ولا يشرك الله جل وعلا أحدًا في حكمه، بل الحكم له وحده جل وعلا، لاحكم لغيره ألبتة، فالحلال ما أحله تعالى، والحرام ما حرمه، والدين ما شرعه، والقضاء ما قضاه. وقرأه ابن عامر من السبعة: «ولا تُشْركُ » بضم التاء المثناة الفوقية وسكون الكاف بصيغة النهي، أي: لا تشرك يا نبي الله، أو لا تشرك أيها المخاطب أحدًا في حكم الله جل وعلا، بل أخلص الحكم لله من شوائب شرك غيره في الحكم. وحكمه جل وعلا المذكور في قوله: ﴿ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله المذكور في قوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ اللهِ المناه الكل ما يقضيه جل وعلا. ويدخل في ذلك التشريع دخولاً أوليًا.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من كون الحكم لله وحده لا شريك له فيه على كلتا القراءتين جاء مبينًا في آيات أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيّاهٌ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيّاهٌ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَخَلَفُتُمُ فِيهِ مِن ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللَّهِ عَلَيْهِ مِن اللَّهِ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَخَلَفُتُمُ فِيهِ مِن

شَيْءِ فَحُكَمُدُ إِلَى اللّهِ . . ﴾ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ وِإِذَا دُعِى اللّهُ وَحَدَمُ كَمُ اللّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ ﴿ ﴾ ، اللّهُ وَحَدَمُ كَمْ اللّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ ﴿ ﴾ ، اللّهُ وَحَدَمُ كَمْ اللّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجْهَمُ لَهُ الْمُكُمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالْاَخِرَةُ وَلَهُ الْحُكُمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ أَفَحُمْ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ أَفَخُمْ اللّهِ الْبَتِعِي حَكَمًا وَهُو اللّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ أَفَخَمْ اللّهِ الْبَتَعِي حَكَمًا وَهُو اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْكُمُ الْكَانِكُمُ الْكَانِكُمُ الْكَانِكُ مُ الْكَانِكُ مُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللل

۸٣

ويفهم من هذه الآيات كقوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ۚ أَحَدًا ﴾: أن متبعي أحكام المشرِّعين غير ما شرعه الله أنهم مشركون بالله. وهذا المُفهوم جاء مبينًا في آيات أخر؛ كقوله فيمن اتبع تشريع الشيطان في إباحة الميتة بدعوى أنها ذبيحة الله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّامُ لَفِسْقٌ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُّ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴿ ﴾، فصرح بأنهم مشركون بطاعتهم. وهذا الإشراك في الطاعة، واتباع التشريع المخالف لما شرعه الله تعالى، هو المراد بعبادة الشيطان في قوله تعالى: ﴿ ﴿ اللَّهُ أَغْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنبَنِيَ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيْطِانُّ إِنَّامُ لَكُوْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ۞ وَأَنِ ٱعْبُدُونِيَّ هَٰذَا صِرَطُّ مُسْتَقِيمٌ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى عن نبيه إبراهيم: ﴿ يَتَأَبُّ لَا نَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنُّ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًّا ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا إِنْكُا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَكُنَا مَّرِيدًا ١٠٠٠ أي: ما يعبدون إلا شيطانًا، أي وذلك باتباع تشريعه؛ ولذا سمَّى اللهُ تعالى الذين يطاعون فيما زينوا من المعاصي: شركاء في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرِ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَنْدِهِمْ شُرَكَا وَهُمْمْ. . ﴾ الآية.

وقد بين النبي ﷺ هذا لعديّ بن حاتم رضي الله عنه لما سأله عن قوله تعالى: ﴿ اَتَّحْكُذُوا اَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَكُنَهُمْ اَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ . ﴾ الآية، فبين له أنهم أحلوا لهم ما حرم الله، وحرموا عليهم ما أحل الله فاتبعوهم في ذلك، وأن ذلك هو اتخاذهم إياهم أربابًا.

ومن أصرح الأدلة في هذا: أن الله جل وعلا في سورة النساء بين أن من يريدون أن يتحاكموا إلى غير ما شرعه الله يتعجب من زعمهم أنهم مؤمنون، وما ذلك إلا لأن دعواهم الإيمان مع إرادة التحاكم إلى الطاغوت بالغة من الكذب ما يحصل منه العجب؛ وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن

وبهذه النصوص السماوية التي ذكرنا يظهر غاية الظهور: أن الذين يتبعون القوانين الوضعية التي شرعها الشيطان على ألسنة أوليائه مخالفة لما شرعه الله / جل وعلا على ألسنة رسله لله أنه لايشك في كفرهم وشركهم إلا من طمس الله بصيرته، وأعماه عن نور الوحى مثلهم.

## تنبيه

اعلم أنه يجب التفصيل بين النظام الوضعي الذي يقتضي تحكيمه الكفر بخالق السماوات والأرض، وبين النظام الذي لا يقتضي ذلك.

وإيضاح ذلك: أن النظام قسمان: إداري، وشرعي. أما الإداري الذي يراد به ضبط الأمور وإتقانها على وجه غير مخالف

للشرع، فهذا لا مانع منه، ولا مخالف فيه من الصحابة، فمن بعدهم. وقد عمل عمر رضي الله عنه من ذلك أشياء كثيرة ما كانت في زمن النبي على ككتبه أسماء الجند في ديوان لأجل الضبط، ومعرفة من غاب ومن حضر، كما قدمنا إيضاح المقصود منه في سورة «بني إسرائيل» في الكلام على العاقلة التي تحمل دية الخطأ، مع أن النبي على لم يفعل ذلك، ولم يعلم بتخلف كعب بن مالك عن غزوة تبوك إلا بعد أن وصل تبوك على وكاشترائه \_ أعني عمر رضي الله عنه \_ دار صفوان بن أمية وجعله إياها سجنًا في مكة المكرمة، مع أنه على لم يتخذ سجنًا هو ولا أبو بكر. فمثل هذا من المكرمة، مع أنه على لا يتخلف النوع من الأنظمة الوضعية لا بأس به؛ كتنظيم شئون الموظفين، وتنظيم إدارة الأعمال على وجه لا يخالف الشرع. لا يخالف الشرع. فهذا النوع من الأنظمة الوضعية لا بأس به، ولا يخرج عن قواعد الشرع من مراعاة المصالح العامة.

وأما النظام الشرعي المخالف لتشريع خالق السماوات والأرض فتحكيمه كفر بخالق السماوات والأرض؛ كدعوى أن تفضيل الذكر على الأنثى في الميراث ليس بإنصاف، وأنهما يلزم استواؤهما في الميراث. وكدعوى أن تعدد الزوجات ظلم، وأن الطلاق ظلم للمرأة، وأن الرجم والقطع ونحوهما أعمال وحشية لا يسوغ فعلها بالإنسان، ونحو ذلك /.

Λ0

فتحكيم هذا النوع من النظام في أنفس المجتمع وأموالهم وأعراضهم وأنسابهم وعقولهم وأديانهم، كفر بخالق السماوات والأرض، وتمرُّد على نظام السماء الذي وضعه من خَلَق الخلائق

كلها وهو أعلم بمصالحها سبحانه وتعالى عن أن يكون معه مُشَرِّع آخر علوا كبيرًا ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ ﴾ ، ﴿ قُلْ أَرَه بِتُمُ مَّا أَن زَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ أَدَ عَلَى اللَّهِ تَقْتُونِ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنَهُ حَرَامًا وَحَلاَلًا قُلَ عَلَى اللَّهِ أَذَى كَنَّمُ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَقْتُونِ اللَّهِ مَن اللَّهِ اللَّهِ الْكَذِبَ إِنَّ اللَّيْنَ اللَّهِ الْكَذِبَ إِنَّ اللَّيْنَ اللَّهِ الْكَذِبَ إِنَّ اللَّيْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ

\* قوله تعالى: ﴿ وَٱتْلُ مَآ أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكُ ﴾.

أمر الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة: أن يتلو هذا القرآن الذي أوحاه إليه ربه. والأمر في قوله: ﴿ وَٱتَّلُ ﴾ شامل للتلاوة بمعنى القراءة. والتلو: بمعنى الاتباع.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من أمره تعالى نبيه على بتلاوة القرآن العظيم واتباعه جاء مبينًا في آيات أخر؛ كقوله تعالى في سورة العنكبوت: ﴿ أَتُلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ وَأَقِمِ ٱلصَّكُوةً . . ﴾ الآية . وكقوله تعالى في آخر سورة النمل: ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعُبُدَرَبَ اللّهِ اللّهِ وَكَقُوله تعالى في آخر سورة النمل: ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعُبُدَرَبَ هَمْ النَّمُ المُشْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ المُعْرَدِ اللّهِ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا إِلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا إِلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا إِلّهُ اللّهُ وَلَا إِلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا بِكُمْ ۚ إِلّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ

أَنَيْعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينُ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أَبَدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى إِلَى أَيْكُ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَظَيْمِ فَيْ عَظْيِمِ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات الدالة على الأمر بأتباع هذا القرآن العظيم.

وقد بين في مواضع أخر بعض النتائج التي تحصل بسبب تلاوة القرآن واتباعه؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كَنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةُ يَرْجُونَ جَمَّرَةً لَن تَبُورَ إِنَّ اللَّهِ يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ عَلَيْكُمُ الْكِئنَبَ يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ عَلَيْكُ يُونِهُ وَمَن يَكُفُرُ هِ عَالَى: ﴿ الّذِينَ اللّهَمُ ٱلْكِئنَبَ يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ عَلَيْكُونَ يَهِ وَمِن يَكُفُرُ هِ عَالَى اللّهُ الْمَنْكُونَ اللّهِ والعبرة في هذه الآية بعموم اللهظ لا بخصوص السبب.

\* قوله تعالى: ﴿ لَا مُبَدِّلَ لِكُلِّمَـٰتِهِـ، ﴾.

بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه لا مبدل لكلماته؛ أي لأن أخبارها صدق، وأحكامها عدل، فلا يقدر أحد أن يبدل صدقها كذبًا. ولا أن يبدل عدلها جورًا، وهذا الذي ذكره هنا جاء مبينًا في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدَّقًا وَعَدَّلًا لَا مُبكدِلَ لِكَلِمَتِهِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِكَ صِدَقًا ﴾ يعني في لِكَلِمَتِهِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ فَي ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِكَ صِدَقًا ﴾ يعني في الإحبار. وقوله: ﴿ وَعَدَّلًا ﴾ أي في الأحكام. وكقوله: ﴿ وَلَقَدُ كُذِبَتُ رُسُلُ مِن تَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِبُوا وَأُوذُوا حَتَّ أَنَاهُمْ نَصُرُا وَلا مُبَدِلَ لِكَلِمَتِ اللهِ وَلَقَدُ جَآءَكَ مِن نَبَاعِ فَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْ مُبَدِلَ اللهِ وَلَقَدُ مِنْ اللهِ وَلَا مُبَدِلَ اللهِ وَلَا مُبَدِلَ اللهِ وَلَقَدُ جَآءَكَ مِن نَبَاعِ فَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَقَدُ جَآءَكَ مِن نَبَاعِ فَالْمُرْسَلِينَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَقَدُ جَآءَكَ مِن نَبَاعِ فَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَقَدُ عَلَى اللَّهُ وَلَقَدُ اللَّهُ وَلَقَدُ جَآءَكَ مِن نَبَاعِ فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَاهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَقَدُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَقَدُ اللَّهُ وَلَقَدُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَقَدُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد بين تعالى في مواضع أخر، أنه هو يبدل ما شاء من الآيات مكان ما شاء منها؛ كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ٓ ءَايَـةٌ مَّكَاكَ ءَايَـةٌ وَاللّهُ أَعۡـلَمُ بِمَا يُنُرِّكُ . . ﴾ الآية. وقوله: ﴿ هَمَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَق

نُنسِهَا نَأْتِ جِغَيْرِ مِنْهَا آوَ مِثْلِهَا أَ. ﴾ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمَا نَأْتِ بِغَيْرِ مِنْهَا آوَ عَلَيْهِمَا نَأْتِ بِقُرْمَانٍ غَيْرِ هَنْدَاۤ آوَ عَلَيْهِمُ مَا يَكُوبُ لِقَاآءَ نَا ٱثْتِ بِقُرْمَانٍ غَيْرِ هَنْدَاۤ آوَ بَدِّلَهُ عُلْ مَا يَكُوبُ لِي آَنَ ٱبُكِلَهُ مِن تِلْقَاتِي نَقْسِيَّ . . ﴾ الآية .

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ ـ مُلْتَحَدًا ﴿ } .

وهذا الذي ذكره هنا من أن نبيه ﷺ لا يجد من دونه ملتحدًا؛ أي مكانًا يميل إليه ويلجأ إليه إن لم يبلغ رسالة ربه ويطعه، جاء مبينًا في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿ قُلُ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلارَشَدًا ﴿ قُلُ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلارَشَدًا ﴿ قُلُ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلارَشَدًا ﴿ قُلُ اللّهِ وَرِسَلَتِهِ عَلَى اللّهِ وَرِسَلَتِهِ عَلَى اللّهِ وَرِسَلَتِهِ عَلَى اللّهِ وَرِسَلَتِهِ عَلَى اللّهِ وَوَسَلَتِهِ عَلَى اللّهِ وَرِسَلَتِهِ عَلَى مِنْهُ وَلَوْ لَقُولًا عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَا لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِٱلْمَيْنِ ﴿ وَلَوْ لَقُولًا عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ فَلَا لَمْنُهُ بِٱلْمَيْنِ ﴿ وَلَوْ لَقُولًا عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَيْ لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِٱلْمَيْنِ ﴿ وَلَوْ لَقُولًا عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ فَلَا لَا لَهُ مِنْهُ بِاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْوَتِينَ ﴿ فَا مَنْهُ مِنْهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وكونه ليس له ملتحد، أي مكان يلجأ إليه، تكرر نظيره في القرآن بعبارات مختلفة؛ كالمناص، والمحيص، والملجأ، والموئل،

والمفر، والوزَر، كقوله: ﴿ فَنَادُواْ قَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَلَا يَجِدُونَ عَنَّهَا مَحِيصًا ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ فَنَقَّبُواْ فِي الْبِلَدِ هَلَ مِن تَحِيصٍ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ مَا لَكُمْ مِن مَّلْجَإِيوْمَهِذِ وَمَا لَكُمْ مِن نَصَيدٍ ﴾، وقوله: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ فَكُمْ مِن نَصَيدٍ ﴾، وقوله: ﴿ يَقُولُ الْإِنسَنُ يَوْمَهِذٍ وَمَا لَكُمْ مِن نَصَيدٍ ﴾، وقوله: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ فَكُمْ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ

\* قوله تعالى: ﴿ وَآصَبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَالْعَشِيِّ يَرْيُدُونَ وَجَهَدُّ ﴾.

أمر الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة: أن يصبر نفسه \_أي يحبسها \_ مع المؤمنين الذين يدعون ربهم أول النهار وآخره مخلصين له، لا يريدون بدعائهم إلا رضاه جل وعلا.

وقد نزلت هذه الآية الكريمة في فقراء المهاجرين، كعمار، وصهيب، وبلال، وابن مسعود ونحوهم. لما أراد صناديد الكفار من النبي على / أن يطردهم عنه، ويجالسهم بدون حضور أولئك الفقراء المؤمنين. وقد قدمنا في سورة الأنعام أن الله كما أمره هنا بأن يصبر نفسه معهم أمره بألا يطردهم، وأنه إذا رآهم يسلم عليهم، وذلك في قوله: ﴿ وَلا تَظُرُدِ الّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْعَشِي عليهم، وذلك في قوله: ﴿ وَلا تَظُرُدِ الّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْعَشِي كَيْدُونَ وَجَهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءِ فَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ فَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ وَمَا يَدْونَ وَبَهُ اللّهُ مَنْ مَن الظّالِمِينَ فَيْ وَاللّهِ عَلَيْهُ مِنْ أَلْظُلُم مِن شَيْءٍ وَمَا يَدُوبُ لَعَلَمُ مِنْ أَلَّ اللّهُ مَن أَلْطُوبُ وَمَا عَلَيْكُ أَلّا يَرَاكُ فَيَكُمُ مُن أَلْقَامِن السَّقَيْنُ فَي وَلَا اللّهِ عَلَيْكُم فَي وَمَا عَلَيْكُ أَلّا يَرَاكُ فَي أَلَا مَن جَاءَكُ اللّهِ مَن أَلَوْ يَذَكُونُ وَمَا مَن جَاءَكُ أَلَامِ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَيْكُم فَلَهُ مَنْ أَلَا مَن جَاءَكُ اللّهُ مَنْ أَلَا مَن جَاءَكُ أَلَا مَن جَاءَكُ أَلّا مِنْ أَلَا مَن جَاءَكُ أَلَامُ مَن جَاءَكُ أَلَا مَن جَاعُلُو مُنْ فَلَا مُن جَاءَكُ أَلَا مِن أَلَا مَن جَاءَكُ أَلَا مَن جَاءُ أَلَا مَن جَاءَكُ أَلَا مَن جَائِكُ مُنْ أَلَا مَن جَاعِلَا مُلْكُونُ مِنْ فَلَا مَن جَالِكُ مُنْ مَنْ مَا عَلَا مَن عَ

يَسْعَىٰ ﴿ وَهُو يَعْشَىٰ ﴿ فَأَنتَ عَنْهُ لَلَهِ فَى كُلّا ﴾. وقد قدمنا أن ما طلبه الكفار من نبينا على من طرده فقراء المؤمنين وضعفائهم تكبرًا عليهم وازدراء بهم، طلبه أيضًا قوم نوح من نوح عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وأنه امتنع من طردهم أيضًا، كقوله تعالى عنهم: ﴿ قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَأَتَّبِعَكَ ٱلْأَرْدَلُونَ ﴿ وَمَا الرَّالِي الرَّالِي اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْلُهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلُولُ اللَّهُ اللللْلِهُ اللللْلِي الللْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِ اللللْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلُولُ اللللْلِلْلُولُ اللللْلِلْلُولُ الللْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلُولُ الللللْلِلْلِلْلِلْلِ

وقوله: ﴿ وَآصِيرِ نَفْسَكَ ﴾ فيه الدليل على أن مادة الصبر تتعدى بنفسها للمفعول، ونظير ذلك من كلام العرب قول أبي ذؤيب أو عنترة:

فصبرت عارفة بذلك حرة ترسو إذا نفس الجبان تطلع

والغداة: أول النهار. والعشيّ: آخره. وقال بعض العلماء: ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوٰةِ وَٱلْعَشِيّ ﴾ أي يصلون صلاة الصبح والعصر. والتحقيق أن الآية تشمل أعم من مطلق الصلاة. والله تعالى أعلم /.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعَدُعَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَــةَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ﴾.

نهى الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن تعدو عيناه عن ضعفاء المؤمنين وفقرائهم، طموحًا إلى الأغنياء وما لديهم من زينة الحياة الدنيا. ومعنى ﴿ وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ ﴾ أي: لا تتجاوزهم عيناك وتنبوا عن رثاثة زيهم، محتقرًا لهم طامحًا إلى أهل الغنى

والجاه والشرف بدلاً منهم. وعدا يعدو: تتعدى بنفسها إلى المفعول وتلزم. والجملة في قوله: ﴿ تُرِيدُ زِينَـةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّا ﴾ في محل حال، والرابط الضمير، على حد قوله في الخلاصة:

وذاتُ بدء بمضارع ثبت حَورت ضميرًا ومن الواو خَلَت

وصاحب الحال المذكورة هو الضمير المضاف إليه في قوله: ﴿ عَيْنَاكَ ﴾ وإنما ساغ ذلك لأن المضاف هنا جزء من المضاف إليه، على حد قوله في الخلاصة:

ولا تُجِزْ حالاً من المضاف له إلا إذا اقتضى المضاف عملَه أو كان جزء ماله أضيفا أو مِثْل جزئه فلا تحيفا

 « قوله تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذَكْرِنَا وَإَتَّبَعَ هَوَىٰهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴿ كَانَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الل

نهى الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة عن / طاعة من أغفل الله قلبه عن ذكره واتبع هواه، وكان أمره فرطًا. وقد

٩.

كرر في القرآن نهي نبيه ﷺ عن اتباع مثل هذا الغافل عن ذكر الله الممتبع هواه، كقوله تعالى: ﴿ فَأَصَيْرِ الْحُكْمِ رَبِكَ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَيْفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَدَعْ أَذَى لَهُمْ . . ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَدُّواْ لَوْ تُدَّهِنُ فَيُدَهِنُونَ ﴿ وَلَا نُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ اللّهِ يَهُ وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَهِينٍ ﴿ هَمَّاذٍ مَشَامٍ بِنَمِيمِ ﴿ مَا مَنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴿ وَمُثَلِ بَعْدَ ذَلِكَ مَنْ الآيات .

وقد أمره في موضع آخر بالإعراض عن المتولين عن ذكر الله، والذين لا يريدون غير الحياة الدنيا، وبين له أن ذلك هو مبلغهم من العلم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَولَّكُ عَن ذَكِرْنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ فَإِلَى مَبْلَغُهُم مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ ﴾ يدل على أن ما يعرض للعبد من غفلة ومعصية، إنما هو بمشيئة الله تعالى؛ إذ لا يقع شيء البتة كائنًا ما كان إلا بمشيئته الكونية القدرية، جل وعلا، ﴿ وَمَا تَشَاءُ وَنَ إِلّا أَن يَشَاءَ اللّهُ أَلَهُ مَا أَشَرَكُواً ﴾، ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى اللّهُ مَنَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ . ﴾ الآية ، ﴿ وَجَعَلْنَاعَلَ قُلُوبِهِمْ أَكِنّة أَن اللهُ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ . ﴾ الآية ، ﴿ وَجَعَلْنَاعَلَ قُلُوبِهِمْ أَكِنّة أَن كُل اللهُ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ . . ﴾ الآية ، ﴿ وَجَعَلْنَاعَلَ قُلُوبِهِمْ أَكِنّة أَن كُل يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرا ﴾ إلى غير ذلك من الآيات الدالة على أن كل شيء من خير وشر ، لا يقع إلا بمشيئة خالق السماوات والأرض . فما يزعمه المعتزلة، ويحاول الزمخشري في تفسيره دائمًا تأويل أيات القرآن على نحو ما يطابقه من استقلال قدرة العبد وإرادته بأفعاله دون مشيئة الله = لا يخفى بطلانه، كما تدل عليه الآيات المذكورة آنفًا، وأمثالها في القرآن كثيرة .

ومعنى اتباعه هواه: أنه يتبع ما تميل إليه نفسه الأمارة بالسوء وتهواه من الشر، كالكفر والمعاصي / .

۹ ۱

وقوله: ﴿ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُكًا ﴿ وَكُاكَ أَمْرُهُ فُرُكًا ﴿ وَكَالَ التقصير، وتقديم العجز بترك الإيمان. وعلى هذا فمعنى ﴿ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُكًا ﴿ فَكُ أَي: كانت أعماله سفهًا وضياعًا وتفريطًا. وقيل: من الإفراط الذي هو مجاوزة الحد، كقول الكفار المحتقرين لفقراء المؤمنين: نحن أشراف مُضر وساداتها، إن اتبعناك اتبعك جميع الناس. وهذا من التكبر والإفراط في القول. وقيل: ﴿ فُرُكًا ﴿ فَكُمّا في الشر. من قولهم: فرط منه أمر، أي سبق. وأظهر الأقوال في معنى الآية الكريمة عندي \_ بحسب اللغة العربية التي نزل بها القرآن \_ أن معنى قوله ﴿ فُرُكًا ﴿ فَكُ اللَّهِ وَالصواب، نابذًا له وراء ظهره؛ من قولهم: فرس فرط، أي متقدمًا للحق للخيل. ومنه قول لبيد في معلقته:

ولقد حَمَيت الخيلَ تَحْمِل شَكَّتي فُرْطُ وِشاحي إذ غدوتُ لجامها

وإلى ما ذكرنا في معنى الآية ترجع أقوال المفسرين كلها، كقول قتادة ومجاهد ﴿ فُرُكُا ﴿ فَرُكُا لَكِهِ عَلَى مَا وَزًا للحد، إلى غير ذلك من الأقوال.

أمر الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة: أن يقول

 <sup>\*</sup> قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُرُّ ﴾.

للناس الحقّ من ربكم. وفي إعرابه وجهان:

أحدهما: أن ﴿ ٱلْحَقُ ﴾ مبتدأ، والجار والمجرور خبره، أي الحق الذي جئتكم به في هذا القرآن العظيم، المتضمن لدين الإسلام كائن مبدؤه من ربكم جل وعلا. فليس من وحي الشيطان، ولا من افتراء الكهنة، ولا من أساطير الأولين، ولا غير ذلك. بل هو من خالقكم جل وعلا، الذي تلزمكم طاعته وتوحيده، ولا يأتي من لدنه إلا الحق الشامل للصدق في الأخبار، والعدل في الأحكام، فلا حق إلا منه جل وعلا.

الوجه الثاني: أنه خبر مبتدأ محذوف، أي هذا الذي جئتكم به الحق /.

وهذا الذي ذكره تعالى في هذه الآية الكريمة ذكره أيضًا في مواضع أخر؛ كقوله في سورة البقرة: ﴿ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ فَلَا تَكُن مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ فَلَا تَكُن مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ فَلَا تَكُن مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ الْحَقُ مِن رَبِكَ مَن الآيات.

## \* قوله تعالى: ﴿ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾.

ظاهر هذه الآية الكريمة ـ بحسب الوضع اللغوي ـ التخيير بين الكفر والإيمان، ولكن المراد من الآية الكريمة ليس هو التخيير، وإنما المراد بها التهديد والتخويف. والتهديد بمثل هذه الصيغة التي ظاهرها التخيير أسلوب من أساليب اللغة العربية. والدليل من القرآن العظيم على أن المراد في الآية التهديد والتخويف: أنه أتبع ذلك بقوله: ﴿ إِنَّا آعَنَدُنَا لِلظّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُعَاثُوا وَل

بِمَآءِ كَٱلْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوةً بِنْسَ ٱلشَّرَابُ وَسَآءَتُ مُرْتَفَقًا ﴿ ﴾ وهذا أصرح دليل على أن المراد التهديد والتخويف؛ إذ لو كان التخيير على بابه لما توعد فاعل أحد الطرفين المخير بينهما بهذا العذاب الأليم. وهذا واضح كما ترى.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿أَعَتَدْنَا﴾ أصله من الإعتاد، والتاء فيه أصلية وليست مبدلة من دال على الأصح؛ ومنه العتاد بمعنى العدة للشيء. ومعنى ﴿أَعَتَدْنَا﴾: أرصدنا وأعددنا. والمراد بلظالمين هنا: الكفار؛ بدليل قوله قبله: ﴿وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ وقد قدمنا كثرة إطلاق الظلم على الكفر في القرآن؛ كقوله: ﴿إِنَ الشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُكُ فَإِن فَعَلَتَ فَإِنّكَ إِذَا وَلَا لَيْكُونُ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَالْكَفِرُونَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَالْكَفِرُونَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَالْكَفِرُكُ فَإِن فَعَلَتَ فَإِنّكَ إِذَا وَقُوله اللّهِ اللّهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل

وقائلة ظلمت لكم سقائي وهل يخفى على العكد الظليم

فقوله «ظلمت لكم سقائي» أي ضربته لكم قبل أن يروب. ومنه قول الآخر في سقاء له ظلمه بنحو ذلك:

9 8

وصاحب صدق لم تُرِبني شَكاتُه ظلمتُ وفي ظلمي له عامدًا أجر

وفي لغز الحريري في مقاماته في الذي يضرب لبنه قبل أن يروب قال: أيجوز أن يكون الحاكم ظالمًا؟ قال: نعم، إذا كان عالمًا. ومن ذلك أيضًا قولهم للأرض التي حفر فيها وليست محل حفر في السابق: أرض مظلومة، ومنه قول نابغة ذبيان:

إلا الأواريّ لأيًّا ما أُبَيُّنُهَا والنُّؤي كالحوضِ بالمظلومة الجَلّدِ

وما زعمه بعضهم من أن «المظلومة» في البيت هي التي ظلمها المطر بتخلفه عنها وقت إبانه المعتاد = غير صواب. والصواب هو ما ذكرنا إن شاء الله تعالى. ولأجل ما ذكرنا قالوا للتراب المخرج من القبر عند حفره ظليم بمعنى مظلوم، لأنه حفر في غير محل الحفر المعتاد، ومنه قول الشاعر يصف رجلاً مات ودفن:

فأصبح في غبراء بعد إشاحة على العيش مردود عليها ظليمها

وقوله: ﴿ أَحَاطَ بِهِمْ ﴾ أي أحدق بهم من كل جانب. وقوله: ﴿ سُرَادِقُهَا أَ ﴾ أصل السرادق واحد السرادقات التي تمد فوق صحن الدار. وكل بيت من كُرْسف فهو سرادق. والكرسف: القطن، ومنه قول رؤبة أو الكذاب الحِرْمازي:

يا حكم ابن المنذر بن الجارود شرادِقُ المجدِ عليك ممدودْ

وبیت مسردق: أن مجعول له سرادق، ومنه قول سلامة بن جندل / یذکر أبرویز وقتله للنعمان بن المنذر تحت أرجل الفیلة:

هو المُدْخِل النعمان بيتًا سماؤه صدور الفيول بعد بيتٍ مُسَرْدَق

هذا هو أصل معنى السُّرَادق في اللغة. ويطلق أيضًا في اللغة على الحجرة التي حول الفُسْطاط.

ومنهم من يقول: هو البحر المحيط بالدنيا. وروى يعلى بن أمية عن النبي على أنه قال: «البحر هو جهنم، ثم تلا: ﴿ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهُما ﴾، ثم قال: والله لا أدخلها أبدًا ما دمت حيًا ولا تصيبني منها قطرة» ذكره الماوردي. وروى ابن المبارك من حديث أبي سعيد الخدري، عن النبي على قال: «لسرادق النار أربعة جدر كثف، كل جدار مسيرة أربعين سنة»، أخرجه أبو عيسى الترمذي وقال فيه: حديث حسن صحيح غريب. انتهى من القرطبي.

وهذا الحديث رواه أيضًا الإمام أحمد وابن جرير وأبو يعلى وابن أبي حاتم وابن حبان وأبو الشيخ، والحاكم وصححه، وابن مردويه وابن أبى الدنيا؛ قاله صاحب الدر المنثور وتبعه الشوكاني.

وحديث يعلى بن أمية رواه أيضًا ابن جرير في تفسيره. قال

90

الشوكاني: ورواه أحمد والبخاري وابن أبي حاتم والحاكم وصححه، ورواه صاحب الدر المنثور عن البخاري في تاريخه، وأحمد وابن أبي الدنيا وابن جرير والحاكم وصححه، وابن مردويه والبيهقي.

وعلى كل حال، فمعنى / الآية الكريمة: أن النار محيطة بهم من كل جانب، كما قال تعالى: ﴿ لَهُمْ مِن جَهَنَّمَ مِهَادُ وَمِن فَوقِهِمْ عَوَاشِ ﴾، وقال: ﴿ لَهُمْ مِن فَوقِهِمْ ظُلَلُ مِن ٱلنّارِ وَمِن تَحْنِمِمْ ظُلَلُ ﴾، وقال: ﴿ لَهُمْ مِن كَفْرُواْ حِينَ لَا يَكُفُّونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلنّارَ وَلَا عَن طُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ فَيَ اللّهِ إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ ﴾ يعني إن يطلبوا الغوث مما هم فيه من الكرب يغاثوا، يؤتوا بغوث هو ماء كالمهل. والمهل في اللغة: يطلق على ما أذيب من جواهر الأرض، كذائب الحديد والنحاس، والرصاص ونحو ذلك.

ويطلق أيضًا على دُرْديّ الزيت وهو عكره. والمراد بالمهل في الآية: ما أذيب من جواهر الأرض. وقيل: دُرْديّ الزيت. وقيل: هو نوع من القطران. وقيل: السم.

فإن قيل: أي إغاثة في ماء كالمهل مع أنه من أشد العذاب، وكيف قال الله تعالى: ﴿ يُغَاثُواْ بِمَآءٍ كَالْمُهْلِ ﴾؟.

فالجواب: أن هذا من أساليب اللغة العربية التي نزل بها القرآن. ونظيره من كلام العرب قول بشر بن أبي حازم:

غضبت تميمٌ أن تَقَتَّلَ عامرٌ يوم النِّسار فأُعْتِبوا بالصَّيْلَمِ فمعنى قوله «أعتبوا بالصيلم»: أي أُرضوا بالسيف. يعني ليس

لهم منا إرضاء إلا بالسيف. وقول عمرو بن معد يكرب:

وخيـل قـد دلفـت لهـا بخيـل تحيـةَ بينهــم ضــربُ وجيـعُ

يعني: لا تحية لهم إلا الضرب الوجيع. وإذا كانوا لا يغاثون إلا بماء كالمهل: علم من ذلك أنهم لا إغاثة لهم البتة. والياء في قوله: ﴿ يَسْتَغِيثُوا ﴾ والألف في قوله: ﴿ يُغَاثُوا ﴾ كلتاهما مبدلة من واو، لأن مادة الاستغاثة من الأجوف الواوي العين، ولكن العين أعلت الساكن الصحيح قبلها، على حد قوله في الخلاصة /:

لساكنِ صحَّ انقل التحريكَ من ذي لينِ آتٍ عينَ فعلٍ كأَبِنْ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿يَشُوِى ٱلْوُجُوهُ ﴾ أي: يحرقها حتى تسقط فروة الوجه، أعاذنا الله والمسلمين منه! وعن النبي على في تفسير هذه الآية الكريمة أنه قال: ﴿كَالْمُهُلِ يَشُوِى الْوُجُوهُ ﴾ هو كعكر الزيت فإذا قرب إليه سقطت فروة وجهه». قال ابن حجر رحمه الله في (الكافي الشاف، في تخريج أحاديث الكشاف): أخرجه الترمذي من طريق رشدين بن سعد، عن عمرو بن الحارث، عن دراج، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد، واستغربه وقال: لا يعرف إلا من حديث رشدين بن سعد، وتعقب قوله بأن أحمد وأبا يعلى أخرجاه من طريق وهب عن عمرو بن الحارث. حبان والحاكم أخرجاه من طريق وهب عن عمرو بن الحارث.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ بِشْكَ ٱلشَّرَابُ ﴾ المخصوص بالذم فيه محذوف، تقديره: بئس الشراب ذلك الماء الذي يغاثون به. والضمير الفاعل في قوله: ﴿ وَسَآءَتْ ﴾ عائد إلى النار.

والمرتفق: مكان الارتفاق. وأصله أن يتكىء الإنسان معتمدًا على مرفقه. وللعلماء في المراد بالمرتفق في الآية أقوال متقاربة في المعنى. قيل مرتفقًا: أي منزلاً. وهو مروي عن ابن عباس. وقيل: مقرًا، وهو مروي عن عطاء. وقيل: مجلسًا وهو مروي عن العتبيّ. وقال مجاهد: مرتفقًا أي مجتمعًا. فهو عنده مكان الارتفاق بمعنى مرافقة بعضهم لبعض في النار.

وحاصل معنى الأقوال: أن النار بئس المستقر هي، وبئس المقام هي. ويدل لهذا قوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرُّا وَمُقَامًا ﴿ إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرُّا وَمُقَامًا ﴿ إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرُّا وَمُقَامًا ﴿ إِنَّهَا عَلَى المرفق، معروف في كلام العرب، ومنه قول أبي ذؤيب الهذلي:

نام الخليُّ وبتُّ الليل مرتفقًا كأنَّ عَيْنِيَ فيها الصابُ مذبوحُ

ويروى «وبت الليل مشتجرًا» وعليه فلا شاهد في البيت. ومنه قول أعشى باهلة / :

قد بتُ مرتفقًا للنجم أرقبه حيران ذا حذر لو ينفع الحذر وقول الراجز:

قالت له وارتفقت: ألا فتًى يسوق بالقوم غزالات الضُّحى

وهذا الذي ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من صفات هذا الشراب، الذي يسقى به أهل النار، جاء نحوه في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَ فَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ جَيمِ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ فَي وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ فَي وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكَفُرُونَ فَي فَعَلَهُ وَقَوله تعالى: ﴿ وَسُقُوا مَآءً جَمِيمًا فَقَطّعَ أَمْعَآءَهُمْ فَي مِنْ عَيْنٍ ءَانِيَةٍ ﴿ وَسُقُوا مَآءً جَمِيمًا فَقَطّعَ أَمْعَآءَهُمْ فَي مِنْ عَيْنٍ ءَانِيَةٍ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَقُولُه تعالى اللّهُ عَلَيْ وَقُولُه تعالى اللّهُ وَقُولُهُ مَيْنَا وَقُولُهُ وَقُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ وَقُولُهُ وَالْعُولُولُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَلَهُ وَلَا قُولُهُ وَالْعُولُولُولُولُ

وَيَنَ حَمِيمٍ اَنِ ﴿ وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءِ صَلِيدٍ ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءِ صَلِيدٍ ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يَسَاءُ أَنَ لَهُمْ عَلَيْهَا لَسَوْبًا مِنْ يَسَاء أَلَهُمْ عَلَيْهَا لَسَوْبًا مِنْ يَسَاء عَلَيْهِ مِن اللّهِ مَا يَهُمْ عَلَيْهَا لَسَوْبًا مِنْ اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مَا يَهُمْ عَلَيْهَا لَسَوْبًا مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مَن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مِن اللّه مُن اللّه مِن اللّه مَن اللّه مُن اللّه مِن اللّه مُن اللّه مِن اللّه مُن اللّه مِن اللّه مِن

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن من عمل صالحًا وأحسن في عمله أنه جل وعلا لا يضيع أجره، أي جزاء عمله؛ بل يُجازى بعمله الحسن الجزاء الأوفى.

وبيّن هذا المعنى في آيات كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لا آُضِيعُ عَمَلَ عَمِلِ مِنكُم مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ ۗ ﴾؛ وقوله تعالى: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لا آُضِيعُ عَمَلَ عَمِلِ مِنكُم مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ ۗ ﴾؛ وقوله تعالى: ﴿ فَي يَشِيعُ أَجُرَ اللّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللّهَ لا يُضِيعُ أَجُرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَي هَلَ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلّا ٱلْإِحْسَنُ ﴿ فَي اللّهِ اللّهِ اللّهِ الكريمة والآيات الدالة على هذا المعنى كثيرة جدًا. وفي هذه الآية الكريمة سؤالان معروفان عند العلماء / :

الأول: أن يقال: أين خبر ﴿ إِنَّ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ فِي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَالَمَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَمَلًا ﴿ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجَرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجَرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجَرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ السَوَالَ .

الثاني: وهو أن يقال: أين رابط الجملة الخبرية بالمبتدأ الذي هو اسم ﴿ إِنَّ ﴾؟.

إنَّ الخليفَة إنَّ اللهَ ألبسه سربال ملك به تُرْجي الخواتيم

على أظهر الوجهين في خبر «إن» الأولى في البيت. وعلى هذا فالجواب عن السؤال الثاني من وجهين:

الأول: أن الضمير الرابط محذوف، تقديره: لا نُضيع أجر من أحسن منهم عملاً؛ كقولهم: السَّمْن مَنُوانٌ بدرهم، أي مَنُوانٌ منه بدرهم، كما تقدم في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ. . ﴾ الآية. أي: يتربصن بعدهم.

الوجه الثاني: أن ﴿ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ ﴾ هم الذين آمنوا وعملوا الصالحات. وإذا كان الذين آمنوا، ومن أحسن عملاً، ينظمها معنى واحد قام ذلك مقام الربط بالضمير. وهذا هو مذهب الأخفش، وهو الصواب؛ لأن الربط حاصل بالاتحاد في المعنى.

99

بيَّن جل وعلا في هذه الآية الكريمة أجر من أحسن عملاً، فذكر أنه جنات عدن تجري من تحتهم فيها الأنهار، ويحلون فيها أساور الذهب، ويلبسون فيها الثياب الخضر من السندس والاستبرق، في حال كونهم متكئين فيها على الأرائك وهي السرر في الحجال، والحجال: جمع حجلة وهو بيت يزين للعروس بجميع أنواع الزينة. ثم أثنى على ثوابهم بقوله: ﴿ يَعْمَ الثَّوَابُ وَحَسُنَتَ مُرَّقَفًا ﴿ ﴾؛ وهذا الذي بينه هنا من صفات جزاء المحسنين الذين آمنوا وعملوا الصالحات، جاء مبينًا في مواضع كثيرة جدًا من كتاب الله تعالى، كقوله تعالى في سورة الإنسان: ﴿ إِنَّ اَلْأَبْرَارَ يَشْرُبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مُورَاجُهَا كَانُونَ ﴿ وكقوله في مورة الإنسان: ﴿ إِنَّ اَلْأَبْرَارَ يَشْرُبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ سورة «الواقعة»: ﴿ وَالسَّنِقُونَ السَّيْقُونَ السَّيْعَ الْمَالُ ذلك كثيرة في القرآن.

وقد بين في سورة السجدة أن ما أخفاه الله لهم من قرة أعين لا يعلمه إلا هو جل وعلا، وذلك في قوله: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَاۤ أُخْفِىَ لَهُمُ مِّن قُرَّةٍ أَغَيُنٍ..﴾ الآية.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ جَنَّنَ عَدَٰنِ ﴾ أي إقامة لا رحيل بعدها ولا تحول؛ كما قال تعالى: ﴿ لَا يَبْغُونَ عَنَهَا حِولًا ﴿ كَا اللهِ عَلَى السندس والاستبرق بما أغنى عن إعادته هنا، والأساور:

جمع سوار. وقال بعضهم: جمع أسورة. والثواب: الجزاء مطلقًا على التحقيق؛ ومنه قول الشاعر:

لكلِّ أخي مدح ثواب علمته وليس لمدح الباهليِّ ثواب

وقول من قال: إن الثواب في اللغة يختص بجزاء الخير بالخير، غير صواب: بل يطلق الثواب أيضًا على جزاء الشر بالشر؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ هَلْ ثُوِّبَ ٱلْكُفَّارُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ أُنْيِئْكُمُ / بِشَرِّ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ.. ﴾ الآية.

وقوله: ﴿ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴿ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴿ وَحَسُنَتَ ﴾ الضمير في قوله: ﴿ وَحَسُنَتُ ﴾ راجع إلى ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ والمرتفق قد قدمنا أقوال العلماء فيه . وقوله هنا في الجنة: ﴿ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴿ فَي يبين معناه قوله تعالى: ﴿ أُولَكَمِكَ يُجُّزَوْنَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَيُلقَّوْنَ فِيهَا يَجِيَّةُ وَسَلَمًا ﴿ فَوَلَا يَعِيلِهِ فِيهَا يَجِينَةً وَسَلَمًا ﴿ وَكَلِينِ فِيهَا يَجِينَةً وَسَلَمًا ﴿ فَيُلِينِ فِيهَا يَجِينَةً وَسَلَمًا ﴿ وَكُلِينِ فِيهَا خَسُنَتُ مُسْتَقَرُّا وَمُقَامًا ﴿ فَي اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللل

\* قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَالَ مَا أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَذِهِ آبَدًا ﴿ وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةٌ وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَى رَقِي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة عن هذا الرجل الكافر الظالم لنفسه، الذي ضربه مثلاً مع الرجل المؤمن في هذه الآيات لرؤساء الكفار، الذين افتخروا بالمال والجاه على ضعفاء المسلمين الفقراء كما تقدم، أنه دخل جنته في حال كونه ظالمًا لنفسه وقال: إنه ما يظن أن تهلك جنته ولا تفنى؛ لما رأى من حسنها ونضارتها، وقال: إنه لا يظن الساعة قائمة، وإنه إن قُدِّر أن يبعث ويرد إلى ربه

ليجدن عنده خيرًا من الجنة التي أعطاه في الدنيا.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة من جهل الكفار واغترارهم بمتاع الحياة الدنيا، وظنهم أن الآخرة كالدنيا ينعم عليهم فيها أيضًا بالمال والولد، كما أنعم عليهم في الدنيا؛ جاء مبينًا في آيات أخر، كقوله في «فصلت»: ﴿ وَلَهِنَ أَذَقْنَكُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لِيَقُولَنَّ هَنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لِيَقُولَنَّ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَايِمةً وَلَيِن رُّحِعْتُ إِلَى رَبِّ إِنَّ لِي عِندَهُ لِلْحُسِّنَى ﴾، هندا لي وَمَا أَظُنُّ السَّاعة قَايِمةً وَلَيِن رُجِعْتُ إِلَى رَبِي إِنَّ لِي عِندَهُ لِلْحُسِّنَى ﴾، وقوله في «سبأ»: ﴿ وَقَالُوا خَنْ أَحْتُرُ أَمُّولًا وَأَوْلِنَدًا وَمَا خَنْ وَوَلِدُ يَهُ وَقُولُهُ فِي هذه السورة الكريمة: ﴿ فَقَالَ لِصَحِيدِ وَهُو يَعُاوِرُهُ وَانَا أَكُنُ مِنكَ مَا لَا وَأَعَرُ نَفَرًا فَيْ ﴾ .

1.1

وقوله: ﴿ مُنقَلَبًا ﴿ مُنقَلَبًا ﴿ مُنقَلَبًا ﴿ مُنقَلَبًا ﴿ مُنقَلَبًا ﴿ مُنْقَلَبًا ﴿ مُنْقَلَبًا ﴿ مُنْقَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّاللّلَا اللَّهُ اللللللَّاللَّا الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّال

﴿ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ﴾، وقوله: ﴿ كِلْتَا ٱلْجِنَّنَيْنِ﴾. وعلى قراءة الإفراد راجع إلى الجنة في قوله: ﴿ وَدَخَلَ جَنَّـتَهُو. . ﴾ الآية.

فإن قيل: ما وجه إفراد الجنة مع أنهما جنتان؟ فالجواب: أنه قال ما ذكره الله عنه حين دخل إحداهما، إذ لا يمكن دخوله فيهما معًا في وقت واحد. وما أجاب به الزمخشري عن هذا السؤال ظاهر السقوط، كما نبه عليه أبو حيان في البحر.

 « قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ۖ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن ثُلَطَفَةٍ ثُمَّ سَوَّنكَ رَجُلًا ﴿ لَكَهُ لَكِنَا هُوَ ٱللّهُ رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِرَقِ ٓ أَحَدًا ﴾ .

1.7

يَشْفِينِ ﴿ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحِينِ ﴿ . . ﴾ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبَرَهِيمُ لِأَيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءُ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ إلاّ الَّذِى فَطَرَفِي فَإِنَّهُ سَيَهُ دِينِ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبَرَهِيمُ لِأَيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءُ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. وقد قدمنا كثيرًا من الآيات الدالة على أن ضابط من يستحق العبادة وحده دون غيره: أن يكون هو الذي يخلق المخلوقات، ويظهرها من العدم إلى الوجود بما أغنى عن إعادته هنا.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ بِأَلَذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ﴾ معنى خلقه إياه من تراب: أي خلق آدم الذي هو أصله من التراب؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَّ خَلَقَتُهُ مِن تُرَابِ . . ﴾ الآية . ونظير الآية التي نحن بصددها قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِن رَبِّ مِن ٱلْبَعْثِ فَإِنّا خَلَقَن كُم مِّن تُرَابٍ . . ﴾ الآية .

ومما يبين خلق الإنسان من تراب، ثم من نطفة: قوله تعالى في «السجدة»: ﴿ ذَالِكَ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ مَا الْعَمْ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَيَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّآءٍ مَ مَّآءٍ مَّ فَيْ مَنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا الللْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللْمُعْمَالِ اللَّهُ مَا اللللَّهُ مِن الللللَّهُ اللللْمُولِي اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللْمُ اللَّهُ مِن الللْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللللْمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا الللللَّهُ مِن الللللِمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن الللللِمُ الللَّهُ مِن اللللللِمُ اللللللِمُ اللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ الللللِمُ اللللْمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللللِمُ الللل

وقوله في هذه الآية: ﴿ مُمَّ سَوْكَ رَجُلا ﴿ ﴾ كقوله: ﴿ خَلَقَ الْإِسْكَنُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمُ مُّبِينٌ ﴾ ، وقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ الْإِسْكَنُ أَنّا خَلَقْتُهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمُ مُّبِينٌ ﴾ ، وقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ الْإِسْكَ مَا خَلَقْتُهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمُ مُبِينٌ ﴾ أي بعد أن كان نطفة صار إنسانًا خصيمًا شديد الخصومة في توحيد ربه. وقوله: ﴿ سَوَيكَ ﴾ أي خلقك مستوى الأجزاء، معتدل القامة والخلق، صحيح الأعضاء في أكمل صورة، وأحسن تقويم؛ كقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَصَوْرَكُمُ مَا فَاكُ مِن مُورَةٍ مَا شَآءً رَكِّبُكَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَصَوْرَكُمُ مَا فَاكَ مِن وَوله : ﴿ وَصَوْرَكُمُ مَا فَاكَ مِن وَوله : ﴿ رَجُلا بَالَا مَا مَلِعُ الرَجَال ، وربما قالت العرب للمرأة: رجلة، ومنه قول الشاعر:

كل جار ظل مغتبطًا غير جيران بني جبله مرقوا ثوب فتاتهم لم يراعوا حرمة الرَّجُله

وانتصاب ﴿ رَجُلاً ﴾ على الحال. وقيل مفعول ثان لـ «سَوَّى» على تضمينه معنى: جعلك أو صيرك رجلاً. وقيل: هو تمييز. وليس بظاهر عندي، والظاهر أن الإنكار المدلول عليه بمهزة الإنكار في قوله: ﴿ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ﴾ مضمن معنى الاستبعاد، لأنه يستبعد جدًا كفر المخلوق بخالقه، الذي أبرزه من العدم إلى الوجود، ويستبعد إنكار البعث ممن علم أن الله خلقه من

تراب، ثم من نطفة، ثم سواه رجلًا؛ كقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُدُ فِي رَبِّ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقَنْكُمْ مِّن ثُرَابٍ.. ﴾ الآية. ونظير الآية في الدلالة على الاستبعاد لوجود موجبه قول الشاعر /:

1 . 8

ولا يكشف الغماء إلا ابن حرة يرى غمرات الموت ثم يزورها لأن من عاين غمرات الموت يستبعد منه اقتحامها.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَّكِذَنَا هُو اللّهُ رَبِّ وَلا الْمَوْمِن قال لصاحبه أُشْرِكُ بِرَقِيَ أَحَدًا ﴿ يَ بِين فيه أَن هذا الرجل المؤمن قال لصاحبه الكافر: أنت كافر! لكن أنا لست بكافر! بل مخلص عبادتي لربي الذي خلقني، أي لأنه هو الذي يستحق مني أن أعبده، لأن الممخلوق محتاج مثلي إلى خالق يخلقه، تلزمه عبادة خالقه كما تلزمني. ونظير قول هذا المؤمن ما قدمنا عن الرجل المؤمن المذكور في «يس» في قوله تعالى: ﴿ وَمَا لِي لا آَعَبُدُ ٱلّذِي فَطَرَفِ ﴾ أي المدعني وخلقني وإليه ترجعون. وما قدمنا عن إبراهيم في قوله: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُونٌ لِي الْعَالَمِينَ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللهِ اللّهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَكَفَرَتَ بِالَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ﴾ بعد قوله: ﴿ وَمَاۤ أَظُنُّ السَّاعَةَ قَابِمَةَ ﴾ يدل على أن الشك في البعث كفر بالله تعالى. وقد صرح بذلك في أول سورة «الرعد» في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَهُمُ مُّ أَءِ ذَا كُنَّا تُرَبًّا أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدً أُولَتِكَ النَّارِ هُمْ النَّارِ هُمْ وَإِن تَعْجَبُ وَأُولَتِكَ ٱلْأَغْلَلُ فِي آعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِكَ أَصْعَبُ النَّارِ هُمْ فَهَا خَلِدُونَ فَي اللهُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِهِكَ النَّارِ هُمْ فَهَا خَلِدُونَ فَي ﴾.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَّكِنَّا ﴾ أصله «لكن أنا»

1.0

فحذفت همزة «أنا» وأدغمت نون «لكن» في نون «أنا» بعد حذف الهمزة. وقال بعضهم: نقلت حركة الهمزة إلى نون «لكن» فسقطت الهمزة بنقل حركتها، ثم أدغمت النون في النون؛ ونظير ذلك من كلام العرب قول الشاعر:

وترمينني بالطرف أي أنت مذنب وتقلينني لكنَّ إيَّاكِ لـم أَقْلِ

أي: لكن أنا إياك لم أَقْلِ. وقال بعضهم: لا يتعين في البيت ما ذكر؛ لجواز أن يكون المقصود لكنني فحذف اسم «لكن» كقول الآخر / :

فلو كنت ضبيًا عرفت قرابتي ولكنَّ زنجي عظيم المشافر

أي: لكنك زنجي في رواية من روى «زنجي» بالرفع. وأنشد الكسائي لنحو هذا الحذف من «لكن أنا» قول الآخر:

لهنَّكِ من عَبْسية لَـوسيْمَة على هَنُواتٍ كاذب من يقولها

قال: أراد بقوله «لهنك» لله إنك؛ فحذف إحدى اللامين من «لله»، وحذف الهمزة من «إنك» نقله القرطبي عن أبي عبيد.

وقوله تعالى: ﴿ لَكِنّا هُوَ اللّهُ رَقِي ﴾ قرأه جماهير القراء في الوصل «لكن» بغير ألف بعد النون المشددة. وقرأه ابن عامر من السبعة ﴿ لَكِكنّا ﴾ بالألف في الوصل. ويروى ذلك عن عاصم، ورواه المسيلي عن نافع، ورويس عن يعقوب. واتفق الجميع على إثبات الألف في الوقف. ومد نون «أنا» لغة تميم إن كان بعدها همزة. وقال أبو حيان في البحر: إن إثبات ألف «أنا» مطلقًا في الوصل لغة بني تميم، وغيرها يثبتونها على الاضطرار. قال:

فجاءت قراءة ﴿ لَكِكَا ﴾ بإثبات الألف في الوصل على لغة تميم. ومن شواهد مد «أنا» قبل غير الهمزة قول الشاعر:

أنا سيف العشيرة فاعرفوني حميدًا قد تذريت السناما وقول الأعشى:

فكيف أنا وانتحال القوافي بعد المشيب كفى ذاك عارا

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَهُو يُحَاوِرُهُۥ ﴾ جملة حالية. والمحاورة: المراجعة في الكلام، ومنه قوله تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللّهُ قَوْلَ ٱلَّذِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللّهِ وَٱللّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُما آ﴾، وقول عنترة في معلقته:

لو كان يدري ما المحاورةُ اشتكى ولكان لو عَلِم الجوابَ مُكَلِّمي

وكلام المفسرين في الرجلين المذكورين هنا في قصتهما كبيان أسمائهما، ومن أي الناس هما؛ أعرضنا عنه لما ذكرنا سابقًا من عدم الفائدة فيه /، وعدم الدليل المقنع عليه. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ أُوْيُصِبِحَ مَآقُهُا غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَمُ طَلَبُ اللَّهُ ﴿ .

معنى قوله: ﴿غُورًا﴾ أي غائرًا؛ فهو من الوصف بالمصدر؛ كما قال في الخلاصة:

ونعتـوا بمصدر كثيرا فالتزموا الإفراد والتذكيرا والعائر: ضد النابع. وقوله: ﴿ فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبُ الله لأن الله إذا أعدم ماءها بعد وجوده، لا تجد من يقدر على أن يأتيك به

غيره جل وعلا. وأشار إلى نحو هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ قُلْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَّا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِئَةٌ يَصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مُنفَصِرًا ﴿ مَا لَكُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

الأول: أن معنى ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَيَةُ لِلّهِ ﴾ أي في ذلك المقام، ١٠٧ وتلك الحال / تكون الولاية من كل أحد لله، لأن الكافر إذا رأى العذاب رجع إلى الله. وعلى هذا المعنى فالآية كقوله تعالى:

﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوَا ءَامَنَا بِأَللَهِ وَحَدَمُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ ، وقوله في فرعون: ﴿ حَتَى إِذَا أَدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا ٱلَذِى ءَامَنتَ بِهِ بَنُواْ إِسْرَهِ بِلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ مَنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَقَدْ عَصَيْبَ فَبَلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَنحو ذلك من الآيات .

الوجه الثاني: أن الولاية في مثل ذلك المقام وتلك الحال لله وحده، فيوالي فيه المسلمين ولاية رحمة، كما في قوله تعالى: ﴿ اللَّهَ وَلِي اللَّهِ مَوْلِكَ اللّهِ مَوْلِكَ اللَّهِ مَوْلِكَ اللَّهِ مَوْلِكَ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَوْلِكَ اللَّهِ مَوْلِكَ اللَّهِ مَوْلِكَ اللَّهِ مَوْلِكَ اللَّهُ مَوْلِكَ اللَّهِ مَوْلِكَ اللَّهُ مَوْلِكَ اللَّهُ مَوْلِكَ اللَّهُ مَوْلِكَ اللَّهِ مَوْلِكَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَوْلِكَ اللَّهُ مَوْلِكَ اللَّهُ مَوْلِكَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُولُلّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّ

وعلى قراءة حمزة والكسائي ف (الولاية) بالكسر بمعني المملك والسلطان، والآية على هذه القراءة كقوله: ﴿ لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمُ لِللَّهِ الْمُلَكُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُلْكُ يَوْمَ لِهِ ٱلْمُكُ لِلرَّحْمَانِ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ لِهِ ٱلْمُكُ مُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

وعلى قراءة ﴿ الحقّ ﴾ بالجر نعتًا لله، فالآية كقوله: ﴿ وَرُدُّواً إِلَى اللّهِ مَوْلَـنَهُمُ الْحَقِّ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ فَلَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ الْحَقَّ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ فَلَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ فَلَالِكُمُ اللّهَ هُوَ الْحَقُّ الْحَقُ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللّهَ هُوَ الْحَقُّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُل

وما ذكره جل وعلا عن هذا الكافر: من أنه لم تكن له فئة ينصرونه من دون الله؛ ذكر نحوه عن غيره من الكفار، كقوله في قارون: ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللهِ

وَمَا كَاكَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ فَمَا لَهُ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرِ ﴿ ﴾، والآيات بمثل هذا كثيرة جدًا.

وقوله: ﴿ هُنَالِكَ ﴾ قال بعض العلماء: هو متعلق بما بعده، والوقف تام على قوله: ﴿ وَمَا كَانَ مُنفِرًا ﴿ قَ ﴾ . وقال بعضهم: هو متعلق بما قبله، فعلى القول الأول فالظرف الذي هو ﴿ هُنَالِكَ ﴾ عامله ما بعده، أي الولاية كائنة / لله هنالك . وعلى الثاني فالعامل في الظرف اسم الفاعل الذي هو ﴿ مُنفَسِرًا ﴿ الله عَلَى الم يكن انتصاره واقعًا هنالك . وقوله: ﴿ هُو خَيرٌ ثُوّابًا ﴾ أي جزاء كما تقدم . وقوله: ﴿ عُقبًا ﴿ الله عَلَى عاقبة ومآلاً . وقرأه السبعة ماعدا عاصمًا وحمزة ﴿ عُقبًا ﴿ عُقبًا ﴾ بضم العين وسكون القاف والمعنى واحد . وقوله: ﴿ ثُوّابًا ﴾ وقوله: ﴿ عُقبًا ﴿ عُلَمُ كَالله منصوب على التمييز بعد صيغة التفضيل التي هي ﴿ خَيرٌ ﴾ كما قال في الخلاصة:

والفاعلَ المعنى انصبَنْ بأفعلا مُفَضِّلاً كأنتَ أعلى منزِلا

ولفظة «خير وشر» كلتاهما تأتي صيغة تفضيل حذفت منها الهمزة تخفيفًا لكثرة الاستعمال، قال ابن مالك في الكافية:

وغالبًا أغناهم خَيْر وشَرّ عن قولهم أخيْرَ منه وأشَر تنبيه

قوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فِئَةٌ ﴾ محذوف منه حرف بلا خلاف، إلا أن العلماء اختلفوا في الحرف المحذوف؛ هل هو ياء أو واو، وهل هو العين أو اللام؟ قال بعضهم: المحذوف العين،

وأصله ياء. وأصل المادة (ف ي أ)، من فاء يفيء إذا رجع، لأن فئة الرجل طائفته التي يرجع إليها في أموره، وعلى هذا فالتاء عوض عن العين المحذوفة، ووزنه بالميزان الصرفي «فلة». وقال بعضهم: المحذوف اللام، وأصله واو؛ من فأوت رأسه إذا شققته نصفين. وعليه فالفئة الفرقة من الناس. وعلى هذا فوزنه بالميزان الصرفي «فعة» والتاء عوض عن اللام. وكلا القولين نصره بعض أهل العلم، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ اَلْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْيَأُ وَالْبَقِيَتُ الصَّلِحَتُ خَيُرُةً اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الل

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن المال والبنين زينة الحياة الدنيا، وأن الباقيات الصالحات خير عند الله ثوابًا وخير أملًا / .

والمراد من الآية الكريمة: تنبيه الناس للعمل الصالح؛ لئلا يشتغلوا بزينة الحياة الدنيا من المال والبنين عما ينفعهم في الآخرة عند الله من الأعمال الباقيات الصالحات. وهذا المعنى الذي أشار له هنا جاء مبينًا في آيات أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ زُيِّنَ النَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَاءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ الْمُقَنظَرةِ مِنَ الذَّهِ وَٱلْمَنْ وَالْفَسَةِ وَالْمَنْ وَالْفَسَةِ وَالْمَنْ وَالْفَسَةِ وَالْمَنْ وَالْفَسَةِ وَالْمَنْ وَالْفَسَةِ وَالْمَنْ وَاللّهُ وَاللّه

١ • ٩

أَوَّلْكُمُّ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمُّ عِندَنا زُلِفَى إِلَّا مَنْ ءَامَن وَعَمِلَ صَلِحًا . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ يَوْمَلاَ يَنفَعُ مَالُّ وَلاَ بَنُونَ ﴿ إِلّا مَنْ أَتَى الله بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ كَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات الدالة على أن الإنسان لا ينبغي له الاشتغال بزينة الحياة الدنيا عما ينفعه في آخرته. وأقوال العلماء في الباقيات الصالحات كلها راجعة إلى شيء واحد، وهو الأعمال التي ترضي الله، سواء قلنا: إنها الصلوات الخمس، كما هو مروي عن جماعة من السلف؛ منهم ابن عباس، وسعيد بن جبير، وأبو ميسرة، والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. وعلى هذا القول والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. وعلى هذا القول جمهور العلماء، وجاءت دالة عليه أحاديث مرفوعة عن أبي سعيد الخدري، وأبي الدرداء، وأبي هريرة، والنعمان بن بشير، وعائشة رضي الله عنهم.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: التحقيق أن ﴿ وَٱلْبَقِينَتُ ٱلصَّلِحَنتُ ﴾ لفظ عام، يشمل الصلوات الخمس، والكلمات الخمس المذكورة، وغير ذلك من الأعمال التي ترضي الله تعالى؛ لأنها باقية لصاحبها غير زائلة ولا فانية كزينة الحياة الدنيا، ولأنها أيضًا صالحة لوقوعها على الوجه الذي يرضي الله تعالى. وقوله: ﴿ غَيْرُ عِندَرَيِّكَ ثُوَابًا ﴾ تقدم معناه. وقوله: ﴿ وَخَيْرُ أَمَلًا ﴿ فَكَ الذي يؤمل من عواقب / الباقيات الصالحات، خير مما يؤمله أهل الدنيا من زينة حياتهم الدنيا، وأصل الأمل: طمع الإنسان بحصول ما يرجوه في المستقبل. ونظير هذه الآية الكريمة قوله تعالى في «مريم»: ﴿ وَيَزِيدُ اللّهُ الّذِينَ والمَرد : ﴿ مَرَدًا ﴿ فَكَ اللّهِ الله يوم القيامة. وقال بعض العلماء: ﴿ مَرَدًا ﴿ فَكَ المَرد الله علماء المرجع إلى الله يوم القيامة. وقال بعض العلماء : ﴿ مَرَدًا ﴿ فَكَ الله عَلَى الله يوم القيامة. وقال بعض العلماء : ﴿ مَرَدًا ﴿ الله عَلَى الله يوم القيامة. وقال بعض العلماء : ﴿ مَرَدًا ﴿ الله عَلَى اله

11.

مصدر ميمي، أي: وخير ردًا للثواب على فاعلها، فليست كأعمال الكفار التي لا ترد ثوابًا على صاحبها.

\* قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ لَعُهُمْ فَلَمْ لَعُهُمْ فَلَمْ الْمُؤْمِدُ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ إِنَّ ﴾ .

قوله: ﴿ وَيَوْمَ ﴾ منصوب بـ «اذكر» مقدرًا. أو بفعل للقول المحذوف قبل قوله: ﴿ وَلَقَدَّ حِثَتُمُونَا فُرَدَى ﴾ أي: قلنا لهم يوم نسير الحبال: لقد جئتمونا فرادى. وقول من زعم أن العامل فيه ﴿ خَيْرُ ﴾ يعني والباقيات الصالحات خير يوم نسير الجبال، بعيد جدًا كما ترى.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أن يوم القيامة يختل فيه نظام هذا العالم الدنيوي، فتسير جباله، وتبقى أرضه بارزة لا حجر فيها ولا شجر، ولا بناء ولا وادي ولا عَلَم = ذكره في مواضع أخر كثيرة، فذكر أنه يوم القيامة يحمل الأرض والجبال من أماكنهما، ويدكهما دكة واحدة، وذلك في قوله: ﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِ الشَّورِ نَقَحَةٌ وَحِدَةٌ ﴿ فَيُومَيِدِ وَقَعَتِ الْأَرْضُ وَلَغِبَالُ فَدُكَنَا دَكَةً وَحِدَةً ﴿ فَيَومَيِدِ وَقَعَتِ الْأَرْضُ وَلَغِبَالُ فَدُكَنَا دَكَةً وَحِدَةً ﴿ فَيَومَيِدِ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ فَيَ. ﴾ الآية.

ثم ذكر في مواضع أخر: أنه جل وعلا يفتتها حتى تذهب

صلابتها الحجرية وتلين، فتكون في عدم صلابتها ولينها كالعهن المنفوش، وكالرمل المتهايل، كقوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَكُونُ السَّمَآءُ كَالْهُلِ ﴿ وَتَكُونُ السِّمَآءُ الْمَالُونِ ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْمِهْنِ ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْمِهْنِ أَلْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْمِهْنِ الْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْمِهْنِ الْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْمِهْنِ الْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَلَكُونُ الْجِبَالُ كَلِيبًا مَهِيلًا ﴿ وَلَه تعالى: ﴿ وَبُسَّتِ الْجِبَالُ وَالْجِبَالُ اللَّهُ وَقُولُهُ تعالى: ﴿ وَبُسَتِ اللَّجِبَالُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللَّالِي اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللّه

ثم ذكر جل وعلا: أنه يجعلها هباءً وسرابًا، قال: ﴿ وَبُسَتِ الْجِبَالُ بَسَا ﴿ وَسُيِرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ مَلَا مُنْبَقًا ﴿ وَالَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مُنَاقًا مُنْبَقًا ﴿ وَاللَّا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَا اللَّا لَاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وبين في موضع آخر: أن السراب عبارة عن لا شيء؛ وهو قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَكِمِ بِقِيعَةِ \_ إلى قوله\_ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا﴾.

وقوله: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ ﴾ قرأه ابن عامر وابن كثير وأبو عمرو (تُسَيَّرُ الجبالُ) بالتاء المثناة الفوقية وفتح الياء المشددة من قوله «تُسَيَّر» مبينًا للمفعول. و«الجبال» بالرفع نائب فاعل «تسير» والفاعل المحذوف ضمير يعود إلى الله جل وعلا. وقرأه باقي السبعة ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ بالنون وكسر الياء المشددة مبنيا للفاعل، و ﴿ ٱلجِبالُ ﴾ منصوب مفعول به، والنون في قوله: ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ للتعظيم.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ البروز: الظهور؛ أي ترى الأرض ظاهرة منكشفة لذهاب الجبال والظراب

والأكام، والشجر والعمارات التي كانت عليها. وهذا المعنى الذي ذكره هنا؛ بينه أيضًا في غير هذا الموضع؛ كقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلَ يَسِفُها رَبِي نَسْفًا ﴿ فَيَ نَسْفًا ﴿ فَيَا عَنَى ذَلِكَ رَاجِعة إلى شيء وَلا أَمْتًا ﴿ فَكُ أَمْتًا ﴿ وَلا أَمْتًا ﴿ وَلا أَمْتًا ﴿ وَلا العلماء في معنى ذلك راجعة إلى شيء واحد، وهو أنها أرض مستوية لا نبات فيها، ولا بناء ولا ارتفاع ولا انحدار. وقول من قال: إن معنى ﴿ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾: أي بارزًا ما كان في بطنها من الأموات والكنوز، بعيد جدًا كما ترى. وبروز ما في بطنها من الأموات والكنوز دلت عليه آيات أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلأَرْضُ مُدَّتَ ﴿ وَالْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴿ وَحُصِلَ مَا فِي الصَّدُورِ ثَلَيْ الْقَبُورِ ﴿ وَحُصِلَ مَا فِي الْقَبُورِ ﴿ وَوَلِه : الْأَنْ أَنْ أَنْقَالُهَا ﴿ وَوَلِه : ﴿ وَالْخَرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالُهَا ﴿ وَوَلِه : وقوله : ﴿ وَالْخَرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالُهَا ﴿ وَوَلِه : وقوله : ﴿ وَالْخَرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالُهَا ﴿ وَوَلِه : وقوله : ﴿ وَالْخَرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالُهَا ﴿ فَيَ وَقُولُه : وَالْفَالَةُ وَالَهُ الْقَلُهُ وَالْفَالَةُ الْقَالَةُ الْقَالَةُ وَلَا الْقَلُودُ وَلَا الْقَلُودُ وَلَه اللّهُ وَالْفَالَةُ الْقُلُودُ وَلَا الْقَلُهُ وَاللّهُ الْفَالُودُ وَلَا الْقَلُولُ الْقُلُودُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الْفَالُودُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللل

117

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَحَشَرْنَهُمْ ﴾ أي جمعناهم للحساب والجزاء. وهذا الجمع المعبر عنه بالحشر هنا: جاء مذكورًا في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَلِينَ وَٱلْآخِرِينُ ﴿ لَكَ مَدْكُورًا في آيات أخر، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَوَلِينَ وَٱلْآخِرِينُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ اللّهُ لا إِلَهُ إِلّا هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ . ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمِ يَجْمَعُكُمْ لِيُوْمِ الْقَابُنُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ يَوْمٌ بَجْمُوعٌ لَهُ ٱلنّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ مَنِهُ مَ اللّه الله على الله عير ذلك من الآيات . ﴿ الآية ، إلى غير ذلك من الآيات .

وبين في موضع آخر: أن هذا الحشر المذكور شامل للعقلاء وغيرهم من أجناس المخلوقات، وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَتَةِ فِي

ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أُمَّمُ أَمَثَالُكُمُّ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّءِ ثُعَّرً إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ مِنْ أَنَّ مِنْ شَيَّءِ ثُعَرً إِلَىٰ وَيَهِمْ يُحْشَرُونَ مِنْ أَنَّ مِنْ أَمَدُ اللَّهُمُ مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْمَكِتَبِ مِن شَيَّءِ ثُعَرً إِلَىٰ وَيَهِمْ يُحْشَرُونَ مِنْ أَنْ أَمَّهُمْ أَمَثُالُكُمُّ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْمِكْتَبِ مِن شَيَّءٍ ثُعَرً إِلَىٰ وَيَعْرَضُونَ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ أَمْنُ أَمُنْ أَمُثُوا لَكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْمَكْتَبِ مِن شَيْءٍ ثُعَرً إِلَىٰ وَمُنْ أَمُنْ أَمُنْ أَنْ أَمْنُ أَمْنُ أَلْكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْمَكْتَبِ مِن شَيْءٍ ثُعُرًا إِلَىٰ اللَّهُ مِن أَنْ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَمُنْ أَمْنُ أَنْ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَلْكُمْ مِنْ أَمْنُ أَنْ أَلُكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي ٱلْمَكْتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمُوا أَمْنُ أَمْنُ أَنْ أَنْ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَنْ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَنْ أَمْنُ أُولِنَا فِي أَلْمُ أَمْنُ أُولِنَا فِي أَلِي الْمُنْهِمِ مِنْ أَمْنُ أَلَيْهُمْ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُوا لَمُ أَمْنُ أَمْنُ أَلُولُ اللَّهُمْ مِنْ أَمْنُ أَمْنُ أَلُولُ أَنْهُمْ أَمْنُوا لَهُ مِنْ أَنْ أَمْنُ أُولِنَا لَهُ إِلَىٰ أَمْنُ أَمْنُوا لِلْمُ أَمْنُ أَلَالِمُ مِنْ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَلَالِهُمْ أَمْنُ أَمْنُ أَلُكُمْ أَلِمُ لَا أَمْنُ أَمْنُ أَلِنْ أَلِي أُمْنُوا لِلْمُ أَلِمُ أَمْنَا أُولِنَا لِي أَلْمُ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَمْنُ أَلْمُ أَلِمُ لِلْمُ لِلْمُ أَلِي أَلْمُ أُمْنُ أُمْنَا أُولِنَا لِمُنْ أَلِمُ لَلْمُ أَلْمُ أَمْنُ أَلِمُ أَمْنُ أَلْمُ أُمْنُوا لِمُنْ أُلِمْ أُمْنَا لِمُنْ أَلِمُ لِلْمُ أَلِمُ لَلْمُ أَمْنُ أَمْنُ أَلْمُ أُمْنُ أَلُولُوا لَمْنَا فِي أَلْمُ أَمْنُوا لِمُنْ أَلِمُ لِلْمُ أَلْمُ أُولِنَا لِمُ أَلِي أَلِي أَلْمُ أُمْنَا أُولِنَا لِلْمُ أُلِمُ أُولِنَا أُولِي مُنْ أَلِي أَلِمُ لَلْمُ لَالِمُ أَلْمُ أَلْمُ أُلْمُ أُمْ أُمْنُوا لِمُنْ أَلْمُ أُلُولُ أُلْمُ أُلِمُ أُلْمُ أُلْمُ أُلْمُ أُلِمُ أُلْمُ أُلِمُ أُلْمُ أُلِمُ أُلْمُ أُلُولُوا لَمْ أَلْمُ أُلْمُ أُلْمُ أُلُولُوا لَمُلْعُلِمِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ أُلِمُ أُلُولُوا لَمُ لِلْمُ لِلْمُ

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلَمْ نُغَادِر مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ فَلَمْ نُعَادِر مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ فَلَ اللهِ اللهُ ال

هل غادر الشعراء من متردَّم أم هل عرفت الدار بعد توهم وقوله أيضًا:

غادرتُه مُتَعَفِّرًا أوصالُه والقومُ بين مجرِّح ومُجَدَّلِ

وما ذكره في هذه الآية الكريمة \_ من أنه حشرهم ولم يترك منهم أحدًا \_ جاء مبينًا في مواضع أخر، كقوله: ﴿ وَيَوْمَ نَحَشُرُهُمْ مَ جَمِيعًا . ﴾ الآية، ونحوها من الآيات، لأن حشرهم جميعًا هو معنى أنه لم يغادر منهم أحدًا / .

\* قوله تعالى: ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الخلائق يوم القيامة يعرضون على ربهم صفًا، أي في حال كونهم مصطفين. قال بعض العلماء: صفًا بعد صف. وقال بعضهم: صفًا واحدًا وقال بعض العلماء ﴿ صَفَّا ﴾ أي جميعًا، كقوله: ﴿ ثُمَّ ٱثَتُواْصَفًا ﴾ على القول فيه بذلك. وقال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: وخرج الحافظ أبو القاسم عبدالرحمن بن منده في كتاب التوحيد عن معاذ بن جبل: أن النبي علي قال: «إن الله تبارك وتعالى ينادي يوم القيامة

فإذا علمت أن الله جل وعلا ذكر في هذه الآية الكريمة حالاً من أحوال عرض الخلائق عليه يوم القيامة؛ فاعلم أنه بين في مواضع أخر أشياء أخر من أحوال عرضهم عليه؛ كقوله: ﴿يَوْمَ نِن نُعْرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُرٌ خَافِيةٌ ﴿ ﴾. وبين في مواضع أخر ما يلاقيه الكفار، وما يقال لهم عند ذلك العرض على ربهم؛ كقوله: ﴿ وَمَنْ أَظُلَمُ مِمِّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللهِ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِمْ أَلَا لَعَنَهُ ٱللهِ عَلَى ٱللّهِ صَائِبًا أُولَيَهِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيقُولُ الْأَشْهَالُهُ هَتَوُلاَةٍ ٱلذّينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِمْ أَلا لَعَنَهُ ٱللّهِ عَلَى ٱلظّلِمِينَ ﴿ اللّهِ مَا الظّلِمِينَ ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ وَيَبْغُونَهُا عِوجًا وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ كَفُرُونَ فَي ﴾ ( وَاللّهِ مَا يَعْدُونَ عَن سَكِيلِ ٱللّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوجًا وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ كَفُرُونَ فَيْ ﴾ ( .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ صَفًّا ﴾ أصله مصدر، والمصدر المنكر قد يكون حالاً على حد قوله في الخلاصة:

ومصدر منكَّر حالاً يقع بكشرةٍ كبغتةً زيد للطَّلع

## \* قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جِئْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَلَ مَرَقًا ﴾ .

هذا الكلام مقول قول محذوف. وحذف القول مطرد في اللغة العربية، كثير جدًا في القرآن العظيم. والمعنى: يقال لهم يوم القيامة: لقد جئتمونا كما خلقناكم أول مرة، أي حفاة عراة غرلاً، أي غير مختونين، كل واحد منكم فرد لا مال معه ولا ولد، ولا خدم ولا حشم.

وقد أوضح هذا المعنى في مواضع أخر، كقوله: ﴿ وَلَقَدُ عِثْتُمُونَا فُرُدَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَتُم مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَآءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَتَهُمْ فِيكُمْ شُرَكَةُ أَلْقَد تَقَطَّع بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّكُمْ شُفَعَآءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمُ أَتَهُمْ فِيكُمْ شُركَةُ أَلْقَد تَقَطَّع بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمْ تَزَعْمُونَ فِي مَ وقوله: ﴿ لَقَدْ أَحْصَلُهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا فِي وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ الْقِينَمَةِ فَرَدًا فِي ﴾، وقوله: ﴿ كَمَا بَدَأْنَآ أَوَّلَ حَمَلِي نَعْيدُوهُ وَعَدًا عَلَيْهِ مَعْدُدُونَ فَيْهُ كُولُونَ فَيْهُ كَمُ عَلَيْ فَي مُعُودُونَ فَيْهُ كَمَا تقدم.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ كُمَا خَلَقْنَكُو ﴾ «ما» مصدرية، والمصدر المنسبك منها ومن صلتها نعت لمصدر محذوف على حذف مضاف. وإيضاح تقريره: ولقد جئتمونا كما خلقناكم، أي: مجيئًا مثل مجيء خلقكم، أي: حفاة عراة غرلاً كما جاء في الحديث، وخالين من المال والولد. وهذا الإعراب هو مقتضى كلام أبي حيان في البحر. ويظهر لي أنه يجوز إعرابه أيضًا حالاً، أي: جئتمونا في حال كونكم مشابهين لكم في حالتكم الأولى، لأن التشبيه يؤول بمعنى الوصف، كما أشار له في الخلاصة بقوله: ويكثر الجمود في سعر وفي مُبْدِي تــأولٍ بــلا تكلُفِ كبعْه مُــدُا بكـذا يــدًا بيـد وكـر زيـد أسـدًا أي كـأسـد كبعْه مُــد أبــد أسـدًا أي كـأسـد وكـر زيـد أسـدًا أي كـأسـد

فقوله: "وكر زيد أسدًا أي كأسد" مثال لمُبْدي التأوُّل، لأنه في تأويل "كر" في حال كونه مشابهًا للأسد كما ذكرنا، واعلم أن حذف القول وإثبات / مقوله مطرد في اللغة العربية، وكثير في القرآن العظيم كما ذكرناه آنفًا. لكن عكسه وهو إثبات القول وحذف مقوله قليل جدًا، ومنه قول الشاعر:

لنحن الألى قلتم فأنى مُلِئتم برؤيتنا قبل اهتمام بكم رُعبا(١)

لأن المراد: لنحن الألى قلتم نقاتلهم، فحذف جملة «نقاتلهم» التي هي مقول القول. وقوله: ﴿ وَلَقَدَّ جِنَّتُمُونَا ﴾ عبر فيه بالماضي وأراد المستقبل، لأن تحقيق وقوع ذلك ينزله منزلة الواقع بالفعل. والتعبير بصيغة الماضي عن المستقبل لما ذكرنا كثير جدًا في القرآن العظيم، ومنه قوله هنا: ﴿ وَحَشَرْنَهُمْ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَعُرِضُوا عَلَىٰ العظيم، وقوله: ﴿ وَتُولِهُ عَلَىٰ وَقوله: ﴿ وَتُولِهُ عَلَىٰ وَقوله: ﴿ وَتُولِهُ عَلَىٰ وَقوله: ﴿ وَتُولِهُ عَلَىٰ وَقوله : ﴿ وَتُولِهُ وَقُولُه : ﴿ وَقُولُه اللَّهُ وَقُولُه اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ

\* قوله تعالى: ﴿ بَلْزَعَمْتُمْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُمْ مَّوْعِدًا ۞﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار زعموا أن الله لن يجعل لهم موعدًا. والموعد يشمل زمان الوعد ومكانه. والمعنى: أنهم زعموا أن الله لم يجعل وقتًا ولا مكانًا لإنجاز ما وعدهم على ألسنة رسله من البعث والجزاء والحساب.

وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من إنكارهم للبعث؛ جاء

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل.

مبينًا في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبَعَثُواً . ﴾ الآية، وقوله عنهم: ﴿ وَمَا نَحَنُّ بِمَبْعُوثِينَ ۞ ﴾، ﴿ وَمَا نَحَنُّ بِمُنشَرِينَ ۞ ﴾ ونحو ذلك من الآيات.

وقد بين الله تعالى كذبهم في إنكارهم للبعث في آيات كثيرة؛ كقوله في هذه السورة الكريمة : ﴿ بَلِ لَّهُم ٰ مُّوعِدُ لِّن يَجَدُواْ مِن دُونِيهِ مَوْىِلًا ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ قُلُ لِمَنَى وَرَقِى لَئَبَعَثُنَّ ثُمَّ لَنُنْبَوُّنَّ بِمَا عَمِلْتُمُّ . . ﴾ الآية ، وقُوله: ﴿ وَأَقَسَمُوا بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبَعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوثُ بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا ﴾، وقوله: ﴿ كُمَا بَدَأْنَآ أَوَّلَ خَـَلْقِ نُجِيدُمُّ وَعَدًا عَلَيْنآ إِنَّا كُنَّا فَنعِلِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ والآيات بمثل هذا كثيرة جدًا. وقد قدمنا في سورة «البقرة» وسورة «النحل» البراهينَ التي يكثر في القرآن العظيم الاستدلال بها على البعث.

111 وقوله تعالى في هذه الآية / الكريمة: ﴿ بَلِّ زَعَمْتُمْ ﴾ إضراب انتقالي من خبر إلى خبر آخر، لا إبطالي كما هو واضح. و«أن» في قوله: ﴿ أَلَّن نَجْعَلَ ﴾ مخففة من الثقيلة، وجملة الفعل الذي بعدها خبرها، والاسم ضمير الشأن المحذوف؛ على حد قوله في الخلاصة:

## وإن تخفف أن. . . الست

والفعل المذكور متصرف وليس بدعاء، ففصل بينه وبينها بالنفي؛ على حد قوله في الخلاصة:

وإن يكن فعلاً ولم بكن دعا. . البيتين

\* قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ

وَيَقُولُونَ يَوَيْلَنَنَا مَالِ هَلْذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلَهَأَ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكتاب يوضع يوم القيامة. والمراد بالكتاب: جنس الكتاب؛ فيشمل جميع الصحف التي كتبت فيها أعمال المكلفين في دار الدنيا. وأن المجرمين يشفقون مما فيه، أي يخافون منه، وأنهم يقولون: ﴿ يَوَيَلَنَنَا مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ ﴾. أي لا يترك ﴿ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً ﴾ من المعاصي التي عملنا ﴿ إِلّا أَحْصَلُهَا ﴾ أي ضبطها وحصرها.

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء موضحًا في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿ وَكُلُّ إِنْسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طَآبِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَعُخْرِجُ لَهُ وَيَ مَالْفِيكُمَةِ كِتَبَا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا ﴿ وَكُلَّ إِنْسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طَآبِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَعُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ كِتَبَا يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهُ الْقَرْأُ كِتنبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُومَ عَلَيْكَ حَسِيبًا إِنَى ﴾. وبين أن بعضهم يؤتى كتابه بيمينه. وبعضهم يؤتاه بشماله. وبعضهم يؤتاه وراء ظهره. قال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوقِى كِتَبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَلِيَننِي لَمُ أُوتَ كِتَبَيهُ إِنْ اللَّهِ ، وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوقِى كِتَبَهُ بِشِمَالِهِ عَلَيْكُ إِنَّ فَاللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَقَلْ يَعْلَى اللَّهُ وَقَلَى اللَّهُ وَقَلَى اللَّهُ وَقَلَى اللَّهُ وَقَلَى اللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَقَلْ اللَّهُ وَقَلَى اللَّهُ وَقَلْ اللَّهُ وَقَلْ عَلَى اللَّهُ وَقَلْ عَلَيْكُ وَيَصَلَى سَعِيرًا إِنَى اللَّهُ وَقَلْ قَدْمِنا هذا فَي سورة «بني إسرائيل». وما ذكره من وضع الكتاب هنا ذكره في سورة «بني إسرائيل». وما ذكره من وضع الكتاب هنا ذكره في «الزمر» في قوله: ﴿ وَأَشَرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ وَجُونَى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِ. . ﴾ الآية / .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ تقدم معنى مثله في الكلام على قوله: ﴿ ﴿ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت . . ﴾ الآية . والمجرمون: جمع المجرم، وهو اسم فاعل الإجرام. والإجرام: ارتكاب الجريمة، وهي الذنب العظيم الذي يستحق صاحبه عليه

النكال. ومعنى كونهم ﴿مُشَفِقِينَ مِمّا فِيهِ ﴾: أنهم خائفون مما في ذلك الكتاب من كشف أعمالهم السيئة، وفضيحتهم على رءوس الأشهاد، وما يترتب على ذلك من العذاب السرمدي. وقولهم: ﴿يَوَيِّلَنَنا﴾ الويلة: الهلكة، وقد نادوا هلكتهم التي هلكوها خاصة من بين الهلكات فقالوا: يا ويلتنا! أي يا هلكتنا احضري فهذا أوان حضورك! وقال أبو حيان في البحر: المراد من بحضرتهم: كأنهم قالوا: يا من بحضرتنا انظروا هلكتنا. وكذا ما جاء من نداء مالا يعقل كقوله: ﴿يَتَأَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾، ﴿بَحَسَرَقَى عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ يعقل كقوله: ﴿يَتَأَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾، ﴿بَحَسَرَقَى عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ يعقل كقوله: ﴿يَتَأَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾، ﴿بَحَسَرَقَى عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ يعقل كقوله: ﴿يَتَأَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾، ﴿ بَحَسَرَقَى عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ يعقل كقوله: ﴿ يَتَأَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ ، ﴿ بَحَسَرَقَى عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ

يا عجبًا لهذه الفليقة.

فيا عجبًا من رحلها المتحمَّل.

إنما يراد به تنبيه من يعقل بالتعجب مما حل بالمنادى. انتهى كلام أبي حيان. وحاصل ما ذكره: أن أداة النداء في قوله: ﴿ يَوَيّلْنَا﴾ ينادى بها محذوف، وأن ما بعدها مفعول فعل محذوف، والتقدير كما ذكره: يا من بحضرتنا انظروا هلكتنا. ومعلوم أن حذف المنادى مع إثبات أداة النداء، ودلالة القرينة على المنادى المحذوف مسموع في كلام العرب؛ ومنه قول عنترة في معلقته:

يا شاةَ ما قَنَصِ لِمَن حلَّتْ له حَرُمَت عليَّ وليتها لم تَحْرُم يعني: يا قوم انظروا شاة قنص. وقول ذي الرمة:

ألا يا اسلمي يا دارَمَيَّ على البِلَى ولا زال مُنْهَلاً بِجَرْعانك القَطْر يعني: يا هذه اسلمي. وقوله تعالى: ﴿ مَالِهَذَا ٱلْكِتَابِ ﴾ أي: أي شيء ثبت لهذا الكتاب ﴿ لاَ يُعْادِرُ ﴾ أي لا يترك ﴿ صَغِيرةً وَلا كَبِيرةً ﴾ أي من المعاصي. وقول من قال: الصغيرة القُبْلة، والكبيرة الزني، ونحو ذلك من الأقوال في الآية، إنما هو على سبيل التمثيل لا على سبيل الحصر. وللعلماء / اختلاف كثير في تعريف الكبيرة معروف في الأصول. وقد صرح تعالى بأن المنهيات منها كبائر. ويفهم من ذلك أن منها صغائر. وبين أن اجتناب الكبائر يكفر الله به الصغائر؛ وذلك في قوله: ﴿ إِن تَجَتَّنِبُوا كَبَايِر مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُكُفِّر عَنكُمُ وذلك في قوله: ﴿ إِن تَجَتَّنِبُوا كَبَايِر مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّر عَنكُمُ قال: ضجوا من الصغائر قبل الكبائر، وجملة ﴿ لاَ يُعَادِرُ ﴾ حال من قال: ضجوا من الصغائر قبل الكبائر، وجملة ﴿ لاَ يُعَادِرُ ﴾ حال من

## تنبيه

هذه الآية الكريمة يفهم منها: أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة؛ لأنهم وجدوا في كتاب أعمالهم صغائر ذنوبهم محصاة عليهم، فلو كانوا غير مخاطبين بها لما سجلت عليهم في كتاب أعمالهم. والعلم عند الله تعالى.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنهم في يوم القيامة يجدون أعمالهم التي عملوها في الدنيا حاضرة محصاة عليهم. وأوضح هذا أيضًا في غير هذا الموضع، كقوله: ﴿ يَوْمَ تَجِدُكُ لَنَفْسِ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُعْضَدُّ وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدُا بَعِيدًا ﴾، مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُعْضَدُّ أَو مَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدُا بَعِيدًا ﴾، وقوله: وقوله تعالى: ﴿ هُنَالِكَ بَبْلُوا كُلُ نَفْسِ مَّا أَسَلَفَتُ . . ﴾ الآية، وقوله:

﴿ يُنَتُوا الْإِنْكُ يَوْمَ لِهِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ ﴿ إِنَّهُ ﴾ ، وقوله : ﴿ يَوْمَ تُبَلَى اَلْسَرَآبِهُ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات .

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه لا يظلم أحدًا، فلا ينقص من حسنات محسن، ولا يزيد من سيئات مسيء، ولا يعاقب على غير ذنب.

وأوضح هذا المعنى في مواضع أخر، كقوله: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَظْلِمُ اللّهَ اللّهَ لَا يَظْلِمُ اللّهَ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُوٓاْ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِهِ ۗ﴾.

قدمنا في سورة «البقرة» أن قوله تعالى: ﴿ السّجُدُوا لِآدَمَ ﴾ محتمل لأن يكون أمرهم بذلك قبل وجود آدم أمرًا معلقًا على وجوده. ومحتمل لأنه أمرهم بذلك تنجيزًا بعد وجود آدم. وأنه جل وعلا بين في سورة «الحجر» وسورة «ص» أن أصل الأمر بالسجود متقدم على خلق آدم معلق عليه. قال في «الحجر»: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ

لِلْمَلَكِيْكَةِ إِنِّى خَلِقُ بَشَكُرًا مِّن صَلْصَنلِ مِّنْ حَمَا مِّسَنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَمُ سَنجِدِينَ ﴿ وَقَالَ فِي «ص»: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّي خَلِقًا بَشَرًا مِن طِينٍ ﴾ وقال في «ص»: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِي خَلِقًا بَشَرًا مِن طِينٍ ﴾ ولا خَلِقًا بَشَرًا مِن طِينٍ ﴾ ولا ينافي هذا أنه بعد وجود آدم جدد لهم الأمر بالسجود له تنجيزًا.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَسَجَدُوا ﴾ محتمل لأن يكونوا سجدوا كلهم أو بعضهم، ولكنه بين في مواضع أخر أنهم سجدوا كلهم، كقوله: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتَيِكَةُ كُلُهُمْ ٱجْمَعُونَ ۞ ﴿ وَنحوها من الآيات.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ كَانَ مِنَ الْجِنِ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِيهِ ﴾ ظاهر في أن سبب فسقه عن أمر ربه كونه من الجن. وقد تقرر في الأصول في «مسلك النص» وفي «مسلك الإيماء والتنبيه»: أن الفاء من الحروف الدالة على التعليل، كقولهم: سرق فقطعت يده، أي لأجل سرقته. وسها فسجد، أي لأجل سهوه، ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَ عُوا أَيْدِيَهُما ﴾ أي لعلة سرقتهما. وكذلك قوله هنا: ﴿ كَانَ مِنَ الْجِنِ فَفَسَقَ ﴾ أي لعلة كينونته من الجن، لأن هذا الوصف فرق بينه وبين الملائكة، لأنهم امتثلوا الأمر وعصا هو. ولأجل ظاهر هذه الآية الكريمة / ذهبت جماعة من العلماء إلى أن إبليس ليس من الملائكة في الأصل بل من الجن، وأنه كان يتعبد معهم، فأطلق عليه اسمهم لأنه تبع لهم، كالحليف في القبيلة يطلق عليه اسمها.

والخلاف في إبليس هل هو ملك في الأصل وقد مسخه الله شيطانًا، أو ليس في الأصل بملك، وإنما شمله لفظ الملائكة

17.

لدخوله فيهم وتعبده معهم؛ مشهور عند أهل العلم. وحجة من قال: إن أصله ليس من الملائكة أمران: أحدهما: عصمة الملائكة من ارتكاب الكفر الذي ارتكبه إبليس؛ كما قال تعالى عنهم: ﴿ لَا يَسْمِقُونَ اللّهَ مَا أَمَرِهُمْ وَيَفْعُلُونَ مَا يُوْمَرُونَ ﴿ فَيَ اللّهِ على : ﴿ لَا يَسْمِقُونَهُ وَاللّهُ مَا أَمَرِهُم يَعْمَلُونَ هَا فَي والثاني: أن الله صرح في هذه الآية الكريمة بأنه من الجن، والجن غير الملائكة. قالوا: وهو نص قرآني في محل النزاع. واحتج من قال: إنه ملك في الأصل بما تكرر في الآيات القرآنية من قوله: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَيِّكَةُ كُلُّهُم المَعْوَنَ فَي الأيات القرآنية من قوله: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَيِّكَةُ كُلُّهُم الملائكة المَلَيِّكَةُ عَلَلُهُم الملائكة بمن الملائكة الملائكة بمن الملائكة المن في الاستثناء الاتصال لا الانقطاع. قالوا: ولا حجة لمن خالفنا في قوله تعالى: ﴿ كَانَ مِن الملائكة من الملائكة ، خلقوا من بين الملائكة من الملائكة ، خلقوا من بين الملائكة من الجن على الملائكة ؛ ومنه قول الأعشى في سليمان بن داود:

وسَخَّر من جن الملائك تسعة قيامًا لديه يعملون بلا أجر

قالوا: ومن إطلاق الجن على الملائكة قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ فَسَبَّا ﴾ عند من يقول: بأن المراد بذلك قولهم: الملائكة بنات الله \_ سبحانه وتعالى عن كل مالا يليق بكماله وجلاله علوا كبيرًا \_ وممن جزم بأنه ليس من الملائكة في الأصل لظاهر هذه الآية الكريمة: الحسن البصري، ونصره الزمخشري في تفسيره. وقال القرطبي في تفسير سورة «البقرة»: إن كونه من الملائكة هو

قول الجمهور: ابن عباس، وابن مسعود، وابن جريج، وابن المسيب، وقتادة وغيرهم. وهو اختيار الشيخ أبي الحسن، ورجحه الطبري، وهو ظاهر قوله: ﴿إِلَّا إِبْلِيسَ﴾ اهـ. وما يذكره المفسرون / عن جماعة من السلف كابن عباس وغيره: من أنه كان من أشراف الملائكة، ومن خزان الجنة، وأنه كان يدبر أمر السماء الدنيا، وأنه كان اسمه عزازيل، كله من الإسرائيليات التي لا معول عليها.

وأظهر الحجج في المسألة؛ حجة من قال: إنه غير ملك؛ لأن قوله تعالى: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ.. ﴾ الآية، هو أظهر شيء في الموضوع من نصوص الوحي. والعلم عند الله تعالى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ أَي خرج عن طاعة أمر ربه. والفسق في اللغة: الخروج؛ ومنه قول رؤية بن العجاج:

يَهْوِينَ في نجد وغورًا غائرا فواسقًا عن قَصْدِها جوائرا

وهذا المعنى ظاهر لا إشكال فيه. فلا حاجة لقول من قال: إن ﴿ عَن ﴾ سببية، كقوله: ﴿ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِيّ ءَالِهَ لِنَا عَن قَوْلِك ﴾ أي بسببه، وأن المعنى: ففسق عن أمر ربه، أي بسبب أمره حيث لم يمتثله، ولا غير ذلك من الأقوال.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَ آءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوُّ بِنِسَ لِلظَّلِلِمِينَ بَدَلًا ﴾ الهمزة فيه للإنكار والتوبيخ، ولاشك أن فيها معنى الاستبعاد كما تقدم نظيره مرارًا. أي: أَبعْدَ ما ظهر منه من الفسق والعصيان، وشدة العداوة لكم ولأبويكم آدم

وحواء، تتخذونه وذريته أولياء من دون خالقكم جل وعلا! بئس للظالمين بدلاً من الله إبليس وذريته! وقال: ﴿لِلظَّلِمِينَ ﴾ لأنهم اعتاضوا الباطل من الحق، وجعلوا مكان ولايتهم لله ولايتهم لإبليس وذريته. وهذا من أشنع الظلم الذي هو في اللغة: وضع الشيء في غير موضعه؛ كما تقدم مرارًا. والمخصوص بالذم في الآية محذوف دل عليه المقام، وتقديره: بئس البدل من الله إبليس وذريته. وفاعل ﴿ بِنْسَ ﴾ ضمير محذوف يفسره التمييز الذي هو ﴿ بَدَلًا ﴿ على حد قوله له في الخلاصة:

ويرفعان مضمرًا يفسره مميز كنعم قومًا معشره

والبدل: العوض من الشيء، وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة / من عداوة الشيطان لبني آدم جاء مبينًا في آيات أخر؛ كقوله: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُرْعَدُوُّ فَأَتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾. وكذلك الأبوان، كما قال تعالى: ﴿ فَقُلْنَا يَتَادَمُ إِنَّ هَنَا عَدُوُّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴿ فَكُلْ يُخْرِجَنَّكُم مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴿ فَكُلْ يَعَادُمُ إِنَّ هَنَا عَدُوُّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُم مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴿ فَكُلْ يَكُونُ وَلَا يَعَالَى اللّهُ عَلَا يَعَالَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا يَعْرَبَعَنَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

وقد بين في غير هذا الموضع: أن الذين اتخذوا الشياطين أولياء بدلاً من ولاية الله يحسبون أنهم في ذلك على حق؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمُ اَتَّخَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَاءً مِن دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهَ مَدُونَ إِنَّهُ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهَ مَدُونَ إِنَّهُ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهَ مَدُونَ إِنَّهُ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهُ مَدُونَ إِنَّهُ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهُ مَدُونَ إِنَّهُ وَيَعْسَبُونَ أَنْهُم مُهُ مَا الله وَيَعْسَبُونَ أَنْهُم مُهُ مَا الله وَيَعْسَبُونَ أَنْهُم الله وَيَعْسَلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّعْوَتِ فَقَائِلُوا أَوْلِيآ مَا الله وَيَعْسَلُوا أَوْلِيآ وَلِياءَ الشيطان؛ الشَّيَطُنِ أَنْ الله يَعْلَى الله وَيَعْسَلُونَ أَوْلِيآ وَلِياءَ الله وَيَعْسَلُوا الله وَيَعْسَلُونَ فِي سَبِيلِ الله الله وَيَعْسَلُوا أَوْلِيآ وَلِياءَ الله وَيَعْسَلُوا الله وَيَعْسَلُوا الله وَيَعْسَلُوا الله وَيَعْسَلُوا الله وَيَعْسَلُوا الله وَيْ الله وَيَعْسَلُوا الله وَيَعْسَلُوا الله وَيَعْسَلُوا الله وَيَعْسَلُوا الله وَيْ الله وَيْ الله وَيْ الله وَيْ الله وَيْ الله وَيْعَالُوا الله وَيْلِيا الله وَيْ الله وي الله الله وي الل

مُّؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَذُرِّيَّتَكُو ﴾ دليل على أن للشيطان ذرية؛ فادعاء أنه لا ذرية له مناقض لهذه الآية مناقضة صريحة كما ترى. وكل ما ناقض صريح القرآن فهو باطل بلاشك! ولكن طريقة وجود نسله هل هي عن تزويج أو غيره، لا دليل عليها من نص صريح، والعلماء مختلفون فيها. وقال الشعبي: سألني رجل: هل لإبليس زوجة؟ فقلت: إن ذلك عرس لم أشهده! ثم ذكرت قوله تعالى: ﴿ أَفَنَتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ وَأُولِكَ آءَ مِن دُونِي ﴾ فعلمت أنه لا تكون ذرية إلا من زوجة فقلت: نعم. وما فهمه الشعبي من هذه الآية من أن الذرية تستلزم الزوجة رُوِي مثله عن قتادة. وقال مجاهد: إن كيفية وجود النسل منه أنه أدخل فرجه في فرج نفسه فباض خمس بيضات؛ قال: فهذا أصل ذريته. وقال بعض أهل العلم: إن الله تعالى خلق له في فخذه اليمني ذكرًا، وفي اليسرى فرجًا، فهو ينكح هذا بهذا فيخرج له كل يوم عشر بيضات، يخرج من كل بيضة سبعون شيطانًا وشيطانة. ولا يخفى أن هذه الأقوال ونحوها لا معوَّل عليها لعدم اعتضادها بدليل من كتاب أو سنة. فقد دلت الآية الكريمة على أن له ذرية. أما كيفية ولادة تلك الذرية / فلم يثبت فيه نقل صحيح، ومثله لا يعرف بالرأي. وقال القرطبي في تفسير هذه الآية: قلت: الذي ثبت في هذا الباب من الصحيح ما ذكره الحميدي في الجمع بين الصحيحين عن الإمام أبي بكر البرقاني: أنه خرج في كتابه مسندًا عن أبي محمد عبدالغني بن سعيد الحافظ، من رواية عاصم، عن أبي عثمان، عن سلمان قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تكن أول من يدخل السوق ولا آخر من

يخرج منها، فيها باض الشيطان وفرخ» وهذا يدل على أن للشيطان ذرية من صلبه.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: هذا الحديث إنما يدل على أنه يبيض ويفرخ، ولكن لا دلالة فيه على ذلك؛ هل هي من أنثى هي زوجة له، أو من غير ذلك. مع أن دلالة الحديث على ما ذكرنا لا تخلو من احتمال؛ لأنه يكثر في كلام العرب إطلاق باض وفرخ على سبيل المثل؛ فيحتمل معنى باض وفرخ أنه فعل بها ما شاء من إضلال وإغواء ووسوسة ونحو ذلك على سبيل المثل، لأن الأمثال لا تُغَيَّر ألفاظها.

وما يذكره كثير من المفسرين وغيرهم من تعيين أسماء أولاده ووظائفهم التي قلدهم إياها؛ كقوله: زَلَنْبور صاحب الأسواق. وثَبْر صاحب المصائب يأمر بضرب الوجوه وشق الجيوب ونحو ذلك. والأعور صاحب أبواب الزنى، ومسوط صاحب الأخبار يلقيها في أفواه الناس فلا يجدون لها أصلاً. وداسم هو الشيطان الذي إذا دخل الرجل بيته فلم يسلم ولم يذكر اسم الله بَصَّرَه مالم يرفع من المتاع وما لم يحسن موضعه يثير شره على أهله. وإذا أكل ولم يذكر اسم الله أكل معه. والولهان صاحب الطهارة يوسوس فيها. والأقيس صاحب الصلاة يوسوس فيها. ومرة صاحب المزامير وبه كان يكنى إبليس، إلى غير ذلك من تعيين أسمائهم ووظائفهم؛ كله لا معول عليه؛ إلا ما ثبت منه عن النبى على النبي المناهم ووظائفهم؛ كله

ومما ثبت عنه على من تعيين وظيفة الشيطان واسمه ما رواه مسلم رحمه الله في صحيحه: حدثنا يحيى بن خلف الباهلي،

178

حدثنا عبدالأعلى عن سعيد الجريري عن أبي العلاء: أن عثمان بن / أبي العاص أتى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله، إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي وقراءتي يُلبسها عليًّ!! فقال: رسول الله ﷺ «ذاك شيطان يقال له خنزب. فإذا أحسسته فتعوذ بالله منه، واتفل عن يسارك ثلاثًا» قال: ففعلت ذلك فأذهبه الله عني.

وتحريش الشيطان بين الناس وكون إبليس يضع عرشه على البحر، ويبعث سرايا فيفتنون الناس فأعظمهم عنده أعظمهم فتنة؛ كل ذلك معروف ثابت في الصحيح. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ مُلَا أَشْهَدتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْشُهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴿ ﴾.

التحقيق في معنى هذه الآية الكريمة؛ أن الله يقول: ما أشهدت إبليس وجنوده؛ أي ما أحضرتهم خلق السماوات والأرض، فأستعين بهم على خلقها ولا خلق أنفسهم، أي ولا أشهدتهم خلق أنفسهم، أي ما أشهدت بعضهم خلق بعضهم فأستعين به على خلقه، بل تفردت بخلق جميع ذلك بغير معين ولا ظهير! فكيف تصرفون لهم حقي وتتخذونهم أولياء من دوني وأنا خالق كل شيء؟!.

اللَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ . . ﴾ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الآية ، الآية ، إلى غير ذلك من الآيات كما قدمناه مرارًا .

وقال بعض العلماء ﴿ وَلَاخَلْقَ أَنفُسِهِمْ ﴾ أي: ما أشهدتهم خلق أنفسهم؛ بل خلقتهم على ما أردت وكيف شئت / .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴿ ﴾ فيه الإظهار في محل الإضمار، لأن الأصل الظاهر: وما كنت متخذهم عضدًا، كقوله: ﴿ ﴿ مُنَّا أَشْهَدَتُهُمْ ﴾ والنكتة البلاغية في الإظهار في محل الإضمار هي ذمه تعالى لهم بلفظ الإضلال. وقوله: ﴿ عَضُدًا إِنْ ﴾ أي أعوانًا.

وفي هذه الآية الكريمة: التنبيه على أن الضالين المضلين لا تنبغي الاستعانة بهم، والعبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب. والمعنى المذكور أشير له في مواضع أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنَ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴿ وَالظهير: المعين، والمضلون: الذين يضلون أتباعهم عن طريق الحق. وقد قدمنا معنى الضلال وإطلاقاته في القرآن بشواهده العربية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَدَعَوْهُمُ فَلَا يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقًا ﴿ ﴾ .

أي: واذكر يوم يقول الله جل وعلا للمشركين الذين كانوا يشركون معه الآلهة والأنداد من الأصنام وغيرها من المعبودات من

دون الله توبيخًا لهم وتقريعًا: نادوا شركائي الذين زعمتم أنهم شركاء معي، فالمفعولان محذوفان، أي: زعمتموهم شركاء لي كذبًا وافتراء. أي: ادعوهم واستغيثوا بهم لينصروكم ويمنعوكم من عذابي، فدعوهم فلم يستجيبوا لهم، أي فاستغاثوا بهم فلم يغيثوهم.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من عدم استجابتهم لهم إذا دعوهم يوم القيامة جاء موضحًا في مواضع أخرِ، كقوله تعالى في سورة «القصص»: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيَّنَ شُرَّكَآءِ كَ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ إِ تَزْعُمُونَ ١ إِنَّ قَالَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ رَبُّنَا هَتَوْلَآءِ ٱلَّذِينَ أَغْوَيْنَا أَغْوَيْنَا هُمْ كُمَا غَوَيْنَأَ تَبَرَّأَنَآ إِلَيْلَكُ مَا كَانُوٓا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴿ وَقِيلَ ٱدْعُواْ شُرِّكَآءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَرَأُواْ الْعَذَابُ لَوْ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْنَدُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِيهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ١ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلُوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَحَابُواْ لَكُوْ وَيَوْمَ ٱلْقِيْكَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَيِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ١٠٠٠ وقوله: ﴿ وَمَن أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآيِهِمْ غَيْلُونَ ﴾ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَاءَ وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ۞ ، وقوله: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُوسِ ٱللَّهِ ءَالِهَةَ لِيَكُونُوا لَمُمْ عِزَّا ۞ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ وَلَوْ لَهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدَّ جِنْتُمُونَا فُرَادَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُمُ مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمَّ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمُّ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرِّكُوًّأً لَقَد تَّقَطُّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴿ ﴾ ، والآيات في تبرئهم منهم يوم القيامة، وعدم استجابتهم لهم كثيرة جدًا. وخطبة الشيطان المذكورة في سورة إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ ٱلْأَمْرُ لِكَ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدُّتُكُرُ فَأَخَلَفْتُ كُمُّ - إلى قوله - إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكَ مُمُونِ مِن قَبَلُ ﴾ من

قبيل ذلك المعنى المذكور في الآيات المذكورة.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقَا ﴿ الْحَالَفِ الْحَالَفِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ اللهِ مِن ثلاث جهات:

الأولى: في المراد بالظرف الذي هو «بين». والثانية: في مرجع الضمير. والثالثة: في المراد بالموبق. وسنذكر هنا أقوالهم، وما يظهر لنا رجحانه منها إن شاء الله تعالى.

أما الموبق؛ فقيل: المهلك. وقيل واد في جهنم. وقيل الموعد. قال صاحب الدر المنثور: أخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم من طريق علي عن ابن عباس في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقًا ﴾ يقول: مهلكًا. وأخرج ابن أبي شيبة وابن المنذر عن مجاهد في قوله: ﴿ مَّوْبِقًا ۞ ﴾ يقول: مهلكًا. وأخرج ابن أبي شيبة وابن المنذر عن مجاهد في قوله: ﴿ مُّوبِقًا ۞ ﴾ قال: واد في جهنم. وأخرج عبدالله بن أحمد في زوائد الزهد، وابن جرير وابن المنذر وابن / أبي حاتم، والبيهقي في الشعب عن أنس في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ مَّوْبِقًا ﴿ فَا قَالَ: واد في جهنم من قيح ودم. وأخرج أحمد في الزهد، وابن جرير وابن أبي حاتم، والبيهقي عن ابن عمر في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ مَّوْيِقًا ۞﴾ قال: هو واد عميق في النار، فرق الله به يوم القيامة بين أهل الهدى والضلالة. وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم عن عمرو البكالي قال: الموبق الذي ذكر الله: واد في النار، بعيد القعر، يفرق الله به يوم القيامة بين أهل الإسلام وبين من سواهم من الناس. وأخرج ابن أبي حاتم عن عكرمة في قوله تعالى: ﴿ مُونِهُا ١٠٠٠ ﴾ قال: هو نهر يسيل نارًا على حافتيه

حيات أمثال البغال الدهم، فإذا ثارت إليهم لتأخذهم استغاثوا بالاقتحام في النار منها. وأخرج ابن أبي حاتم عن كعب قال: إن في النار أربعة أودية يعذب الله بها أهلها: غليظ، وموبق، وأثام، وغى. انتهى كلام صاحب الدر المنثور.

ونقل ابن جرير عن بعض أهل العلم بكلام العرب من أهل البصرة؛ أن الموبق: الموعد، واستدل لذلك بقول الشاعر:

وحادَ شَرَوْرَى والسِّتار فلم يدع تِعارًا له والوادِيَيْـن بمَـوْبِـق

يعني بموعد. والتحقيق: أن الموبق المهلك، من قولهم وَبَق يَبِق، كوَعَد يَعِد: إذا هلك. وفيه لغة أخرى وهي: وَبِق يَوْبَق كوَجِل يَوْجل. ولغة ثالثة أيضًا وهي: وَبِق يَبِقُ كَورِث يَرِث. ومعنى كل ذلك: الهلاك. والمصدر من وَبَق \_ بالفتح \_ الوبوق على القياس، والوبق. ومن وَبِق \_ بالكسر \_ الوبَق بفتحتين على القياس. وأوبقته ذنوبه: أهلكته، ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ أَوْيُوبِقَهُنَّ بِمَا كُسَبُوا ﴾ ذنوبه: يهلكهن، ومنه الحديث: «فموبق نفسه أو بائعها فمعتقها» وحديث «السبع الموبقات» أي المهلكات، ومن هذا المعنى قول زهير:

ومن يشتري(١) حسنَ الثناءِ بماله يَصُن عرضَه عن كلِّ شنعاءَ موبِقِ

وقول من قال: إن الموبق العداوة، وقول من قال: إنه المجلس؛ / كلاهما ظاهر السقوط. والتحقيق فيه هو ما قدمنا.

(١) الديوان: «يلتمس».

وأما أقوال العلماء في المراد بلفظة «بين» فعلى قول الحسن ومن وافقه: أن الموبق العداوة، فالمعنى واضح؛ أي وجعلنا بينهم عداوة؛ كقوله: ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَهِنِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُقٌ . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا اَتَّخَذْتُر مِّن دُونِ اللَّهِ أَوْلَئَنَا مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَ ۖ ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا . ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات. ولكن تفسير الموبق بالعداوة بعيد كما قدمنا. وقال بعض العلماء: المراد بالبين في الآية: الوصل؛ أي وجعلنا تواصلهم في الدنيا ملكًا لهم يوم القيامة؛ كما قال تَعَالَى: ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ الَّتِيعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ وَرَأَوُا ٱلْعَكَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿ فَي المواصلات التي كانت بينهم في الدنيا. وكما قال: ﴿ كَلَّأْ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ ﴾، وكما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَكُفُرُ بَعَضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَثُ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ ونحو ذلك من الآيات. وقال بعض العلماء: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيُّنَّهُم مُّوبِقًا ﴿ ﴾: جعلنا الهلاك بينهم؛ لأن كلاً منهم معين على هلاك الآخر لتعاونهم على الكفر والمعاصي فهم شركاء في العذاب؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيُوْمَ إِذ ظَّلَمْتُمْ أَتَّكُمْ فِي ٱلْعَنْدَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾، وقوله: ﴿ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لَّا نَعْلَمُونَ ۞ ﴾ ومعنى هذا القول مروي عن ابن زيد. وقال بعض العلماء: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ مَّوْبِقًا ﴿ أَي بين المؤمنين والكافرين موبقًا، أي مهلكًا يفصل بينهم، فالداخل فيه في هلاك، والخارج عنه في عافية.

وأظهر الأقوال عندي وأجراها على ظاهر القرآن، أن المعنى: وجعلنا بين الكفار وبين من كانوا يعبدونهم ويشركونهم مع الله موبقًا أي مهلكًا؛ لأن الجميع يحيط بهم الهلاك من كل جانب،

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ ﴾ قرأه عامة السبعة ما عدا حمزة بالياء المثناة التحتية. وقرأه حمزة «نقول» بنون العظمة، وعلى قراءة الجمهور فالفاعل ضمير يعود إلى الله، أي يقول هو، أي الله.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن المجرمين يرون النار يوم القيامة، ويظنون أنهم مواقعوها، أي مخالطوها وواقعون فيها. والظن في هذه الآية بمعنى اليقين؛ لأنهم أبصروا الحقائق وشاهدوا الواقع. وقد بين تعالى في غير هذا الموضع أنهم موقنون

بالواقع؛ كقوله عنهم: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنَّا مُوفِئُونَ ﴿ هُ كَشَوْكُ أَلَيْهِمْ حَدِيدٌ ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْمُومْ حَدِيدٌ ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْمَوْمَ حَدِيدٌ ﴿ فَلَا قَالَطْن على البقين وَلَهُ تَعِلَى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةَ وَإِنّهَا لَكِيرَةً إِلّا عَلَى الْخَيْمِينَ ﴿ وَالسَّعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةَ وَإِنّهَا لَكِيرَةً إِلّا عَلَى الْخَيْمِينَ ﴿ وَالسَّعِينَ فَي اللّهِ اللّهِ عَلَى الْخَيْمِينَ فَي اللّهِ مَا اللّهِ عَلَى اللّهُ وَالشَّهُ مَا اللّهُ مَا الْمُعْمِينَ فَي اللّهُ وَاللّهُ مَع الصَّعَلِينَ فَي اللّهُ وَاللّهُ مَع الصَّعْمِينَ فَي اللّهُ وَاللّهُ مَع الصَّعْمِينَ فَي اللّهُ وَاللّهُ مَع الصَّعْمِينَ فَي اللّهُ وَاللّهُ مَعْ السَّعْمِينَ اللّهُ وَاللّهُ مَعْ السَّعْمِينَ فَي اللّهُ وَاللّهُ مَعْ السَّعْمِينَ اللّهُ وَقُولُهُ مَا أَمُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ مَعْ السَّعْمِينَ اللّهُ مَلْ اللّهُ وَاللّهُ مَعْمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَعْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

فقلت لهم ظنوا بألفَي مُدَجَّج سراتهم في الفارسي المسرد وقول عميرة بن طارق:

بأن تغتزوا قومي وأقعد فيكم وأجعل مني الظن غيبًا مرجمًا

وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن المجرمين يرون النار، وبين في موضع آخر أنها هي تراهم أيضًا، وهو قوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبُ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ اللَّهُ مَن مَكَانِ بَعِيدِ سَمِعُواْ لَمَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿ اللَّهُ وَما جرى على ألسنة العلماء من أن الظن جل الاعتقاد اصطلاح للأصوليين والفقهاء. ولا مشاحة في الاصطلاح.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَمْ يَجِدُواْ عَنَّهَا مَصْرِفًا إِنَّ ﴾

14.

المصْرِف: المَعْدِل، أي: ولم يجدوا عن النار مكانًا ينصرفون إليه ويعدلون إليه، ليتخذوه ملجأ ومعتصمًا ينجون فيه من عذاب الله. ومن إطلاق المصرف على المعدل بمعنى مكان الانصراف للاعتصام بذلك المكان؛ قول أبي كبير الهذلي:

أزهيرُ هل عن شيبةٍ من مَصْرِف أم لا خلودَ لباذلٍ متكلَّفِ

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ ﴾ من رأى البصرية، فهي تتعدى لمفعول واحد، والتعبير بالماضي عن المستقبل نظرًا لتحقق الوقوع، فكان ذلك لتحقق وقوعه كالواقع بالفعل، كما تقدم مرارًا. والعلم عند الله تعالى.

قوله: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا ﴾ أي ردَّدنا وكثَرْنا تصريف الأمثال بعبارات / مختلفة، وأساليب متنوعة في هذا القرآن للناس؛ ليهتدوا إلى الحق، ويتعظوا؛ فعارضوا بالجدل والخصومة. والمثل: هو القول الغريب السائر في الآفاق. وضُرْب الأمثال كثير في القرآن جدًا؛ كما قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ اللّهَ لَا يَسْتَحِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾، ومن أمثلة ضرب المثل فيه: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلًا فَأَسَتَعِعُوا لَهُ وَمِن أَمثلة ضرب المثل فيه: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلًا فَأَسَتَعِعُوا لَهُ وَمِن أَمثلة مَن اللّهِ لَن يَغْلَقُوا ذُبَابًا وَلَو اجْتَمَعُوا لَهُ . ﴾ إن المثل الذيب القيل الله أن يَغْلُقُوا ذُبَابًا وَلَو اجْتَمَعُوا لَهُ . . ﴾ الله وقوله: ﴿ مَثُلُ اللّهِ مَثُلُ اللّهِ مَن دُونِ اللّهِ لَن يَغْلُمُ اللّهِ إِن عَمْ مِلْ اللّهِ الْعَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ مَثُلُ الْقَوْمِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْعَلَمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ سَآهُ مَثَلًا ٱلْقَوْمُ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَدِينَا ﴾ الآية، وكقوله: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَئَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَادِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِنْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ. . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَاضْرِبْ لَمُهُمْ مَّثَلَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ. ﴾ الآية، وقوله: ﴿ ﴿ مُرَبُّ ٱللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمْلُوكًا لَّا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَن زَرَقْنَنهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهَـرًا هُـلُ يَسْـتَوُرُكُ ٱلْحَـمَدُ لِلَّهِ بَلَ ٱكْـتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُ لَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبْكَمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُوَ كَأَ عَلَىٰ مَوْلَئَهُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِ لَهُ لَا يَأْتِ جِغَيْرِ هَلْ يَسْتَوْى هُوَوَمَن يَأْمُرُ بِٱلْمَدَّلِ وَهُوَعَلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّثَكَلَا مِنْ أَنفُسِكُمٌّ هَل لَكُمْ مِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ مِن شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنتُدْ فِيهِ سَوَآةٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ . . . ﴾ الآية . والآيات بمثل هذا كثيرة جدًا . وفي هذه الأمثال وأشباهها في القرآن عبر ومواعظ وزواجر عظيمة جدًا، لا لبس في الحق معها؛ إلا أنها لا يعقل معانيها إلا أهل العلم؛ كما قال تُعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْسُلُ نَضْرِيُهُكَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَكَا ۖ إِلَّا ٱلْعَكَلِمُونَ ﷺ. ومن حكم ضرب المثل: أن يتذكر الناس؛ كما قال تعالى: ﴿ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُ مُ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾ .

وقد بين تعالى في مواضع أخر: أن الأمثال مع إيضاحها للحق يهدي بها / الله قومًا، ويضل بها قومًا آخرين؛ كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِّهِمٌ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِّهِمٌ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مِن رَبِّهِمٌ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا يُضِلُ بِهِ عَلَيْكًا وَيَهْدِى بِهِ عَكُثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ عَلَيْكًا وَمَا يُضِلُ بِهِ عَلَيْكًا وَيَهْدِى بِهِ عَلَيْكًا وَمَا يُضِلُ بِهِ وَمَا يُضِلُ بِهِ وَأَسْار إلى هذا المعنى في سورة وَمَا يُضِلُ بِهِ اللهَ عَلَى السَمَاءِ مَا عَلَيْكُ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْكُ مِنَ السَمَاءِ مَا عَلَيْكُ اللهُ فَسَالَتَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ مِنَ السَمَاءِ مَا عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُ مِنَ السَمَاءِ مَا عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُولُ مَا اللهُ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ مَنْكُولُ عَلَيْكُولُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُهُ اللّهُ عَلَيْكُولُهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْلُمُ عَلَيْكُولُونَ الْعُلُولُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُ

أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبِدَا رَّابِياً وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ عِلَيْهٍ أَوْمَتَعِ زَبِدُ مِثْلَمُ كُنْكِ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ وَٱلْبَطِلَّ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاتًهُ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُ فِي ٱلْأَرْضِ كَنْكِ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلأَمْثَالَ فَي اللَّرَبِي مَا لَكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلأَمْثَالَ فَي اللَّرَبِيمُ ٱلْحَسِّنَى وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلأَرْضِ جَمِيمًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لِمَا اللهُ مَعْهُ لَا أَنْتَكَوْا بِهِ عَلَيْهُ اللهِ الله الله عَلَيْهُ الله الله الله فيهم: ﴿ وَلَنْ الذِينَ لَم يَعقلوها، ولم يعرفوا ما أوضحته من الحقائق. فالفريق الأول: هم الذين قال الله فيهم: ﴿ وَيَهْدِي بِهِ الحقائق. فالفريق الثاني: هم الذين قال الله فيهم: ﴿ وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾، والفريق الثاني: هم الذين قال الله فيهم: ﴿ وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾، والفريق الثاني: هم الذين قال الله فيهم: ﴿ وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾، والفريق الثاني: هم الذين قال الله فيهم: ﴿ وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾، والفريق الثاني: هم الذين قال الله فيهم: ﴿ وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا ﴾، وقال فيهم: ﴿ وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلّا ٱلفَاسِ قِينَ إِنَا هُ فَي فَي اللهُ فَي فَعَلَى اللهُ فَي فَعَلَمُ اللهُ فَي فَعَلَمُ اللهُ عَنْ اللهُ فَي فَعَلَى اللهُ فَي فَالْ فَي فَي فَي فَالَ فِي هُمْ الْذِينَ قال فَي هُمْ وَمَا يُضِلُ بِهِ عِلَيْ الْفَاسِ قِينَ اللهُ فَي اللهُ مَنْ اللهُ فَي فَا لَا فَي هُمْ الْمُ اللهُ فَي مَا اللهُ عَلَيْ الْفَاسِ قِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَي مَا اللهُ فَي مُنْ اللهُ اله

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا ﴾ قال بعض العلماء: مفعول ﴿ صَرَّفْنَا ﴾ محذوف، تقديره: البينات والعبر وعلى هذا ف ﴿ مِن ﴾ لابتداء الغاية؛ أي: ولقد صرفنا الآيات والعبر من أنواع ضرب المثل للناس في هذا القرآن ليذكروا، فقابلوا ذلك بالجدال والخصام؛ ولذا قال: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ ٱحَثِرَ شَيْءِ جَدَلًا ﴿ قَلَا هُو الذي استظهره أبو حيان في البحر، ثم قال: وقال ابن عطية يجوز أن تكون ﴿ مِن ﴾ زائدة للتوكيد؛ فالتقدير: ولقد صرفنا كل مثل؛ فيكون مفعول ﴿ صَرَّفْنَا ﴾: ﴿ حَبُلِ مَثَلٍ ﴾ وهذا التخريج هو على مذهب الكوفيين والأخفش، لا على مذهب جمهور البصريين. انتهى الغرض من كلام صاحب البحر المحيط. وقال الزمخشري: / ﴿ مِن كُلِّ مَنْلٍ ﴾ من كل معنى هو كالمثل في غرابته الزمخشري: / ﴿ مِن صُلِّ مَنْ كُلْ معنى هو كالمثل في غرابته وحسنه اهـ.

وضابط ضَرْب المثل الذي يرجع إليه كل معانيه التي يفسر بها: هو إيضاح معنى النظير بذكر نظيره؛ لأن النظير يعرف بنظيره. وهذا المعنى الذي ذكره في هذه الآية الكريمة جاء مذكورًا في آيات أخر؛ كقوله في «الإسراء»: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَلَا اللَّهُ النَّاسِ إلَّا حَفُورًا ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَلَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ النَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَيَدُكُّرُوا وَمَا يَزِيدُهُمْ إلَّا نَفُورًا ﴿ وَقُولُه تَعَالَى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا وَصَرَقْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَنَّ يُحَدِثُ لَمُمْ فِكُرُ اللَّهُ ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَعَلَهُمْ يَنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَعَلَهُمْ يَنَاتُ لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَعَلَمُ مَنَالًا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثُلِ لَعَلَمُ مَنَالِ النَّاسِ فِي هَذَا اللَّهُ مَا يَعْ لِيَعْوَلُنَ ٱللَّذِينَ حَكَمُ مُنَالًا لِلنَّاسِ فِي مَنْ اللَّهُ مَا يَعْ فَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا يَا لَعْلَيْهُ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلِّ ﴾ أي ليذكروا ويتعظوا وينيبوا إلى ربهم؛ بدليل ١٣٤ قوله: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَّكُّرُوا ﴾ ، وقوله: / ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْشُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكُّرُونَ ١٠٠٠ فلما أَتْبَع ذلك بقوله: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنْسَانُ أَكْثَرُ شَيْءٍ جَدَلًا ﴿ ﴾، علمنا من سياق الآية أن الكفار أكثروا الجدل والخصومة والمراء لإدحاض الحق الذي أوضحه الله بما ضربه في هذا القرآن من كل مثل. ولكن كون هذا هو ظاهر القرآن وسبب النزول لا ينافي تفسير الآية الكريمة بظاهر عمومها؛ لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، كما بيناه بأدلته فيما مضى. ولأجل هذا لما طرق النبي ﷺ عليًا وفاطمة رضي الله عنهما ليلة فقال: «ألا تصليان»؟ وقال علي رضي الله عنه: يا رسول الله \_ ﷺ \_ إنما أنفسنا بيد الله، فإذا شاء أن يبعثنا بعثنا. انصرف النبي عَلِيُّهِ رَاجِعًا وَهُو يَضُرُبُ فَخَذُهُ وَيَقُولُ: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنْسَانُ أَكُثُرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴿ ﴾ والحديث مشهور متفق عليه. فإيراده ﷺ الآية على قول على رضى الله عنه «إنما أنفسنا بيد الله، فإذا شاء أن يبعثنا بعثنا»، دليل على عموم الآية الكريمة، وشمولها لكل خصام وجدل، لكنه قد دلت آیات أخر على أن من الجدل ما هو محمود مأمور به لإظهار الحق، كقوله تعالى: ﴿ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُّ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَا تُحَدِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَكِ إِلَّا بِٱلَّذِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ ، وقوله: ﴿ جَدَلًا ﴿ ﴾ منصوب على التمييز، على حد قوله في الخلاصة:

والفاعلَ المعنى انصِبَنْ بأفعلا مفضّلًا كأنت أعلى منزلا

وقوله: ﴿ أَكُثُرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴿ أَي: أَكْثُرُ الأَشْيَاءُ الَّتِّي يَتَأْتِي منها الجدل جدلاً كما تقدم. وصيغة التفضيل إذا أضيفت إلى نكرة

كما في هذه الآية، أو جردت من الإضافة والتعريف بالألف واللام؛ لزم إفرادها وتذكيرها كما عقده في الخلاصة بقوله:

وإنْ لمنكورٍ يُضَفْ أو جُرِّدا أُلْزِمَ تـذكيـرًا وأَنْ يُـوَحَـدا

وقال ابن جرير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة مبينًا بعض الآيات المبينة للمراد بجدل الإنسان في الآية الكريمة، بعد أن ساق سنده / إلى ابن زيد في قوله: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ ٱكَثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴿ فَ قال: الجدل الخصومة، خصومة القوم لأنبيائهم وردهم عليهم ما جاءوا به. وقرأ: ﴿ مَا هَنذَا إِلّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأَكُمُ مِمَّا تَأْكُونَ مِنَهُ وَقِرأ: ﴿ مَا هَنذَا إِلّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُونَ مِنَهُ وَقِرأ: ﴿ مَا هَنذَا إِلّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُونَ مِنَهُ وَقِرأ: ﴿ يُرِيدُ أَن يَنفَضَّلُ عَلَيْكُم بَهُ وقرأ (حتى وَيَشَربُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴾، وقرأ: ﴿ وَيَلْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ عَلَيْهِم بَابًا مِن ٱلسَّمَاءِ فَقَلُ اللّا يَن السَّمَاءِ فَقَلُ اللّا يَعْ مَنْ اللّا يَعْ مَنْ اللّا يَعْ مَنْ اللّا يَعْ مَا اللّا يَعْ مَا اللّا يَعْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ قَوْمٌ مُسَعُورُونَ ﴿ وَلَوْ فَنَحْنُونَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ عَلَى اللّهُ مَنْ الطبري .

ولاشك أن هذه الآيات التي ذكر عن ابن زيد أنها مفسرة لجدل الإنسان المذكور في الآية أنها كذلك، كما قدمنا أن ذلك هو ظاهر السياق وسبب النزول، والآيات الدالة على مثل ذلك كثيرة في القرآن العظيم. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوٓا إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْنِيهُمْ سُنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْنِيهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلًا ﴿ ﴾ .

في هذه الآية الكريمة وجهان من التفسير معروفان عند أهل العلم، وكلاهما تدل على مقتضاه آيات من كتاب الله تعالى، وأحد

الوجهين أظهر عندي من الآخر.

الأول منهما: أن معنى الآية: وما منع الناس من الإيمان والاستغفار إذ جاءتهم الرسل بالبينات الواضحات، إلا ما سبق في علمنا: من أنهم لا يؤمنون، بل يستمرون على كفرهم حتى تأتيهم سنة الأولين، أي سنتنا في إهلاكهم بالعذاب المستأصل. أو يأتيهم العذاب قبلًا. والظاهر أن ﴿ أَوْ ﴾ في هذه الآية مانعة خلو، فهي تجوز الجمع لإمكان إهلاكهم بالعذاب المستأصل في الدنيا كسنة الله في الأولين من الكفار، وإتيان العذاب إياهم يوم القيامة قبلاً. وعلى هذا القول فالآيات الدالة على هذا المعنى كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونُ ﴿ وَلَوْ جَآءَ تَهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَّىٰ يَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا تُغْنِي ٱلْآيَكَ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَّا يُؤْمِنُونَ ١٠٠٠ ، وقوله تعالى: ﴿ إِن تَعْرِضَ عَلَىٰ هُدَنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا ١٣٦ يَهْدِى مَن يُضِلُّ وَمَا لَهُم مِيِّن / نَّنْصِرِينَ ﴿ فَهُ ، وَكَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتَنْتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْعًا أَوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمُّ لَمُمَّ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيُّ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا ع

القول الثاني: أن في الآية الكريمة مضافًا محذوفًا، تقديره: وما منع الناس من الإيمان والاستغفار إلا طلبهم أن تأتيهم سنة الأولين، أو يأتيهم العذاب قبلًا.

والآيات الدالة على طلبهم الهلاك والعذاب عنادًا وتعنتًا كثيرة جدًا، كقوله عن قوم شعيب: ﴿ فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفَا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ اللَّهِ ﴾، وكقوله عن قوم هود: ﴿ قَالُوٓاْ أَجِنْتَنَا لِتَأْفِكُنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا

فَأْنِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِفِينَ ﴿ وَقَالُواْ يَنَصَلِنَ ﴿ وَقَالُواْ يَنَصَلِخُ ٱثْقِبَنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَقَالُواْ يَنَصَلِخُ ٱثْقِبَنَا بِعَذَابِ ٱللّهِ إِن قُومِ لُوط: ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلّا أَن قَالُواْ ٱثْقِبَنَا بِعَذَابِ ٱللّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِقِينَ ﴿ قَالُواْ يَنتُوحُ قَدَّ حَلَاتَنَا فَأَكُوا يَعْنَونُ وَ وَكُولُهُ عَن قوم نوح: ﴿ قَالُواْ يَنتُوحُ قَدَّ جَدَلْتَنَا فَأَلَوا يَعْنَونُ ﴿ وَكُلُولُهُ عَن قوم نوح: ﴿ قَالُواْ يَنتُوحُ قَدَّ جَدَلْنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِقِينَ ﴿ وَهِ ﴿ وَلَهُ مَا يَعْدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِقِينَ ﴿ وَهِ ﴾ .

فهذه الآيات وأمثالها في القرآن ذكر الله فيها شيئًا من سنة الأولين؛ أنهم يطلبون تعجيل العذاب عنادًا وتعنتًا. وبين تعالى أنه أهلك جميعهم بعذاب مستأصل، كإهلاك قوم نوح بالطوفان، وقوم صالح بالصيحة، وقوم شعيب بعذاب يوم الظلة، وقوم هود بالريح العقيم، وقوم لوط بجعل عالي قراهم سافلها، وإرسال حجارة السجيل عليهم، كماهو مفصل في الآيات القرآنية.

وبين في آيات كثيرة: أن كفار هذه الأمة كمشركي قريش سألوا العذاب كما سأله من قبلهم، كقوله: ﴿ وَإِذْ قَالُواْ اللّهُمَّ إِن كَاتَ هَنَا هُو الْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السّكَمَا وَ الْقِينَا بِعَذَابٍ أَلِيمِ إِنَّ ﴾، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ رَبّنَا عَجِلَ لَنَا قِطّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْجِسَابِ فَي عَذَابٍ أَلِيمِ أَلَى اللّه الذي فيه الجائزة، وصار يطلق على وأصل القط: كتاب الملك الذي فيه الجائزة، وصار يطلق على النصيب. فمعنى ﴿ عَجِل لّنَا قِطّنَا ﴾ أي: نصيبنا المقدر لنا من / العذاب الذي تزعم وقوعه بنا إن لم نصدقك ونؤمن بك، كالنصيب الذي يقدره الملك في القط الذي هو كتاب الجائزة، ومنه قول الأعشر:

ولا الملك النعمان يوم لقيته بغبطته يعطى القطوط ويأفق وقوله: «يأفق» أي: يفضل بعضًا على بعض في العطاء.

والآيات بمثل ذلك كثيرة. والقول الأول أظهر عندي؛ لأن مالا تقدير فيه أولى مما فيه تقدير إلا بحجة يجب الرجوع إليها تثبت المحذوف المقدر. والله تعالى أعلم.

وقد ذكرنا في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) وجه الجمع بين قوله تعالى هنا: ﴿ وَمَا مَنَعَ النّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلّآ أَن تَأْيَهُمْ سُنَةُ الْأَوْلِينَ. ﴾ الآية، وبين قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ النّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَىٰ إِلّآ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ اللّهُ بَشَرًا رَسُولًا ﴿ فَي سورة تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ النّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ اللّهُ لَا المانع المذكور في سورة «الإسراء» مانع عادي يجوز تخلفه؛ لأن استغرابهم بَعْث رسول من البشر مانع عادي يجوز تخلفه؛ لإمكان أن يستغرب الكافر بعث رسول من البشر ثم يؤمن به مع ذلك الاستغراب، فالحصر في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلّآ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱلللّهُ بَشَرًا رَسُولًا ﴿ فَهُ عَصِر في المانع العادي. وأما الحصر في قوله هنا: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلّآ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱلللّهُ بَشَرًا وَمَامَنَعَ ٱلنّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلّآ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱلللّهُ بَشَرًا وَمَامَنَعُ ٱلنّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلّا أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللّهُ بَشَرًا وَمَامَنَعُ ٱلنّاسَ أَن يُؤُمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلّا أَن قَالُواْ أَبَعَتُ اللّهُ مَن وقوع غيره . وحكمه عليهم بذلك ، وقضاءه به مانع حقيقي من وقوع غيره .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَوْ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلًا ﴿ ﴾ قرأه الكوفيون: وهم عاصم وحمزة والكسائي ﴿ قُبُلًا ﴿ فَبُلًا ﴿ فَبُلًا ﴿ وَابِن كثير، والباء. وقرأه الأربعة الباقون من السبعة: وهم نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر (قبَلًا) بكسر القاف وفتح الباء. أما على قراءة الكوفيين فقوله: ﴿ قُبُلًا ﴿ فَبُلَا ﴿ فَهُ بُلَا ﴿ فَهُ اللَّهُ اللَّهِ فَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

۱۳۸

كان اسمًا يجمع على «فُعُل»، كسرير وسُرُر، وطريق وطُرُق، وحصير وحُصُر، كما أشار إلى ذلك في الخلاصة بقوله /:

وفُعُلُ لاسم رباعميّ بِمَدْ قَدْ زِيْدَ قبلَ لامِ اعلالاً فَقَدْ مالم يُضاعَفْ في الأعمّ ذو الألِفْ ..... إلـــــخ.

وعلى هذا؛ فمعنى الآية: أو يأتيهم العذاب قبلاً، أي أنواعًا مختلفة، يتلو بعضها بعضًا. وعلى قراءة من قرءوا (قِبَلاً) كـ «عِنَب»، فمعناه عيانًا، أي: أو يأتيهم العذاب عيانًا. وقال مجاهد رحمه الله (قبكًا) أي فجأة. والتحقيق: أن معناه عيانًا. وأصله من المقابلة؛ لأن المتقابلين يعاين كل واحد منهما الآخر. وذكر أبو عبيد: أن معنى القراءتين واحد، وأن معناهما عيانًا، وأصله من المقابلة. وانتصاب ﴿ قُبُلًا ﴿ كُا على الحال على كلتا القراءتين. وهو على القولين المذكورين في معنى ﴿ قُبُلًا ﴿ فَا إِن قدرنا أَنه بمعنى عيانًا، فهو مصدر منكر حال كما قدمنا مرارًا. وعلى أنه جمع قبيل: فهو اسم جامد مؤول بمشتق، لأنه في تأويل: أو يأتيهم العذاب في حال كونه أنواعًا وضروبًا مختلفة. والمصدر المنسبك من ﴿ أَن ﴾ وصلتها في قوله: ﴿ أَن يُؤْمِنُوا ﴾ في محل نصب؛ لأنه مفعول «منع» الثاني، والمنسبك من ﴿ أَنَ ﴾ وصلتها في قوله: ﴿ إِلَّا أَن تَأْلِيَهُمْ سُنَّةُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴾ في محل رفع؛ لأنه فاعل «منع»؛ لأن الاستثناء مفرغ، وما قبل ﴿ إِلَّا ﴾ عامل فيما بعدها، فصار التقدير: منع الناس الإيمان إتيان سنة الأولين. على حد قوله في الخلاصة:

وإنْ يُفَرَّغ سابِتُ إلاَّ لِمَا بَعْدُ يَكُنْ كما لَوِ ٱلا عُدِما وإنْ يُفَرَّغ سابِتُ إلاَّ لِمَا وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ ﴿ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ ﴾ هو طلب المغفرة

منه جل وعلا لجميع الذنوب السالفة بالإنابة إليه، والندم على ما فات، والعزم المصمم على عدم العود إلى الذنب.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينً ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه ما يرسل الرسل إلا مبشرين من أطاعهم بالجنة، ومنذرين من عصاهم بالنار. وكرر هذا المعنى في مواضع أخر، كقوله: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَنْ مَامَنَ وَأَصَلَحَ / فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَقَد أُوضَحنا معنى البشارة والإنذار في أول هذه السورة الكريمة في أوضحنا معنى البشارة والإنذار في أول هذه السورة الكريمة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ . . ﴾ الآية، وانتصاب قوله: ﴿ مُبَشِّرِينَ ﴾ على الحال، أي ما نرسلهم إلا في حال كونهم مبشرين ومنذرين.

\* قوله تعالى: ﴿ وَيُجُدِلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقُّ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الذين كفروا يجادلون بالباطل، أي يخاصمون الرسل بالباطل، كقولهم في الرسول: ساحر، شاعر، كاهن. وكقولهم في القرآن: أساطير الأولين، سحر، شعر، كهانة. وكسؤالهم عن أصحاب الكهف، وذي القرنين. وسؤالهم عن الروح عنادًا وتعنتًا، ليبطلوا الحق بجدالهم وخصامهم بالباطل، فالجدال: المخاصمة. ومفعول «يجادل» محذوف دل ما قبله عليه؛ لأن قوله: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ يدل على أن الذين يجادلهم الكفار بالباطل هم المرسلون المذكورون على أن الذين يجادلهم الكفار بالباطل هم المرسلون المذكورون المذكورون موقع كثيرًا في القرآن وفي كلام العرب؛ كما عقده في الخلاصة بقوله:

وحَذْف فَضْلَةٍ أَجِزْ إِنْ لَم يَضِرْ كَخَذْفِ مَا سِيْقَ جَوَابًا أَو خُصِرْ وَكُلْ شَيء زائل مضمحل تسميه العرب: باطلاً، ومنه قول لبيد:

ألا كل شيء ما خلا الله باطل وكلُّ نعيم لا محالة زائل ويجمع الباطل كثيرًا على أباطيل على غير القياس، فيدخل في قول ابن مالك في الخلاصة:

وحائدٌ عن القياسِ كلُّ ما خالفَ في البابين حُكْمًا رُسِما ومنه قول كعب بن زهير:

كانت مواعيد عرقوب لها مثلاً وما مواعيدها إلا الأباطيل /

ويجمع أيضًا على البواطل قياسًا. والحق: ضد الباطل. وكل شيء ثابت غير زائل ولا مضمحل تسميه العرب حقًا، وقوله تعالى: ﴿ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ ﴾ أي ليبطلوه ويزيلوه به، وأصله من إدحاض القدم، وهو إزلاقها وإزالتها عن موضعها. تقول العرب، دَحَضَت رجله: إذا زلقت، وأدحضها الله: أزلقها، ودحضت حجته: إذا بطلت، وأدحضها الله: أبطلها، والمكان الدحض: هو الذي تزل بطلت، ومنه قول طرفة:

أبا منذر رُمْت الوفاء فهبته وحُدْت كما حاد البعير عن الدحض

وهذا الذي ذكره هنا من مجادلة الكفار للرسل بالباطل أوضحه في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاَّجُونَ فِي اللَّهِمِنَ بَعَدِمَا ٱسۡتُجِيبَ لَهُ مُحَالِهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَرَبِهِمْ . . ﴾ الآية. وقوله جل وعلا: ﴿ يُرِيدُونَ أَن

18.

يُطْفِئُواْ نُوْرَ اللّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللّهُ إِلّا أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوَّكِرِهَ اَلْكَافِرُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللّهُ مُتِمَّ نُورِهِ وَلَوَّكِرِهَ ٱلْكَفْرُونَ ﴾ وإرادتهم إطفاء نور الله بأفواههم، إنما هي بخصامهم وجدالهم بالباطل.

وقد بين تعالى في مواضع أخر: أن ما أراده الكفار من إدحاض الحق بالباطل لا يكون، وأنهم لا يصلون إلى ما أرادوا، يل الذي سبكون هو عكس ما أرادوه، فيحق الحق ويبطل الباطل، كما قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي آرَسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهُ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ ؛ وكقوله : ﴿ وَيَأْبِ ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُتِـَّدُّ نُورُهُ وَلَوْ كَرِهُ ٱلْكَنْفِرُونَ ۞ ، وقوله: ﴿ وَاللَّهُ مُتُّم نُورِهِ ـ وَلَوْ كَرِهُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ بَلُ نَقَٰذِفُ بِٱلْحَبِيُّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُمْ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَقُلَ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوفًا ﴿ إِنَّهُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ مِقَدَرِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًّا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَنِعِ زَبَدُ مِثْلَةً كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَّ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاَّةً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ كَنَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴿ ﴾ إلى غير / ذلك من الآيات الدالة على أن الحق سيظهر ويعلو، وأن الباطل سيضمحل ويزهق ويذهب جفاء. وذلك هو نقيض ما كان يريده الكفار من إبطال الحق وإدحاضه بالباطل عن طريق الخصام و الحدال.

1 3 1

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار اتخذوا آياته

<sup>\*</sup> قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُوٓا عَايَتِي وَمَاۤ أُنذِرُواْ هُزُوّا ﴿ ﴾.

127

التي أنزلها على رسوله، وإنذاره لهم هزؤا، أي سخرية واستخفافًا، والمصدر بمعنى اسم المفعول، أي اتخذوها مهزوءًا بها مستخفًا بها؛ كقوله: ﴿ إِنَّ قَوْمِي التَّخَذُواْ هَلَذَا ٱلْقُرَّءَانَ مَهْجُورًا ﴿ إِنَّ قَوْمِي التَّخَذُواْ هَلَذَا ٱلْقُرَّءَانَ مَهْجُورًا ﴿ إِنَّ قَوْمِي التَّخَذُواْ هَلَذَا ٱلْقُرَّءَانَ مَهْجُورًا ﴿ إِنَّ قَوْمِي التَّخَذُواْ هَلَا اللهُ اللهُ

وهذا المعنى المذكور هنا جاء مبينًا في آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ اَيُكِنَا شَيْعًا اَتَّخَذَهَا هُرُوَّا ﴾، وكقوله تعالى: ﴿ وَيَحَسَّرَةً عَلَى الْعِبَاذِ مَا يَأْتِيهِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ عَيْسَتَهْزِءُ وَنَ ﴿ وَقُوله تعالى : ﴿ وَلَقَدِ اسْنَهْزِءُ وَنَ ﴿ وَقُوله تعالى : ﴿ وَلَمْ يَنْ سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَلَمْ يَنْ سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُ ﴾ إنّما كُنُ نَعْ نَذِرُوا مِنْهُ لِي فَكَاقَ وَاللهِ عَلَى اللهِ وَمَا يَنْهُولُ ﴾ إنّما الله فَي مَوْلُهُ وَمَا يَنْهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللهِ عَيْر ذلك من الآيات. و «ما» في كَفَرُمُ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ . . ﴾ الآية ، إلى غير ذلك من الآيات. و «ما» في قوله : ﴿ وَمَا أَنْذِرُوا ﴾ مصدرية ، كما قررنا ، وعليه فلا ضمير محذوف. وقيل هي موصولة والعائد محذوف. تقديره : وما أنذروا به هزؤا. وحذف العائد المجرور بحرف إنما يطرد بالشروط التي ذكرها في الخلاصة بقوله :

كذا الذي جُرَّ بما الموصولَ جَرْ كَمُرَّ بالذي مَرَرْتُ فهو بَرْ

وفي قوله: ﴿ هُزُوا ﴿ ثَلاث قراءات سبعية، قرأه حمزة بإسكان الزاي في الوصل. وبقية السبعة بضم الزاي وتحقيق الهمزة. إلا حفصًا عن عاصم فإنه يبدل الهمزة واوّا، وذلك مروي عن حمزة في الوقف.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرً بِاَيْتِ رَبِّهِ وَأَغْرَضَ عَنْهَا وَنَسِي مَا قَدَمَتْ يَدَأَهُ ﴾ / .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه لا أحد أظلم، أي:

أكثر ظلمًا لنفسه (ممن ذُكِّر) أي: وُعِظ بآيات ربه، وهي هذا القرآن العظيم ﴿فَأَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ أي تولى وصد عنها. وإنما قلنا: إن المراد بالآيات هذا القرآن العظيم لقرينة تذكير الضمير العائد إلى الآيات في قوله: ﴿أَن يَفْقَهُوهُ ﴾، أي القرآن المعبر عنه بالآيات. ويحتمل شمول الآيات للقرآن وغيره، ويكون الضمير في قوله: ﴿أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ أي ما ذكر من الآيات، كقول رؤبة:

فيها خطوط من سواد وبَلَق كأنه في الجلد توليع البَهَق ونظير ذلك في القرآن قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَهُ لَا وَنظير ذلك في القرآن قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَهُ لَا فَارِضٌ وَلَا يِكُرُ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ أي ذلك الذي ذكر من الفارض والبكر. ونظيره من كلام العرب قول ابن الزّبَعْرَى:

إنَّ للخير وللشر مدى وكلا ذلك وجمه وقبل

أي: كلا ذلك المذكور من خير وشر. وقد قدمنا إيضاح هذا. وقوله: ﴿ وَشِي مَاقَدَّمَتَ يَدَاهُ ﴾ أي من المعاصي والكفر، مع أن الله لم ينسه بل هو محصيه عليه ومجازيه، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَنّٰهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَيُلْبَتْهُم بِمَا عَمِلُوٓا أَحْصَنْهُ اللّهُ وَشُوهُ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴿ وَمَا نَنَنَّ لُو اللّهُ عَلَى كُلِّ مَا بَيْنَ اللّهِ عَلَى كُلِّ مَا بَيْنَ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَسَالًا وَمَا نَنَا لَهُ اللّه عَلَى الله عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى اللّه عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى

الناشئة عن الإعراض عن التذكرة. فمن نتائجه السيئة: ما ذكره هنا من أن صاحبه من أعظم الناس ظلمًا. ومن نتائجه السيئة جعل الأكنة على القلوب حتى لا تفقه الحق، وعدم الاهتداء أبدًا كما قال هنا مبينًا بعض ما ينشأ عنه من العواقب السيئة: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقَرْآً / وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوٓاْ إِذَا أَبَدًا ﴿ ﴾. ومنها انتقام الله جل وعلا من المعرض عن التِّذكرة، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظَّلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَاينتِ رَبِّهِ : ثُرَّ أَعْرَضَ عَنْهَأْ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُننَقِمُونَ ﴿ ﴾. ومنها كون المعرض كالحمار، كما قال تعالى: ﴿ فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَفِرَةٌ ﴿ . . ﴾ الآية . ومنها الإنذار بصاعقة مثل صاعقة عاد وثمود، كما قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةِ عَادٍ وَتَمُودَ ٤٠٠٠ ﴾ الآية. ومنها المعيشة الضنك والعمى، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُ رُمُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ١٠٠٠ ﴿ وَمِنْهَا سلكه العذاب الصعد، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يُعْرِضُ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ ـ يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ﴿ ﴾ ومنها تقييض القرناء من الشياطين، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْكِن نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَننَا فَهُو لَهُ فَرِينٌ ﴿ ﴾، إلى غير ذلك من النتائج السيئة، والعواقب الوخيمة الناشئة عن الإعراض عن التذكير بآيات الله جل وعلا. وقد أمر تعالى في موضع آخر بالإعراض عن المتولي عن ذكره، القاصر نظره على الحياة الدنيا. وبين أن ذلك هو مبلغه من العلم، فلا علم عنده بما ينفعه في معاده، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّىٰ عَن ذِكِّرِنَا وَلَوْ بُردُ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِّيَا ﴿ وَلَكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾. وقد نهى جل وعلا عن طاعة مثل ذلك المتولي عن الذكر الغافل عنه في قوله: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ

أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرِكًا ﴿ ﴾ كما تقدم إيضاحه.

وقوله في هذه الآية: ﴿ مَا قَدَّمَتَ يَدَاهُ ﴾ أي ما قدم من أعمال الكفر. ونسبة التقديم إلى خصوص اليد؛ لأن اليد أكثر مزاولة للأعمال من غيرها من الأعضاء، فنسبت الأعمال إليها على عادة العرب في كلامهم، وإن كانت الأعمال التي قدمها منها ما ليس باليد كالكفر باللسان والقلب، وغير ذلك من الأعمال التي لا تزاول باليد كالزنى.

وقد بينا في كتابنا (دفع إيهام الإضطراب عن آيات الكتاب) وجه الجمع بين قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرَ بِعَايَنتِ رَبِهِ... ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن أَقْلَمُ عَلَى اللهِ كَذِبًا ﴾ ونحو ذلك من الآيات / . وأشهر أوجه الجمع في ذلك وجهان: أحدهما: أن كل من قال الله فيه: ومن أظلم ممن فعل كذا، لا أحد أظلم من واحد منهم. وإذًا فهم متساوون في الظلم لا يفوق بعضهم فيه بعضًا، فلا إشكال في كون كل واحد منهم لا أحد أظلم منه. والثاني: أن صلة الموصول تعين كل واحد في محله ؛ وعليه فالمعنى في قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَن أَظْلَمُ مَمَن أَظْلَمُ مَن أَظْلَمُ مَن أَلَمْ مَن أَظْلَمُ ومِمَن أَظْلَمُ مَن أَلَمُ ومِمَن أَلَهُ وَلَى ؛ لأنه جار على ظاهر القرآن ولا إشكال فيه. وممن اختاره أبو حيان في البحر.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ
 وَقْرَأً ﴾ .

1 2 2

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه جعل على قلوب الظالمين المعرضين عن آيات الله إذا ذُكُروا بها أكِنَّة، أي: أغطية تغطي قلوبهم فتمنعها من إدراك ما ينفعهم مما ذُكُروا به. وواحد الأكنة: كِنَان، وهو الغطاء. وأنه جعل في آذانهم وقرًا، أي: ثقلاً يمنعها من سماع ما ينفعهم من الآيات التي ذُكِروا بها. وهذا المعنى أوضحه الله تعالى في آيات أخر؛ كقوله: ﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى الشَّعُهِمْ عَلَى سَعْمِهِمْ وَعَلَى الْتَعَلَى عَلَى سَعْمِهِمْ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

فإن قيل: إذا كانوا لا يستطيعون السمع ولا يبصرون ولا يفقهون؛ لأن الله جعل الأكنة المانعة من الفهم على قلوبهم. والوقر الذي هو الثقل المانع من السمع في آذانهم فهم مجبورون. فما وجه تعذيبهم على شيء لا يستطيعون العدول عنه والانصراف إلى غيره؟! /.

فالجواب: أن الله جل وعلا بين في آيات كثيرة من كتابه العظيم؛ أن تلك الموانع التي يجعلها على قلوبهم وسمعهم وأبصارهم، كالختم والطبع والغشاوة والأكنة، ونحو ذلك؛ إنما جعلها عليهم جزاء وفاقًا لما بادروا إليه من الكفر وتكذيب الرسل

باختيارهم، فأزاغ الله قلوبهم بالطبع والأكنة ونحو ذلك، جزاء على كفرهم، فمن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلَ طَبَعَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِم ﴾ أي بسبب كفرهم، وهو نص قرآني صريح في أن كفرهم السابق هو سبب للطبع على قلوبهم. وقوله: ﴿ فَلَمّا زَاعُوا أَزَاعُ اللّهُ قَلُوبِهُم ۚ وهو دليل أيضًا واضح على أن سبب إزاغة الله قلوبهم قُلُوبِهُم السابق. وقوله: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُم اَمَنُوا ثُمّ كَفَرُوا فَطْبِع عَلَى وهو زيغهم السابق. وقوله: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُم اَمَنُوا ثُمّ كَفَرُوا فَطْبِع عَلَى اللّهِ وقوله تعالى: ﴿ فَالْوبِهِم مَن صُلُ فَزَادَهُم اللّه مَرضًا . . ﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَلَا بَلُو اللّه مَن الله مَن الله على أن الطبع وَنَذَرُهُم فِي طُغَينِهِم يَعْمَهُونَ ﴿ فَهُم مَا ينفع عِقابٌ مِن الله على الكفر على الكفر على الله على الكفر السابق على ذلك.

وهذا الذي ذكرنا هو وجه رد شبهة الجبرية التي يتمسكون بها في هذه الآيات المذكورة وأمثالها في القرآن العظيم. وبهذا الذي قررنا يحصل الجواب أيضًا عن سؤال يظهر لطالب العلم فيما قررنا؛ وهو أن يقول: قد بينتم في الكلام على الآية التي قبل هذه أنَّ جَعْل الأكنة على القلوب من نتائج الإعراض عن آيات الله عند التذكير بها، مع أن ظاهر الآية يدل على عكس ذلك من أن الإعراض المذكور سببه هو جعل الأكنة على القلوب؛ لأن «إن» من حوف التعليل كما تقرر في الأصول في مسلك الإيماء والتنبيه، كقولك: اقطعه إنه سارق، وعاقبه إنه ظالم، فالمعنى: اقطعه لعلة سرقته، وعاقبه لعلة ظلمه. وكذلك قوله تعالى: ﴿فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَلِشَى مَا قَدَرَمْ عَنْهَا وَلِشَى مَا قَدَرَمْ عَنْهَا وَلِسَى عَنَا لَعْلَمْ الله عَنْهُا وَلَمْ مَا قَدَرَمْ عَنْهَا وَلَمْ عَنَا لَعْلَمْ الله عَنْهُا وَلَمْ مَا قَدْمَتَ يَكَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً ﴾ أي أعرض عنها لعلة /

جعل الأكنة على قلوبهم؛ لأن الآيات الماضية دلت على أن الطبع الذي يعبر عنه تارة بالطبع، وتارة بالختم، وتارة بالأكنة، ونحو ذلك؛ سببه الأول الإعراض عن آيات الله والكفر بها كما تقدم إيضاحه.

وفي هذه الآية الكريمة سؤالان معروفان: الأول: أن يقال: ما مفسر الضمير في قوله: ﴿ أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ وقد قدمنا أنه الآيات في قوله: ﴿ ذُكِّرَ بِعَايَتِ رَبِّهِ ﴾ بتضمين الآيات معنى القرآن. فقوله: ﴿ أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ أي: القرآن المعبر عنه بالآيات كما تقدم إيضاحه قريبًا.

السؤال الثاني: أن يقال: ما وجه إفراد الضمير في قوله: ﴿ وَلَيْنَ مَا قَدَّمَتَ يَدَاهُ ﴾ مع الإتيان بصيغة الجمع في الضمير في قوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ الإتيان بصيغة الجمع في الضمير في قوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِينَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّا ﴾ مع أن مفسر جميع الضمائر المذكورة واحد، وهو الاسم الموصول في قوله: ﴿ مِمَّن ذُكِرَ بِكَايَتِ رَبِّهِ عَلَى اللّه .

والجواب: هو أن الإفراد باعتبار لفظ «من» والجمع باعتبار معناها؛ وهو كثير في القرآن العظيم. والتحقيق في مثل ذلك جواز مراعاة اللفظ تارة، ومراعاة المعنى تارة أخرى مطلقًا؛ خلافًا لمن زعم أن مراعاة اللفظ بعد مراعاة المعنى لا تصح؛ والدليل على صحته قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدِّخِلُهُ جَنَّتِ مَبِرِي مِن تَحْتِهَا الْمَعْنَى فِيهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وقوله: ﴿ أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ فيه وفي كل ما يشابهه من الألفاظ وجهان معروفان لعلماء التفسير: أحدهما: أن المعنى جعلنا على قلوبهم أكنة لئلا يفقهوه. وعليه فلا النافية محذوفة دل المقام عليها. وعلى هذا القول هنا اقتصر ابن جرير الطبري. والثاني: أن المعنى جعلنا على قلوبهم أكنة كراهة أن يفقهوه، وعلى هذا فالكلام على تقدير / مضاف، وأمثال هذه الآية في القرآن كثيرة. وللعلماء في كلها الوجهان المذكوران كقوله تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ أَن تَضِلُوا ﴾ أي لئلا تضلوا، أو كراهة أن تضلوا. وقوله: ﴿ إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ إِنْهَ فِي المثلا نَصِيبوا، أو كراهة أن تصيبوا، أو كراهة أن تصيبوا، أو كراهة أن تصيبوا، وأمثال ذلك كثيرة في القرآن العظيم.

وقوله تعالى: ﴿ أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ أي يفهموه. فالفقه: الفهم، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَالِهُ هَوُلاَ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴿ هَ أَي يفهمونه ، وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَنشُعَيّبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمّا تَقُولُ ﴾ أي ما نفهمه . والوقر: الثقل. وقال الجوهري في صحاحه: الوَقْر - بالفتح -: الثقل في الأذن. والوِقْر - بالكسر -: الحمل، يقال جاء يحمل وقره، وأوقر بعيره. وأكثر ما يستعمل الوقر في حمل البغل والحمار اهـ. وهذا الذي ذكره الجوهري وغيره جاء به القرآن، قال في ثقل الأذن: ﴿ وَفِي عَاذَانِمٌ وَقُراً ﴾ ، وقال في الحمل: ﴿ فَٱلْمَهِ مَا يَسْتُولُ اللّهُ فَي الْحَمْلُ : ﴿ فَالْمَهُ مَا يَسْتُولُ اللّهِ فَي الحمل : ﴿ فَالْمَهُ مَا يُسْتُولُ اللّهِ فَي الحمل : ﴿ فَالْمَهُ مَا يُسْتُولُ اللّهِ فَي الحمل : ﴿ فَالْمَهُ مَا يَسْتُولُ اللّهِ فَي الحمل : ﴿ فَالْمَهُ مَا يَسْتُولُ اللّهُ فَي الحمل : ﴿ فَالْمَهُ مِنْ اللّهُ وَقُراً ﴾ ، وقال في الحمل : ﴿ فَالْمَهُ مِنْ وَقَراً ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤا إِذَا أَبَدَا ﴿ ﴾.

بين في هذه الآية الكريمة: أن الذين جعل الله على قلوبهم أكنة تمنعهم أن يفقهوا ما ينفعهم من آيات القرآن التي ذُكِّروا بها لا يهتدون أبدًا، فلا ينفع فيهم دعاؤك إياهم إلى الهدى. وهذا المعنى الذي أشار له هنا من أن مَنْ أشقاهم الله لا ينفع فيهم التذكير جاء مبينًا في مواضع أخر، كقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِكَ مبينًا في مواضع أخر، كقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَوْ جَآءَ تُهُمْ كُلُ ءَايَةٍ حَتَّى يَرُوا ٱلْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ﴿ فَهُ وَقُوله تعالى: ﴿ وَمَا تُعْنِي ٱلْاَيْتِ وَلَا يُؤْمِنُونَ يَبِهُ النَّذُرُ عَن قَوْمِ لا يَقْمِنُونَ إِنَّ اللَّهُ مَنْ وَمَا كُن لِنَقْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلَا يَاتِن اللهِ وَيَعْمَلُ ٱلرِّحْسَ عَلَى النِّذِينَ اللهِ وَيَعْمَلُ ٱلرِّحْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلّا يَاتِنِ اللّهِ وَيَعْمَلُ ٱلرِّحْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلّا يَاتِهِ وَلَهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ مَن يُضِلّ وَمَا كُانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلّا يَانَعْرَضَ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلّا يَاتِهِ وَلَا تعالَى اللّهُ لا يَعْقِلُونَ فَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ مِن نَصِولِه تعالى اللهُ عَلَى اللّهُ مَن يُضِلّ وَمَا لَهُ مَن نَصِولِه تعالى اللهِ عَلَى اللّهُ مِن نَاصِولِينَ اللّهُ مَن نَالِي اللّهِ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ مَن نَا اللّهُ مَن نَاصُولِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن يُضِلّ وَمَا لَهُ مَن نَاسُونَ اللّهُ مَن نَاسُولُ اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّه اللّه اللّه اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن الل

وهذه الآية وأمثالها في القرآن فيها وجهان معروفان عند العلماء.

أحدهما: أنها في الذين سبق لهم في علم الله أنهم أشقياء، عياذًا بالله تعالى.

والثاني: أن المراد أنهم كذلك ما داموا متلبسين بالكفر. فإن هداهم / الله إلى الإيمان وأنابوا زال ذلك المانع. والأول أظهر ١٤٨ والعلم عند الله تعالى.

والفاء في قوله: ﴿ فَكَن يَهْتَدُوٓا ﴾ لأن الفعل الذي بعد «لن» لا يصلح أن يكون شرطًا لـ «إن» ونحوها. والجزاء إذا لم يكن صالحًا لأن يكون شرطًا لـ «إن» ونحوها، لزم اقترانه بالفاء ؛ كما عقده في الخلاصة بقوله:

وٱقْرُن بِفا حتمًا جوابًا لو جُعِلْ شرطًا لإنْ أو غيرِها لم يَنْجَعِل

وقوله في هذه الآية الكريمة ﴿ إِذَا ﴾ جزاء وجواب؛ فدل على انتفاء اهتدائهم لدعوة الرسول ﷺ، بمعنى أنهم جعلوا ما يجب أن يكون سببًا للاهتداء سببًا لانتفائه؛ لأن المعنى: فلن يهتدوا إذا دعوتهم، ذكر هذا المعنى الزمخشري، وتبعه أبو حيان في البحر. وهذا المعنى قد غلطا فيه، وغلط فيه خُلْقٌ لا يحصى كثرة من البلاغيين وغيرهم.

وإيضاح ذلك: أن الزمخشري هنا وأبا حيان ظنا أن قوله: 
﴿ وَإِن تَدَّعُهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُواْ إِذًا أَبَدًا ﴿ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُواْ إِذًا أَبَدًا ﴿ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى الجزاء على ما هو شرط فيه؛ ولذا ظنا أن الجزاء الذي هو دعاؤه إياهم المعبر عنه في الآية بقوله: ﴿ فَلَن يَهْتَدُواْ ﴾ مرتب على الشرط الذي هو دعاؤه إياهم المعبر عنه في الآية بقوله: ﴿ وَإِن تَدَعُهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ ﴾ المشار إليه أيضًا بقوله: ﴿ وَإِن تَدَعُهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ ﴾ المشار إليه أيضًا بقوله: ﴿ وَإِن تَدَعُهُمْ إِلَى اللّهُدَىٰ ﴾ المشار إليه أيضًا بقوله: ﴿ وَإِن تَدَعُهُمْ إِلَى اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وجزائها ارتباط، بل هي شرطية اتفاقية، والشرطية الاتفاقية لا ارتباط أصلاً بين طرفيها، فليس أحدهما سببًا في الآخر، ولا ملزومًا ولا لازمًا له، كما لو قلت: إن كان الإنسان ناطقًا فالفرس صاهل، فلا ربط بين الطرفين؛ لأن الجزاء في ناطقًا فالفرس صاهل، فلا ربط بين الطرفين؛ لأن الجزاء في الاتفاقية له سبب آخر غير مذكور، كقولك: لو لم يخف الله لم يعصه؛ لأن سبب انتفاء العصيان ليس هو عدم الخوف الذي هو شرط، بل هو شيء آخر غير مذكور، وهو تعظيم الله جل وعلا، شرط، بل هو شيء آخر غير مذكور، وهو تعظيم الله جل وعلا،

ومحبته المانعة من معصيته. وكذلك قوله هنا: ﴿ فَلَن يَهْتَدُوٓا إِذًا أَبَدًا ﴿ فَلَن يَهْتَدُوٓا إِذًا أَبَدًا ﴿ فَلِن ﴿ فَلِن ﴿ فَإِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَمُهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَمُهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَمُهُ أَزِلاً .

ونظير هذه الآية الكريمة في عدم الارتباط بين طرفي الشرطية قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ كُنُمُ فِي بُيُوتِكُمُ لَبَرُزُ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتُلُ إِلَى مَضَاجِعِهِم شيء آخر غير مذكور مضاجِعهم شيء آخر غير مذكور في الآية، وهو ما سبق في علم الله من أن بروزهم إليها لا محالة واقع، وليس سببه كينونتهم في بيوتهم المذكورة في الآية. وكذلك قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكِلْمَتِ رَقِي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ . ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات. وقد أوضحت الفرق بين الشرطية اللزومية والشرطية الاتفاقية في أرجوزتي في المنطق وشرحي لها في قولي: مقدم الشرطية المتصلم مهما تكن صحبة ذاك التال له لموجب قد اقتضاها كسبب فهي اللزومية ثم إن ذهب موجب الاصطحاب ذا بينهما فالاتفاقية عند العلما

ومثال للشرطية المتصلة اللزومية قولك: كلما كانت الشمس طالعة كان النهار موجودًا، لظهور التلازم بين الطرفين، ويكفي في ذلك حصول مطلق اللازمية دون التلازم من الطرفين، كقولك: كلما كان الشيء إنسانًا كان حيوانًا، إذ لا يصدق عكسه.

فلو قلت: كلما كان الشيء حيوانًا كان إنسانًا لم يصدق؛ لأن

اللزوم في أحد الطرفين لا يقتضي الملازمة في كليهما، ومطلق اللزوم تكون به الشرطية لزومية، أما إذا عُدِم اللزوم من أصله بين طرفيها فهي اتفاقية. ومثالها: كلما كان الإنسان ناطقاً كان الحمار ناهقاً. وبسبب عدم التنبه للفرق بين الشرطية اللزومية والشرطية الاتفاقية، ارتبك خلق كثير من النحويين والبلاغيين في الكلام على معنى «لو»؛ لأنهم أرادوا أن يجمعوا في المعنى بين قولك: «لو كانت الشمس طالعة لكان النهار موجودًا»، وبين قولك: «لو لم يخف الله لم يعصه»، مع أن الشرط سبب في الجزاء في الأول، لأنها شرطية لزومية، / ولا ربط بينهما في الثاني لأنها شرطية اتفاقية، ولاشك أن من أراد أن يجمع بين المفترقين ارتبك، والعلم عند الله تعالى.

## \* قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْفَقُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةً ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه غفور، أي كثير المغفرة، وأنه ذو الرحمة يرحم عباده المؤمنين يوم القيامة، ويرحم الخلائق في الدنيا.

وبين في مواضع أخر: أن هذه المغفرة شاملة لجميع الذنوب بمشيئته جل وعلا إلا الشرك؛ كقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ ﴾.

وبين في موضع آخر: أن رحمته واسعة، وأنه سيكتبها للمتقين؛ وهو قوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءً فَسَأَكْتُبُهَا لِللَّذِينَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُونَ. ﴾ الآية.

وبين في مواضع أخر سعة مغفرته ورحمته؛ كقوله: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ وَسِعُ ٱلْمُغْفِرَةِ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾؛ ونحو ذلك من الآيات.

وبين في مواضع أخر أنه مع سعة رحمته ومغفرته، شديد العقاب؛ كقوله: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلِّهِم ۗ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشُدِيدُ الْعِقَابِ ﴾، وقوله الْعِقَابِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلنَّا أَلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَأَنَّ عَدَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ الْأَلِيمُ ﴿ وَاللَّهُ مَن الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ لَوْ يُؤَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَلَ لَهُمُ ٱلْعَذَابَ ﴾ .

بين في هذه الآية الكريمة: أنه لو يؤاخذ الناس بما كسبوا من الذنوب كالكفر والمعاصي لعجّل لهم العذاب لشناعة ما يرتكبونه، ولكنه حليم لا يعجل بالعقوبة؛ فهو يمهل ولا يهمل / .

وأوضح هذا المعنى في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِظُلْمِهِم مّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَابَةٍ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَةٍ ﴾ وقد قدمنا هذا في سورة «النحل» مستوفى.

\* قوله تعالى: ﴿ بَلِ لَهُم مَّوْعِدُّ لَن يَجِ دُواْمِن دُونِهِ. مَوْمِلًا ۞﴾.

بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة، أنه وإن لم يعجل لهم العذاب في الحال فليس غافلاً عنهم، ولا تاركًا عذابهم، بل هو تعالى جاعل لهم موعدًا يعذبهم فيه، لا يتأخر العذاب عنه ولا يتقدم.

وقد دلت آیات کثیرة علی أن الله لا یؤخر شیئًا عن وقته الذي عین له ولا یقدمه علیه، کقوله: ﴿ وَلَن یُوَخِّرَ ٱللّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهاً ﴾، وقوله: ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسَتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ ﴿ إِنَّ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ ﴿ إِنَّ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ ﴿ إِنَّ أَجَلُ أَجَلِ تَعالَى: ﴿ إِنَّ أَجَلُ ٱللّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخَّرُ . . ﴾، الآیة، وقوله: ﴿ لِكُلِّ أَجَلٍ أَجَلٍ كَنَا بُ ﴾ وقوله: ﴿ لِكُلِّ أَبَلٍ مُسْتَقَدُّ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ مَوْيِلًا ﴿ اَي عَلَى الله العذاب المجعول له أي: ملجأ يلجئون إليه فيعتصمون به من ذلك العذاب المجعول له الموعد المذكور. وهو اسم مكان، من «وَأَلَ يئلُ وأُلاً ووؤلاً» بمعنى: لجأ. ومعلوم في فن الصرف أن واويّ الفاء من الثلاثي ينقاس مصدره الميمي واسم مكانه وزمانه، على / المفعل بكسر العين كما هنا، مالم يكن معتل اللام فالقياس فيه الفتح كالمولى، والعرب تقول: لا وألَتْ نفسُه، أي: لا وجدت منجى تنجو به، ومنه قول الشاعر:

لا وألت نفسك خليتها للعامريين ولم تكلم

وقال الأعشى:

وقد أخالسُ ربَّ البيت غَفْلته وقد يُحاذِرُ منِّي ثم ما يَئِلُ أي: ما ينجو.

وأقوال المفسرين في «الموئل» راجعة إلى ما ذكرنا، كقول بعضهم: (موئلاً) محيصًا، وقول بعضهم: منجى، وقول بعضهم: محرزاً، إلى غير ذلك. فكله بمعنى ما ذكرنا.

\* وقوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَىٰ أَهْلَكُنَاهُمْ لَمَّا ظَامُواْ وَجَعَلْنَا لِهَمْ لَمَّا ظَامُواْ وَجَعَلْنَا لِمُهْلِكِهِم مَّوْعِـدًا ﴿ ﴾ .

بين في هذه الآية الكريمة: أن القرى الماضية لما ظلمت بتكذيب الرسل والعناد واللجاج في الكفر والمعاصي أهلكهم الله بذنوبهم.

وهذا الإجمال في تعيين هذه القرى وأسباب هلاكها، وأنواع الهلاك التي وقعت بها؛ جاء مفصلاً في آيات أخر كثيرة، كما جاء في القرآن من قصة قوم نوح، وقوم هود، وقوم صالح، وقوم شعيب، وقوم موسى ، كما تقدم بعض تفاصيله. والقرى: جمع قرية على غير قياس؛ لأن جمع التكسير على «فُعَل» ـ بضم ففتح ـ لا ينقاس إلا في جمع «فُعْلَة» ـ بالضم ـ اسمًا كغُرفة وقُربة. أو «فُعْلى» إذا كانت أنثى الأفعل خاصة، كالكبرى والكبر، كما أشار لذلك في الخلاصة بقوله:

- « وفُعَلُ جمعًا لفُعْلَة عُرِف \*
  - \* ونحو كُبْرى . . إلخ \*

أي: وأما في غير ذلك فسماع يحفظ ولا يقاس عليه. وزاد في التسهيل نوعًا ثالثًا ينقاس فيه «فُعَل» بضم ففتح ، وهو «الفُعُلة» بضمتين إن كان اسمًا / كجُمُعة وجُمَع. واسم الإشارة في قوله: ﴿وَتِلْكَ ٱلْقُرَكَ ﴾ إنما أشير به لهم لأنهم يمرون عليها في أسفارهم، كقوله: ﴿وَإِنَّهُ لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ ﴿ وَإِنَّهُ مَا لِيَاكُمُ لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ ﴿ وَإِنَّهُمَا لِيَإِمَامِ مُبِينِ ﴿ وَوَله: ﴿ وَإِنَّهُمَا لِيَإِمَامِ مُبِينِ فَي ﴾ ، وقوله: ﴿ وَإِنَّهُمَا لِيَإِمَامِ مُبِينِ فَي ﴾ وقوله: ﴿ وَإِنَّهُمَا لِيَإِمَامِ مُبِينِ فَي ﴾ وقوله: ﴿ وَإِنَّهُمَا لِيَإِمَامِ مُبِينِ فَي ﴾ وقوله: ﴿ وَإِنَّهُمَا لِيَإِمَامِ مُبِينِ فَي ﴾

وقوله: ﴿ وَتِلْكَ ﴾ مبتدأ و ﴿ ٱلْقُرَى َ ﴾ صفة له. أو عطف بيان. وقوله: ﴿ أَهْلَكُنَهُمْ ﴾ هو الخبر. يجوز أن يكون الخبر هو ﴿ ٱلْقُرَى َ ﴾ وجملة ﴿ أَهْلَكُنَهُمْ ﴾ في محل حال، كقوله: ﴿ فَتِلْكَ بُنُونُهُمْ خَاوِيكَ أَيْمَا ظُلَمُوا ﴾. ويجوز أن يكون قوله: ﴿ وَتِلْكَ ﴾ في محل نصب بفعل محذوف يفسره العامل المشتغل بالضمير، على حد قوله في الخلاصة:

إِنْ مُضْمرُ اسمِ سابقٍ فِعْلاً شَغَل عنه بنصبِ لَفْظِه أو المَحَل فالسابق انصِبْه بفعلٍ أُضْمِرا حتمًا موافقٍ لما قد أُظْهِرا

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِداً ﴿ فَ قَرأه عامة السبعة ما عدا عاصمًا بضم الميم وفتح اللام على صيغة اسم المفعول. وهو محتمل على هذه القراءة أن يكون مصدرًا ميميًا، أي: جعلنا لإهلاكهم موعدًا. وأن يكون اسم زمان، أي: وجعلنا لوقت إهلاكهم موعدًا. وقد تقرر في فن الصرف أن كل فعل زاد ماضيه على ثلاثة أحرف مطلقًا فالقياس في مصدره الميمي واسم مكانه واسم زمانه أن يكون الجميع بصيغة اسم المفعول. والمُهْلك

- بضم الميم - من أهلكه الرباعي. وقرأه حفص عن عاصم ﴿ لِمَهْلِكِهِم ﴾ بفتح الميم وكسر اللام. وقرأه شعبة عن عاصم (لِمَهْلَكِهِم) بفتح الميم واللام معًا. والظاهر أنه على قراءة حفص اسم زمان، أي: وجعلنا لوقت هلاكهم موعدًا؛ لأنه من هلك يهلك بالكسر. وما كان ماضيه على «فعل» بالفتح ومضارعه «يَهْعِل» بالكسر كـ «هلك يَهْلِك»، و«ضرب يضْرِب»، و«نزل يُنْزِل»، فالقياس في اسم مكانه وزمانه «المفعل» بالكسر. وفي مصدره الميمي «المفعل» بالفتح. تقول: «هذا مَنْزِله» \_ بالكسر \_ أي مكان نزوله أو وقت نزوله، وهذا مَنْزِله» بفتح الزاي؛ أي نزوله، وهكذا. منه قول الشاعر / :

أإن ذكَّرَتك الدارُ منزلها جُمْلُ بكيتَ فدمعُ العينِ مُنْحَدِر سَجْلُ

فقوله «منزلها جمل» بالفتح؛ أي: نزول جمل إياها. وبه تعلم أنه على قراءة شعبة (لِمَهْلَكِهِم) بفتح الميم واللام أنه مصدر ميمي؛ أي: وجعلنا لهلاكهم موعدًا. والموعد: الوقت المحدد لوقوع ذلك فيه.

## تنبيه

لفظة «لما» ترد في القرآن وفي كلام العرب على ثلاثة أنواع:

الأول: لمَّا النافية الجازمة للمضارع؛ نحو قوله: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ الَّذِينَ خَلَوًا مِن فَبْلِكُمْ ﴾، وقوله: ﴿ اَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَلهَكُواْ مِنكُمْ . ﴾ الآية . وهذه حرف بلا خلاف، وهي مختصة بالمضارع. والفوارق المعنوية بينها وبين لم النافية مذكورة في علم العربية، وممن

أوضحها ابن هشام وغيره.

الثاني: أن تكون حرف استثناء بمعنى إلا؛ فتدخل على الجملة الاسمية؛ كقوله تعالى: ﴿إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴿ ﴾ في قراءة من شدد «لمّا» أي: ما كل نفس إلا عليها حافظ. ومن هذا النوع قول العرب: أنشدك الله لمّا فعلت؛ أي: ما أسألك إلا فعلت؛ ومنه قول الراجز:

قالت له: بالله ياذا البُرْدَيْن لمّا غَنِثْتَ نَفَسًا أو نفسين

فقولها «غَنِثْتَ» بغين معجمة ونون مكسورة وثاء مثلثة مسندًا لتاء المخاطب. والمراد بقولها «غَنِثَ» تنفست في الشرب؛ كنّت بذلك عن الجماع، تريد عدم متابعته لذلك، وأن يتنفس بين ذلك. وهذا النوع حرف أيضًا بلا خلاف. وبعض أهل العلم يقول: إنه لغة هذيل.

الثالث: من أنواع «لما» هو النوع المختص بالماضي المقتضي جملتين، توجد ثانيتهما عند وجود أولاهما، كقوله: ﴿لَمَّا ظَلَمُواْ﴾ أي: لما ظلموا أهلكناهم، فما قبلها دليل على الجملة المحذوفة. وهذا النوع هو الغالب في / القرآن وفي كلام العرب. و«لمَّا» هذه التي تقتضي ربط جملة بجملة اختلف فيها النحويون؛ هل هي حرف، أو اسم، وخلافهم فيها مشهور، وممن انتصر لأنها حرف ابن خروف وغيره. وممن انتصر لأنها اسم ابن السراج والفارسي وابن جني وغيرهم. وجواب «لما» هذه يكون فعلاً ماضيًا بلا خلاف؛ كقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا نَجَنَكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ .. ﴾ الآية، ويكون جملة اسمية مقرونة بـ «إذا» الفجائية؛ كقوله: ﴿فَلَمَّا نَجَنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ

إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ أو مقرونة بالفاء كقوله: ﴿ فَلَمَّا بَعَنَاهُمْ إِلَى اللَّهِ فَمِنْهُمْ أَلَهُ اللَّهِ مَقْنَصِدٌ . ﴾ الآية، ويكون جوابها فعلاً مضارعًا كما قاله ابن عصفور؛ كقوله: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ الرَّقَعُ وَجَآءَتُهُ الْبُشْرَىٰ يُجُدِلُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴿ كَنَا لَا يَخْلُو مِن مِناقِشَة عند علماء العربية، ولكنه هو الظاهر.

هذه الأنواع الثلاثة، هي التي تأتي لها «لما» في القرآن وفي كلام العرب.

أما «لما» المتركبة من كلمات أو كلمتين؛ فليست من «لما» التي كلامنا فيها؛ لأنها غيرها؛ فالمركبة من كلمات كقول بعض المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كُلّا لّمَّا لَيُوفِينَهُمْ رَبُّكَ ﴾ في قراءة ابن عامر وحمزة وحفص عن عاصم بتشديد نون ﴿ وَإِنَّ ﴾ وميم ﴿ لَمَّا ﴾ على قول من زعم أن الأصل على هذه القراءة: لمن ما بـ «من» التبعيضية، و «ما» بمعنى «من»، أي: وإنّ كلاً لمن جملة ما يوفيهم ربك أعمالهم، فأبدلت نون «من» ميمًا وأدغمت في «ما»، فلما كثرت الميمات حذفت الأولى فصار «لمًّا». وعلى هذا القول فـ «لمًّا» مركبة من ثلاث كلمات: الأولى الحرف الذي هو «اللام»، والثانية «من»، والثالثة «ما»، وهذا القول ـ وإن قال به بعض أهل العلم ـ لا يخفى ضعفه وبعده، وأنه لا يجوز حمل القرآن عليه. وقصدنا مطلق التمثيل لـ «لما» المركبة من كلمات على قول من قال بذلك. وأما المركبة من كلمتين فكقول الشاعر:

لما رأيت أبا يزيد مقاتلاً أدع القتال وأشهد الهيجاء لأن قوله «لما» في هذا البيت، مركبة من «لن» النافية الناصبة

للمضارع / و «ما» المصدرية الظرفية، أي: لن أدع القتال ما رأيت أبا يزيد مقاتلاً، أي مدة رؤيتي له مقاتلاً.

\* قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مُجْمَعَ بَيْنِهِ مَانْسِيَا حُوتَهُمَا ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن موسى وفتاه نسيا حوتهما لما بلغا مجمع البحرين، ولكنه تعالى أوضح أن النسيان واقع من فتى موسى؛ لأنه هو الذي كان تحت يده الحوت، وهو الذي نسيه. وإنما أسند النسيان إليهما؛ لأن إطلاق المجموع مرادًا بعضه أسلوب عربي كثير في القرآن وفي كلام العرب. وقد أوضحنا أن من أظهر أدلته قراءة حمزة والكسائي: (فإنْ قَتَلوكم فأقتلوهم) من القتل في الفعلين لا من القتال، أي: فإن قتلوا بعضكم فليقتلهم بعضكم الآخر. والدليل على أن النسيان إنما وقع من فتى موسى دون موسى قوله تعالى عنهما: ﴿ فَلَمَّا جَاوَزَاقَالَ لِفَتَنهُ ءَالِنا عَدَاءَنا لَقَدْ لَقِينا مِن سَفَرنا هَذَا نَصَبًا إِنَّ قَالَ أَرَيْتَ إِذَ أَوْيَنا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنّي نَسِيتُ الْمُوتَ وَمَا أَنسَنيهُ إِلّا الشّيطَانُ أَنْ أَذَكُرُمْ . ﴾ الآية؛ لأن قول موسى: ﴿ وَالنّا غَدَاءَنا عَنه المحوت، فهو يظن أن فتاه لم ينسه، كما قاله غير واحد. وقد صرح فتاه: بأنه نسيه بقوله: ﴿ فَإِنّي نَسِيتُ الحُوتَ وَمَا أَنسَنيهُ إِلّا الشّيطَانُ ﴾ الآية.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَاۤ أَنسَنيْهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ﴾ دليل على أن النسيان من الشيطان كما دلت عليه آيات أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يُنسِيَنَكَ ٱلشَّيْطِنُ فَلَا نَقَعُدُ بَعْدَ ٱلذِّكَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ اَسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَنُ فَأَنسَنُهُمْ ذِكْرَ ٱللَّهِ. . ﴾ الآية .

وفتى موسى هو يوشع بن نون. والضمير في قوله تعالى:

﴿ مَعْمَعَ بَيْنِهِمَا ﴾ عائد إلى ﴿ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ المذكورين في قوله تعالى: ﴿ لَاۤ أَبْرَحُ حَقَّ ٱبْلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ . . ﴾ الآية . والمجمع: اسم مكان على القياس، أي مكان اجتماعهما.

والعلماء مختلفون في تعيين ﴿ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ المذكورين. فذهب أكثرهم / إلى أنهما بحر فارس مما يلي المشرق، وبحر الروم مما ١٥٧ يلى المغرب. وقال محمد بن كعب القرظى: ﴿ مُجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ عند طنجة في أقصى بلاد المغرب. وروى ابن أبي حاتم من طريق السدي قال: هما الكر والرس حيث يصبان في البحر. وقال ابن عطية: ﴿ مُجْمَعُ ٱلْبُحَرَيْنِ ﴾ ذراع في أرض فارس من جهة أذربيجان، يخرج من البحر المحيط من شماله إلى جنوبه، وطرفيه مما يلى بر الشام. وقيل: هما بحر الأردن والقلزم. وعن ابن المبارك قال: قال بعضهم: بحر أرمينية. وعن أبي بن كعب قال: بإفريقية. إلى غير ذلك من الأقوال. ومعلوم أن تعيين ﴿ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ من النوع الذي قدمنا أنه لا دليل عليه من كتاب ولا سنة، وليس في معرفته فائدة، فالبحث عنه تعب لا طائل تحته، وليس عليه دليل يجب الرجوع إليه. وزَعْمُ بعضِ الملاحدة الكفرة المعاصرين: أن موسى لم يسافر إلى مجمع بحرين، بدعوى أنه لم يعرف ذلك في تاريخه = زُعْمٌ في غاية الكذب والبطلان، ويكفي في القطع بذلك أنه مناقض لقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا . . ﴾ الآية، مع التصريح بأنه سفر فيه مشقة وتعب، وذلك لا يكون إلا في بعيد السفر، ولذا قال تعالى عن موسى: ﴿ لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِّنَا هَٰذَا نَصَبًا ﴿ ﴾. ومعلوم أن ما ناقض القرآن فهو باطل؛ لأن نقيض الحق باطل بإجماع العقلاء لاستحالة صدق النقيضين معًا.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَمَاۤ أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيطَنُ ﴾ قرأه عامة القراء ما عدا حفصًا (أنْسَنِيْهِ) بكسر الهاء. وقرأه حفص عن عاصم ﴿ أَنسَنِيهُ ﴾ بضم الهاء.

\* قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَمْنَهُ مِن لَدُنَا عِلْمَانِ ﴾ .

هذا العبد المذكور في هذه الآية الكريمة هو الخضر عليه السلام بإجماع العلماء، ودلالة النصوص الصحيحة على ذلك من كلام النبي عَلَيْ وهذه الرحمة والعلم اللدني اللذان ذكر الله امتنانه عليه بهما، لم يبين هنا هل / هما رحمة النبوة وعلمها، أو رحمة الولاية وعلمها، والعلماء مختلفون في الخضر: هل هو نبي، أو رسول، أو ولى ؟ كما قال الراجز:

واختلفت في خضر أهل العقول قيل نبيٌّ أو وليٌّ أو رسول

وقيل: مَلَك. ولكنه يفهم من بعض الآيات أن هذه الرحمة المذكورة هنا رحمة نبوة. وأن هذا العلم اللدُنِّي علم وحي، مع العلم بأن في الاستدلال بها على ذلك مناقشات معروفة عند العلماء.

اعلم أولاً: أن الرحمة تكرر إطلاقها على النبوة في القرآن. وكذلك العلم المؤتى من الله تكرر إطلاقه فيه على علم الوحي. فمن إطلاق الرحمة على النبوة قوله تعالى في «الزخرف»: ﴿ وَقَالُواْ فَمَنَ إِطلاق الرحمة على النبوة قوله تعالى في «الزخرف»: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَايَّنِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ . ﴾ الآية. أي: نبوته، حتى يتحكموا في إنزال القرآن على رجل عظيم من القريتين. وقوله تعالى في سورة «الدخان»: ﴿ فِيهَا رجل عظيم من القريتين. وقوله تعالى في سورة «الدخان»: ﴿ فِيهَا

يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ أَمَرًا مِنْ عِندِنَأَ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ رَحْمَةً مِن رَبِّكَ . . ﴾ الآية ، وقوله تعالى في آخر «القصص» : ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُواْ أَن يُلْقَى إِلَا اللّهِ عَلَيْكَ الْكَية . ومن إطلاق إيتاء العلم على النبوة قوله تعالى : ﴿ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِئْبَ وَالْحِكْمَةَ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَقُوله : وقوله : ﴿ وَإِنَّذُ لِللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَقُوله : وقوله : ﴿ وَإِنَّذُ لِنَّهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَقُوله : ﴿ وَإِنَّهُ لِذُو عِلْمِ لِمَّا كُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَقُوله : ﴿ وَإِنَّهُ لِذُو عِلْمِ لِمَا عَلَمْنَكُ . . ﴾ الآية ، إلى غير ذلك من الآيات .

ومعلوم أن الرحمة وإيتاء العلم اللذي أعم من كون ذلك عن طريق النبوة وغيرها. والاستدلال بالأعم على الأخص فيه: أن وجود الأعم لا يستلزم وجود الأخص كما هو معروف. ومن أظهر الأدلة أن الرحمة والعلم اللذي اللذين أمتن الله بهما على عبده الخضر عن طريق النبوة والوحي قوله تعالى عنه: ﴿ وَمَا فَعَلَنُهُ عَنَ الله جَلَ وعلا. وأمر الله إنما يتحقق عن طريق الوحي، إذ لا طريق تعرف بها أوامر الله ونواهيه إلا الوحي من الله جل وعلا، ولاسيما قتل الأنفس البريئة في ظاهر الأمر، وتعييب سفن الناس بخرقها؛ لأن / العدوان على أنفس الناس وأموالهم لا يصح إلا عن طريق الوحي من الله تعالى. وقد حصر تعالى طرق الإنذار في الوحي في قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا كُلُو الله وسيغة حصر.

فإن قيل: قد يكون ذلك عن طريق الإلهام؟

فالجواب: أن المقرر في الأصول أن الإلهام من الأولياء لا يجوز الاستدلال به على شيء، لعدم العصمة، وعدم الدليل على الاستدلال به،

وما يزعمه بعض المتصوفة من جواز العمل بالإلهام في حق الملهم دون غيره، وما يزعمه بعض الجبرية أيضًا من الاحتجاج بالإلهام في حق الملهم وغيره جاعلين الإلهام كالوحي المسموع مستدلين بظاهر قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيكُهُ يَشْرَحُ صَدِّرَهُ لِلْإِسْلَيْرُ ﴾، وبخبر: «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله» كله باطل لا يُعوَّل عليه، لعدم اعتضاده بدليل. وغير المعصوم لا ثقة بخواطره؛ لأنه لا يأمن دسيسة الشيطان. وقد ضمنت الهداية في اتباع الشرع، ولم تضمن في اتباع الخواطر والإلهامات. والإلهام في الاصطلاح: إيقاع شيء في اتباع الخواطر والإلهامات. والإلهام في الاصطلاح: إيقاع شيء عقلية، يختص الله به من يشاء من خلقه. أما ما يلهمه الأنبياء مما يلقيه الله في قلوبهم فليس كإلهام غيرهم؛ لأنهم معصومون بخلاف غيرهم. قال في مراقي السعود في كتاب الاستدلال:

وينبذ الإلهام بالعراء أعني به إلهام الأولياء وقد رآه بعضُ من تصوّفا وعصمة النبي توجب اقتفا

وبالجملة، فلا يخفى على من له إلمام بمعرفة دين الإسلام أنه لا طريق تعرف بها أوامر الله ونواهيه، وما يتقرب إليه به من فعل وترك إلا عن طريق الوحي. فمن ادعى أنه غني في الوصول إلى ما يرضي ربه عن الرسل، وما جاءوا به ولو في مسألة واحدة؛ فلاشك في زندقته. والآيات والأحاديث الدالة على هذا لا تحصى، قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَهُمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَهُمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَاللَّهُ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِدِينَ / لِنَبَّ لِيكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرّسُلِ ﴾، وقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّا اَهْلَكُنَّهُم لِينًا لِينَاسٍ عَلَى اللّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرّسُلِ ﴾، وقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّا اَهْلَكُنَّهُم

17.

بِعِذَابِ مِن فَبْلِهِ لَقَالُواْرَبَنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَارَسُولاَ فَنَتَبِعَ اَيَكِكَ .. ﴾ الآية . والآيات والأحاديث بمثل هذا كثيرة جدًا. وقد بينا طرفًا من ذلك في سورة «بني إسرائيل» في الكلام على قوله: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِبِينَ حَتَّىٰ نَعْتَ رَسُولًا ﴿ وَهَا كُنَّا مُعَذِبِينَ حَتَّىٰ الله للم الله الله على المدعين التصوف على أن لهم ولأشياخهم طريقًا باطنة توافق الحق عند الله ولو كانت مخالفة لظاهر الشرع، كمخالفة ما فعله الخضر لظاهر العلم الذي عند موسى = زندقة، وذريعة إلى الانحلال بالكلية من دين الإسلام، بدعوى أن الحق في أمور باطنة تخالف ظاهره .

قال القرطبي رحمه الله في تفسيره ما نصه: قال شيخنا الإمام أبو العباس: ذهب قوم من زنادقة الباطنية إلى سلوك طريق لا تلزم منه هذه الأحكام الشرعية فقالوا: هذا الأحكام الشرعية العامة إنما يحكم بها على الأنبياء والعامة. وأما الأولياء وأهل الخصوص فلا يحتاجون إلى تلك النصوص؛ بل إنما يراد منهم ما يقع في قلوبهم. ويحكم عليهم بما يغلب عليهم من خواطرهم. وقالوا: وذلك لصفاء قلوبهم عن الأكدار، وخلوها عن الأغيار، فتتجلى لهم العلوم الإلهية، والحقائق الربانية، فيقفون على أسرار الكائنات، ويعلمون أحكام الجزئيات، فيستغنون بها عن أحكام الشرائع الكليات، كما اتفق للخضر فإنه استغنى بما تجلى له من العلوم عما كان عند موسى من تلك الفهوم. وقد جاء فيما ينقلون الستفت قلبك وإن أفتاك المفتون». قال شيخنا رضي الله عنه: وهذا القول زندقة وكفر، يقتل قائله ولا يستتاب؛ لأنه إنكار ما علم من الشرائع، فإن الله تعالى قد أجرى سنته، وأنفذ حكمته بأن

أحكامه لا تعلم إلا بواسطة رسله السفراء بينه وبين خلقه، وهم المبلغون عنه رسالته وكلامه، المبينون شرائعه وأحكامه، اختارهم لذلك وخصهم بما هنالك، كما قال تعالى: ﴿ اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَيْكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النّاسِ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ فَ اللّهَ مَعَلِي اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالْتَهُ ﴾، وقال تعالى: / ﴿ كَانَ النّاسُ أُمّةً وَحِدةً فَبَعَثُ اللهُ النّبِيئُ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾، إلى غير ذلك من النّاسُ أُمّةً وَحِدةً فَبَعَثُ اللهُ النّبِيئُ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات. وعلى الجملة، فقد حصل العلم القطعي واليقين الضروري، واجتماع السلف والخلف على أن لا طريق لمعرفة أحكام الله تعالى التي هي راجعة إلى أمره ونهيه، ولا يعرف شيء أحكام الله تعالى التي هي راجعة إلى أمره ونهيه، ولا يعرف شيء منها إلا من جهة الرسل. فمن قال: إن هناك طريقًا أخرى يعرف بها أمره ونهيه غير الرسل حيث يستغنى عن الرسل، فهو كافر يقتل ولا يستتاب، ولا يحتاج معه إلى سؤال وجواب. ثم هو قول بإثبات أنبياء بعد نبينا عَلَيْهُ ؛ الذي قد جعله الله خاتم أنبيائه ورسله، فلا نبى بعده ولا رسول.

وبيان ذلك؛ أن من قال: يأخذ عن قلبه؛ وأن ما يقع فيه حكم الله تعالى، وأنه يعمل بمقتضاه، وأنه ولا يحتاج مع ذلك إلى كتاب ولا سنة، فقد أثبت لنفسه خاصة النبوة؛ فإن هذا نحو ما قاله على وحي ..» الحديث. انتهى من تفسير القرطبي.

وما ذكره في كلام شيخه المذكور من أن الزنديق لا يستتاب هو مذهب مالك ومن وافقه، وقد بينا أقوال العلماء في ذلك وأدلتهم، وما يرجحه الدليل في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن

آيات الكتاب) في سورة «آل عمران».

وما يستدل به بعض الجهلة ممن يدعى التصوف على اعتبار الإلهام من ظواهر بعض النصوص كحديث: «استفت قلبك وإن أفتاك الناس وأفتوك»، لا دليل فيه البتة على اعتبار الإلهام؛ لأنه لم يقل أحد ممن يعتد به أن المفتى الذي تُتلقى الأحكام الشرعية من قبَلِه القلبُ، بل معنى الحديث: التحذير من الشبه؛ لأن الحرام بين والحلال بين، وبينهما أمور مشتبهة لا يعلمها كل الناس. فقد يفتيك المفتى بحِلَيةِ شيء وأنت تعلم من طريق أخرى أنه يحتمل أن يكون حرامًا، وذلك باستناد إلى الشرع، فإن قلب المؤمن لا يطمئن لما فيه الشبهة. والحديث كقوله: «دع ما يَريبك إلى ما لا يَريبك»، وقوله ﷺ: «البر حسن الخلق، والإثم ما حاك في نفسك وكرهت أن يطلع عليه الناس» رواه مسلم من حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه، وحديث / وابصة بن معبد رضي الله عنه المشار إليه قال: أتيت رسول الله ﷺ فقال: «جئت تسأل عن البر»؟ قلت: نعم، قال: «استفت قلبك، البر ما اطمأنت إليه النفس واطمأن إليه القلب. والإثم ما حاك في النفس وتردد في الصدر وإن أفتاك الناس وأفتوك» قال النووي في رياض الصالحين: حديث حسن، رواه أحمد والدارمي في مسنديهما. ولاشك أن المراد بهذا الحديث ونحوه، الحث على الورع وترك الشبهات، فلو التبست مثلاً ميتة بمذكَّاة، أو امرأة محرم بأجنبية، وأفتاك بعض المفتين بحلية إحداهما لاحتمال أن تكون هي المذكاة في الأول، والأجنبية في الثاني؛ فإنك إذا استفتيت قلبك علمت أنه يحتمل أن تكون هي الميتة أو الأخت، وأن ترك الحرام والاستبراء للدين والعرض، لا

يتحقق إلا بتجَنُّب الجميع؛ لأن مالا يتم ترك الحرام إلا بتركه فتركه واجب. فهذا يحيك في النفس ولا تنشرح له، لاحتمال الوقوع في الحرام فيه كما ترى. وكل ذلك مستند لنصوص الشرع لا للإلهام.

ومما يدل على ما ذكرنا من كلام أهل الصوفية المشهود لهم بالخير والدين والصلاح: قول الشيخ أبي القاسم الجنيد بن محمد ابن الجنيد الخزاز القواريري رحمه الله: مذهبنا هذا مقيد بالكتاب والسنة، نقله عنه غير واحد ممن ترجمه رحمه الله، كابن كثير وابن خلكان وغيرهما. ولاشك أن كلامه المذكور هو الحق، فلا أمر ولا نهي إلا على ألسنة الرسل عليهم الصلاة والسلام. وبهذا كله تعلم: أن قتل الخضر للغلام، وخرقه للسفينة، وقوله: ﴿ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنَ أَمْرِئَ كَ دليل ظاهر على نبوته. وعزا الفخر الرازي في تفسيره القول بنبوته تواضع موسى عليه الصلاة والسلام له في قوله: ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلِّمَن مِمّا عُلِمَت رُشَدًا ﴾، وقوله: ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلِمَن مِمّا عُلِمَت مع قول الخضر له: ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَة يُعِطُ بِهِ عَلَى أَن تُعَلِمَن مِمّا عُلِمَت مع قول الخضر له: ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَة يُعِطُ بِهِ عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَم الله الله عَلَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَم الله عَلَه الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَى الله عَلَم الله عَلَم الله الله الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله الله عَلَم الله المنافق الله عَلَم الله عَلَم الله الله عَلَم الله الله عَلَم الله الله الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلْ الله عَلَم الله

175

## مسألة

اعلم أن العلماء اختلفوا في الخضر: هل هو حي إلى الآن، أو هو غير حي، بل ممن مات فيما مضى من الزمان؟ فذهب كثير من أهل العلم إلى أنه حي، وأنه شرب من عين تسمى عين الحياة. وممن نصر القول بحياته القرطبي في تفسيره، والنووي في شرح مسلم وغيره، وابن الصلاح، والنقاش وغيرهم. قال ابن عطية: وأطنب النقاش في هذا المعنى، يعني حياة الخضر وبقاءه إلى يوم

القيامة. وذكر في كتابه أشياء كثيرة عن علي بن أبي طالب وغيره، وكلها لا تقوم على ساق. انتهى بواسطة نقل القرطبي في تفسيره.

وحكايات الصالحين عن الخضر أكثر من أن تحصر. ودعواهم أنه يحج هو وإلياس كل سنة، ويروون عنهما بعض الأدعية؛ كل ذلك معروف. ومستند القائلين بذلك ضعيف جدًا؛ لأن غالبه حكايات عن بعض من يظن به الصلاح. ومنامات وأحاديث مرفوعة عن أنس وغيره، وكلها ضعيف لا تقوم به حجة.

ومن أقواه عند القائلين به: آثار التعزية حين توفي النبي ﷺ. وقد ذكر ابن عبدالبر في تمهيده عن علي رضي الله عنه قال: لما توفي النبي ﷺ وسجى بثوب هتف هاتف من ناحية البيت يسمعون صوته ولا يرون شخصه: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. السلام عليكم أهل البيت ﴿ كُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلمُوتِ. . ﴾ الآية. إن في الله خلفًا عن كل هالك، وعوضًا من كل تالف، وعزاء من كل مصيبة، فبالله فثقوا، وإياه فارجو؛ فإن المصاب من حرم الثواب. فكانوا يرون أنه الخضر عليه السلام؛ يعني أصحاب النبي ﷺ. انتهى بواسطة نقل القرطبي في تفسيره.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: والاستدلال على حياة الخضر بآثار التعزية كهذا / الأثر الذي ذكرنا آنفًا، مردود من وجهين:

الأول: أنه لم يثبت ذلك بسند صحيح. قال ابن كثير في تفسيره: وحكى النووي وغيره في بقاء الخضر إلى الآن، ثم إلى يوم القيامة قولين، ومال هو وابن الصلاح إلى بقائه. وذكروا في ذلك حكايات عن السلف وغيرهم. وجاء ذكره في بعض الأحاديث،

ولا يصح شيء من ذلك. وأشهرها حديث التعزية وإسناده ضعيف. اهـ. منه.

الثاني: أنه على فرض أن حديث التعزية صحيح لا يلزم من ذلك عقلاً ولا شرعًا ولا عرفانًا أن يكون ذلك المعزى هو الخضر؛ بل يجوز أن يكون غير الخضر من مؤمني الجن؛ لأن الجن هم الذين قال الله فيهم: ﴿ إِنَّهُ يَرَنَّكُمْ هُو وَقِيلُهُ مِنْ حَتَّكُ لاَ نُونَهُمْ ﴾. ودعوى أن ذلك المعزى هو الخضر تحكم بلا دليل. وقولهم: كانوا يرون أنه الخضر ليس حجة يجب الرجوع إليها؛ لاحتمال أن يخطئوا في ظنهم، ولا يدل ذلك على إجماع شرعي معصوم، ولا متمسك لهم في دعواهم أنه الخضر كما ترى.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: الذي يظهر لي رجحانه بالدليل في هذه المسألة أن الخضر ليس بحي بل توفى، وذلك لعدة أدلة:

الأول: ظاهر عموم قوله تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبِسَرِ مِن قَبْلِكَ ٱلْخُلَّدُ الْمَائِنُ مِتَ فَهُمُ ٱلْمَنْلِدُونَ ﴿ يَهُمْ مَا فَعُولُهُ: ﴿ لِبَسَرٍ ﴾ نكرة في سياق النفي فهي تعم كل بشر، فيلزم من ذلك نفي الخلد عن كل بشر من قبله. والخضر بشر من قبله؛ فلو كان شرب من عين الحياة وصار حيًا خالدًا إلى يوم القيامة لكان الله قد جعل لذلك البشر الذي هو الخضر من قبله الخلد.

الثاني: قوله ﷺ: «اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض» فقد قال مسلم في صحيحه: حدثنا هناد بن السري، حدثنا ابن المبارك، عن عكرمة بن عمار، حدثني سماك الحنفى قال: سمعت ابن عباس يقول: حدثني عمر بن

الخطاب قال: لما كان يوم بدر، (ح) / وحدثنا زهير بن حرب ١٦٥ واللفظ له، حدثنا عمر بن يونس الحنفي، حدثنا عكرمة بن عمار، حدثنى أبو زُمَيْل هو سِماك الحنفي، حدثني عبدالله ابن عباس قال: حدثني عمر بن الخطاب قال: لما كان يوم بدر نظر رسول الله ﷺ إلى المشركين وهم ألف وأصحابه ثلاثمائة وتسعة عشر رجلاً؟ فاستقبل النبي ﷺ القبلة ثم مد يديه فجعل يهتف بربه: «اللهم أنجز لى ما وعدتني، اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض» فما زال يهتف بربه مادًا يديه مستقبل القبلة حتى سقط رداؤه عن منكبيه؛ فأتاه أبو بكر فأخذ رداءه فألقاه على منكبيه ثم التزمه من ورائه وقال: يا نبى الله! كفاك مناشدتك ربك، فإنه سينجز لك ما وعدك، فأنزل الله عز وجل: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ ۗ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِنَ ٱلْمَكَتِيكَةِ مُرْدِفِينَ ﴿ ﴾ فأمده الله بالملائكة. . الحديث. ومحل الشاهد منه قوله ﷺ: «لا تعبد في الأرض» فِعْلٌ في سياق النفي فهو بمعنى: لا تقع عبادة لك في الأرض؛ لأن الفعل ينحلّ عن مصدر وزمن عند النحويين، وعن مصدر ونسبة وزمن عند كثير من البلاغيين. فالمصدر كامن في مفهومه إجماعًا، فيتسلط عليه النفي فيؤول إلى النكرة في سياق النفي، وهي من صيغ العموم كما تقدم إيضاحه في سورة «بني إسرائيل». وإلى كون الفعل في سياق النفي وانشرط من صيغ العموم أشار في مراقي السعود بقوله عاطفًا على ما يفيد العموم:

ونحو لا شربت أو إن شربا واتفقوا إن مصدر قد جلبا

فإذا علمت أن معنى قوله ﷺ: «إن تهلك هذه العصابة لا

و فاة الخضر.

177

تعبد في الأرض» أي لا تقع عبادة لك في الأرض؛ فاعلم أن ذلك النفي يشمل بعمومه وجود الخضر حيًا في الأرض؛ لأنه على تقدير وجوده حيًا في الأرض، / ولو على فرض هلاك تلك العصابة من أهل الإسلام؛ لأن الخضر ما دام حيًا فهو يُعْبد الله في الأرض.

وقال البخاري في صحيحه: حدثني محمد بن عبدالله بن حوشب حدثنا عبدالوهاب، حدثنا خالد عن عكرمة عن ابن عباس قال: قال النبي على يوم بدر: «اللهم أنشدك عهدك ووعدك. اللهم إن شئت لم تعبد في الأرض» فأخذ أبو بكر بيده فقال: حسبك! فخرج وهو يقول: ﴿ سُمُهُمْ مُ أَلِحُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ ﴿ ﴾ فقوله على في هذا الحديث: «اللهم إن شئت لم تعبد في الأرض» أي إن شئت إهلاك هذه الطائفة من أهل الإسلام لم تعبد في الأرض؛ فيرجع معناه إلى الرواية التي ذكرنا عن مسلم في صحيحه من حديث عمر

ابن الخطاب رضي الله عنه. وقد بينا وجه الاستدلال بالحديث عن

الثالث: إخباره على رأس مائة سنة من الليلة التي تكلم فيها بالحديث لم يبق على وجه الأرض أحد ممن هو عليها تلك الليلة؛ فلو كان الخضر حيًا في الأرض لما تأخر بعد المائة المذكورة. قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثنا، محمد بن رافع، وعبد بن حميد، قال محمد بن رافع: حدثنا، وقال عبد: أخبرنا عبدالرزاق، أخبرنا معمر عن الزهري، أخبرني سالم بن عبدالله وأبو بكر بن سليمان: أن عبدالله بن عمر قال:

صلى بنا رسول الله ﷺ ذات ليلة صلاة العشاء في آخر حياته؛ فلما سلم قام فقال: «أرأيتكم ليلتكم هذه، فإن على رأس مائة سنة منها لا يبقى ممن هو على ظهرها أحد». قال ابن عمر: فوهَل الناسُ في مقالة رسول الله ﷺ تلك فيما يتحدثون من هذه الأحاديث عن مائة سنة. وإنما قال رسول الله ﷺ: «لا يبقى ممن هو اليوم على ظهر الأرض أحد»، يريد بذلك أن ينخرم ذلك القرن. حدثني عبدالله بن عبدالرحمن الدارمي، أخبرنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب. ورواه الليث عن عبدالرحمن بن خالد بن مسافر، كلاهما عن الزهري بإسناد معمر كمثل حديثه.

حدثني هرون بن عبدالله، وحجاج بن الشاعر قالا: حدثنا حجاج بن محمد، قال: قال / ابن جريج: أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبدالله يقول: سمعت النبي ﷺ يقول قبل أن يموت بشهر: «تسألوني عن الساعة وإنما علمها عند الله، وأقسم بالله ما على الأرض من نفس منفوسة تأتي عليها مائة سنة». حدثنيه محمد بن حاتم، حدثنا محمد بن بكر، أخبرنا ابن جريج بهذا الإسناد، ولم يذكر: «قبل موته بشهر».

حدثني يحيى بن حبيب، ومحمد بن عبدالأعلى، كلاهما عن المعتمر، قال ابن حبيب: حدثنا معتمر بن سليمان، قال: سمعت أبي، حدثنا أبو نضرة عن جابر بن عبدالله عن النبي عَلِيْ أنه قال ذلك قبل موته بشهر أو نحو ذلك: «ما من نفس منفوسة اليوم تأتي عليها مائة سنة وهي حية يومئذ». وعن عبدالرحمن صاحب السقاية، عن جابر بن عبدالله عن النبي ﷺ بمثل ذلك. وفسرها عبدالرحمن قال:

نقص العمر. حدثنا أبو بكر ابن أبي شيبة، حدثنا يزيد بن هارون، أخبرنا سليمان التيمي بالإسنادين جميعًا مثله. حدثنا ابن نمير، حدثنا أبو خالد عن داود واللفظ له. (ح) وحدثنا أبو بكر ابن أبي شيبة، حدثنا سليمان بن حيان عن داود عن أبي نضرة عن أبي سعيد قال: لما رجع النبي علم من تبوك سألوه عن الساعة، فقال رسول الله على: "لا تأتي مائة سنة وعلى الأرض نفس منفوسة اليوم». حدثني إسحاق بن منصور، أخبرنا أبو الوليد، أخبرنا أبو عوانة عن حصين عن سالم عن جابر بن عبدالله قال: قال النبي على: "ما من نفس منفوسة تبلغ مائة سنة» فقال سالم: تذاكرنا ذلك عنده: إنما هي كل نفس مخلوقة يومئذ. اه منه بلفظه.

فهذا الحديث الصحيح الذي رواه عن النبي الله ابن عمر، وجابر، وأبو سعيد، فيه تصريح النبي الله بأنه لا تبقى نفس منفوسة حية على وجه الأرض بعد مائة سنة. فقوله «نفس منفوسة» ونحوها من الألفاظ في روايات الحديث نكرة في سياق النفي فهي تعم كل نفس مخلوقة على الأرض. ولاشك أن ذلك العموم بمقتضى اللفظ يشمل الخضر؛ لأنه نفس منفوسة على الأرض.

171

وقال البخاري في صحيحه: حدثنا أبو اليمان، / أخبرنا شعيب عن الزهري قال: حدثني سالم بن عبدالله بن عمر، وأبو بكر ابن أبي حثمة أن عبدالله بن عمر قال: صلى النبي على صلاة العشاء في آخر حياته، فلما سلم قام النبي على فقال: «أرأيتكم ليلتكم هذه، فإن رأس مائة لا يبقى ممن هو اليوم على ظهر الأرض أحد» فوهل الناس في مقالة رسول الله على إلى ما يتحدثون من هذه

179

الأحاديث عن مائة سنة. وإنما قال النبي ﷺ: «لا يبقى ممن هو اليوم على ظهر الأرض» يريد بذلك أنها تخرم ذلك القرن. انتهى منه بلفظه. وقد بينا وجه دلالته على المراد قريبًا.

وهذه الآية الكريمة على القول بأن المراد بالرسول فيها نبينا علمة كما قاله ابن العباس وغيره، فالأمر واضح. وعلى أنها عامة فهو على يدخل في عمومها دخولاً أوليًا؛ فلو كان الخضر حيًا في زمنه لجاءه ونصره وقاتل تحت رايته. ومما يوضح أنه لا يدركه نبي إلا اتبعه ما رواه الإمام أحمد وابن أبي شيبة والبزار من حديث جابر رضي الله عنه: أن عمر رضي الله عنه أتى النبي على بكتاب أصابه من بعض / أهل الكتاب فقرأه عليه فغضب وقال: «لقد جئتكم بها

بيضاء نقية، لا تسألوهم عن شيء فيخبروكم بحق فتكذبوا به، أو بباطل فتصدقوا به. والذي نفسي بيده، لو أن موسى كان حيًا ما وسعه إلا أن يتبعني اهد. قال ابن حجر في الفتح: ورجاله موثوقون، إلا أن في مجالد ضعفًا. وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تاريخه بعد أن ساق آية «آل عمران» المذكورة آنفًا مستدلاً بها على أن الخضر لو كان حيًا لجاء النبي ونصره ما نصه: قال ابن عباس رضي الله عنهما: ما بعث الله نبيًا إلا أخذ عليه الميثاق لئن بعث محمد على وهو حي ليؤمنن به ولينصرنه، وأمره أن يأخذ على أمته الميثاق لئن بعث محمد على وهم أحياء ليؤمنن به وينصرونه، ذكره البخاري عنه.

فالخضر إن كان نبيًا أو وليًا فقد دخل في هذا الميثاق، فلو كان حيًا في زمن رسول الله عليه لكان أشرف أحواله أن يكون بين يديه، يؤمن بما أنزل الله عليه، وينصره أن يصل أحد من الأعداء إليه؛ لأنه إن كان وليًا فالصديق أفضل منه. وإن كان نبيًا فموسى أفضل منه.

وقد روى الإمام أحمد في مسنده: حدثنا شريح بن النعمان، حدثنا هشيم أنبأنا مجالد عن الشعبي عن جابر بن عبدالله: أن رسول الله على قال: «والذي نفسي بيده، لو أن موسى كان حيًا ما وسعه إلا أن يتبعني» وهذا الذي يقطع به ويعلم من الدين علم الضرورة.

وقد دلت هذه الآية الكريمة: أن الأنبياء كلهم لو فرض أنهم أحياء مكلفون في زمن رسول الله ﷺ لكانوا كلهم أتباعًا له وتحت أوامره، وفي عموم شرعه. كما أنه صلوات الله وسلامه عليه لما

اجتمع بهم في الإسراء رُفِع فوقهم كلهم، ولما هبطوا معه إلى بيت المقدس وحانت الصلاة أمره جبريل عن أمر الله أن يؤمهم؛ فصلى بهم في محل ولايتهم ودار إقامتهم. فدل على أنه الإمام الأعظم، والرسول الخاتم المبجل المقدم، صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين /.

فإذا علم هذا \_ وهو معلوم عند كل مؤمن \_ عُلِم أنه لو كان الخضر حيًا لكان من جملة أمة محمد عليه السلام إذا نزل في آخر يسعه إلا ذلك. هذا عيسى ابن مريم عليه السلام إذا نزل في آخر الزمان يحكم بهذه الشريعة المطهرة، لا يخرج منها ولا يحيد عنها، وهو أحد أولي العزم الخمسة المرسلين، وخاتم أنبياء بني إسرائيل. والمعلوم أن الخضر لم ينقل بسند صحيح ولا حسن تسكن النفس إليه أنه اجتمع برسول الله عليه في يوم واحد، ولم يشهد معه قتالا في مشهد من المشاهد. وهذا يوم بدر يقول الصادق المصدوق فيما دعا به ربه عز وجل واستنصره واستفتحه على من كفره: «اللهم إن تهلك هذه العصابة لا تعبد بعدها في الأرض» وتلك العصابة كان تحتها سادة المسلمين يومئذ، وسادة الملائكة حتى جبريل عليه السلام؛ كما قال حسان بن ثابت في قصيدة له في بيت يقال بأنه أفخر بيت قالته العرب:

وببئر بدر إذ يرد وجوههم جبريل تحت لوائنا ومحمد

فلو كان الخضر حيًا لكان وقوفه تحت هذه الراية أشرف مقاماته، وأعظم غزواته. قال القاضي أبو يعلى محمد بن الحسين ابن الفراء الحنبلي: سئل بعض أصحابنا عن الخضر هل مات؟

11.

1 / 1

فقال: نعم. قال: وبلغني مثل هذا عن أبي طاهر ابن العبادي قال: وكان يحتج بأنه لو كان حيًا لجاء إلى رسول الله ﷺ، نقله ابن الجوزي في العجالة. فإن قيل: فهل يقال إنه كان حاضرًا في هذه المواطن كلها ولكن لم يكن أحد يراه؟ فالجواب أن الأصل عدم هذا الاحتمال البعيد الذي يلزم منه تخصيص العمومات بمجرد التوهمات، ثم ما الحامل له على هذا الاختفاء؟ وظهوره أعظم لأجره، وأعلى في مرتبته، وأظهر لمعجزته. ثم لو كان باقيًا بعده لكان تبليغه عن رسول الله ﷺ الأحاديث النبوية، والآيات القرآنية، وإنكاره لما وقع من الأحاديث المكذوبة، والروايات المقلوبة، والآراء البدعية، والأهواء العصبية، / وقتاله مع المسلمين في غزواتهم، وشهوده جمعهم وجماعاتهم، ونفعه إياهم، ودفعه الضرر عنهم مما سواهم، وتسديده العلماء والحكام، وتقريره الأدلة والأحكام، أفضل مما يقال عن كونه في الأمصار، وجوبه الفيافي والأقطار، واجتماعه بعباد لا تعرف أحوال كثير منهم، وجعله كالنقيب المترجم عنهم؟!.

وهذا الذي ذكرته لا يتوقف أحد فيه بعد التفهم، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم. انتهى من البداية والنهاية لابن كثير رحمه الله تعالى.

فتحصل أن الأحاديث المرفوعة التي تدل على وجود الخضر حيًا باقيًا لم يثبت منها شيء. وأنه قد دلت الأدلة المذكورة على وفاته، كما قدمنا إيضاحه.

وممن بين ضعف الأحاديث الدالة على حياة الخضر وبقائه:

ابن كثير في تاريخه وتفسيره. وبين كثيرًا من أوجه ضعفها ابن حجر في الإصابة.

وقال ابن كثير في البداية والنهاية بعد أن ساق الأحاديث والحكايات الواردة في حياة الخضر: وهذه الروايات والحكايات هي عمدة من ذهب إلى حياته إلى اليوم. وكل من الأحاديث المرفوعة ضعيفة جدًا، لا تقوم بمثلها حجة في الدين. والحكايات لا يخلو أكثرها من ضعف في الإسناد. وقصاراها أنها صحيحة إلى من ليس بمعصوم من صحابي أو غيره؛ لأنه يجوز عليه الخطأ، والله أعلم. إلى أن قال رحمه الله: وقد تصدى الشيخ أبو الفرج بن الجوزي رحمه الله في كتابه (عُجالة المنتظِر في شرح حال الخضر) للأحاديث الواردة في ذلك من المرفوعات، فبين أنها موضوعات، ومن الآثار عن الصحابة والتابعين فمن بعدهم. فبين ضعف أسانيدها ببيان أحوالها، وجهالة رجالها، وقد أجاد في ذلك وأحسن الانتقاد. اهـ منه.

واعلم أن جماعة من أهل العلم ناقشوا الأدلة التي ذكرنا أنها تدل عِلَى وفاته؛ فزعموا أنه لا يشمله عموم ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلِكَ ١٧٢ ٱلْخُلَدَ﴾ / ولا عموم حديث: «أرأيتكم ليلتكم هذه فإنه على رأس مائة سنة لم يبق على ظهر الأرض أحد ممن هو عليها اليوم» كما تقدم. قال أبو عبدالله القرطبي في تفسيره رحمه الله تعالى: ولا حجة لمن استدل به \_ يعنى الحديث المذكور \_ على بطلان قول من يقول: إن الخضر حي؛ لعموم قوله: «ما من نفس منفوسة..» لأن العموم وإن كان مؤكد الاستغراق ليس نصًا فيه، بل هو قابل

للتخصيص، فكما لم يتناول عيسى عليه السلام فإنه لم يمت ولم يقتل، بل هو حي بنص القرآن ومعناه. ولا يتناول الدجال مع أنه حي بدليل حديث الجساسة؛ فكذلك لم يتناول الخضر عليه السلام، وليس مشاهدًا للناس، ولا ممن يخالطهم حتى يخطر ببالهم حالة مخاطبة بعضهم بعضًا، فمثل هذا العموم لا يتناوله. وقيل: إن أصحاب الكهف أحياء، ويحجون مع عيسى عليه السلام كما تقدم. وكذلك فتى موسى في قول ابن عباس كما ذكرنا اهـ منه.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: كلام القرطبي هذا ظاهر السقوط، كما لا يخفى على من له إلمام بعلوم الشرع، فإنه اعترف بأن حديث النبي على عام في كل نفس منفوسة عمومًا مؤكدًا؛ لأن زيادة «مِن» قبل النكرة في سياق النفي تجعلها نصًا صريحًا في العموم لا ظاهرًا فيه كما هو مقرر في الأصول. وقد أوضحناه في سورة «المائدة».

ولو فرضنا صحة ما قاله القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ من أنه ظاهر في العموم لا نصِّ فيه، وقررنا أنه قابل للتخصيص كما هو الحق في كل عام، فإن العلماء مجمعون على وجوب استصحاب عموم العام حتى يرد دليل مخصص صالح للتخصيص سندًا ومتنًا؛ فالدعوى المجردة عن دليل من كتاب أو سنة لا يجوز أن يخصص بها نص من كتاب أو سنة إجماعًا.

وقوله: «إن عيسى لم يتناوله عموم الحديث»، فيه: أن لفظ الحديث من أصله لم يتناوله عيسى؛ لأن النبي ﷺ قال فيه: «لم يبق على / ظهر الأرض ممن هو بها اليوم أحد»؛ فخصص

ذلك بظهر الأرض فلم يتناول اللفظ من في السماء، وعيسى قد رفعه الله عن الأرض كما صرح بذلك في قوله تعالى: ﴿ بَل رَّفَعُهُ ٱللَّهُ إِلَيْدٍ ﴾ وهذا واضح جدًا كما ترى.

ودعوى حياة أصحاب الكهف، وفتى موسى ظاهرة السقوط، ولو فرضنا حياتهم فإن الحديث يدل على موتهم عند المائة كما تقدم، ولم يثبت شيء يعارضه.

وقوله "إن الخضر ليس مشاهدًا للناس، ولا ممن يخالطهم حتى يخطر ببالهم حالة مخاطبة بعضهم بعضًا" يقال فيه: إن الاعتراض يتوجه عليه من جهتين:

الأولى: أن دعوى كون الخضر محجوبًا عن أعين الناس كالجن والملائكة، دعوى لا دليل عليها والأصل خلافها؛ لأن الأصل أن بني آدم يرى بعضهم بعضًا لاتفاقهم في الصفات النفسية، ومشابهتهم فيما بينهم.

الثانية: أنا لو فرضنا أنه لا يراه بنو آدم، فالله الذي أعلم النبي بالغيب الذي هو «هلاك كل نفس منفوسة في تلك المائة» عالم بالخضر، وبأنه نفس منفوسة. ولو سلمنا جدليًا أن الخضر فرد نادر لا تراه العيون، وأن مثله لم يقصد بالشمولي في العموم، فأصح القولين عند علماء الأصول شمول العام والمطلق للفرد النادر وغير والفرد غير المقصود. خلافًا لمن زعم أن الفرد النادر وغير المقصود لا يشملهما العام ولا المطلق.

قال صاحب جمع الجوامع في مبحث العام ما نصه: "والصحيح

دخول النادرة وغير المقصودة تحته». فقوله: «النادرة وغير المقصودة»، يعنى الصورة النادرة وغير المقصودة. وقوله: «تحته» يعني العام. والحق أن الصورة النادرة، وغير المقصودة صورتان لا واحدة، وبينهما عموم وخصوص من وجه على التحقيق؛ لأن الصورة النادرة قد تكون مقصودة وغير مقصودة. والصورة غير المقصودة قد تكون نادرة وغير نادرة. ومن الفروع التي تبني على دخول الصورة النادرة في العام والمطلق وعدم دخولها فيهما، اختلاف العلماء في جواز دفع السَّبَق \_ بفتحتين \_ في المسابقة / على الفيل. وإيضاحه: أنه جاء في الحديث الذي رواه أصحاب السنن والإمام أحمد من حديث أبي هريرة أن النبي على قال: «لا سبق إلا في خف أو نصل أو حافر» ولم يذكر فيه ابن ماجه «أو نصل» والفيل ذو خف، وهو صورة نادرة. فعلى القول بدخول الصورة النادرة في العام يجوز دفع السَّبَق - بفتحتين - في المسابقة على الفيلة. والسَّبَق المذكور هو المال المجعول للسابق. وهذا الحديث جعله بعض علماء الأصول مثالاً لدخول الصورة النادرة في المطلق لا العام. قال: لأن قوله: «إلا في خف» نكرة في سياق الإثبات؛ لأن ما بعد «إلا» مثبت، والنكرة في سياق الإثبات إطلاق لا عموم. وجعله بعض أهل الأصول مثالاً لدخول الصورة النادرة في العام.

قال الشيخ زكريا: وجه عمومه مع أنه نكرة في الإثبات أنه في حَيِّز الشرط معنى، إذ التقدير: إلا إذا كان في خف. والنكرة في سياق الشرط تعم، وضابط الصورة النادرة عند أهل الأصول هي: أن يكون ذلك الفرد لا يخطر غالبًا ببال المتكلم لندرة وقوعه.

\ V §

ومن أمثلة الاختلاف في الصورة النادرة: هل تدخل في العام والمطلق أو لا؛ اختلاف العلماء في وجوب الغسل من خروج المنى الخارج بغير لذة، كمن تلدغه عقرب في ذكره فينزل منه المني. وكذلك الخارج بلذة غير معتادة؛ كالذي ينزل في ماء حار، أو تهزه دابة فينزل منه المني. فنزول المني بغير لذة، أو بلذة غير معتادة صورة نادرة، ووجوب الغسل منه يجرى على الخلاف المذكور في دخول الصور النادرة في العام والمطلق وعدم دخولها فيهما. فعلى دخول تلك الصورة النادرة في عموم «إنما الماء من الماء» فالغسل واجب، وعلى العكس فلا. ومن أمثلة ذلك في المطلق ما لو أوصى رجل برأس من رقيقه، فهل يجوز دفع الخنثي أو لا؟ فعلى دخول الصورة النادرة في المطلق يجوز دفع الخنثي، وعلى العكس فلا. ومن أمثلة الاختلاف في دخول الصورة غير المقصودة في الإطلاق: ما لو وكَّلَ رجلٌ آخر على أن يشتري له عبدًا ليخدمه، فاشترى الوكيل عبدًا يعتق / على الموكل، فالموكل لم يقصد من يعتق عليه، وإنما أراد خادمًا يخدمه، فعلى دخول الصورة غير المقصودة في المطلق يمضى البيع ويعتق العبد، وعلى العكس فلا. وإلى هاتين المسألتين أشار في المراقي بقوله:

هل نادر في ذي العموم يدخل ومطلق أو لا خلافَ يُنْقَل فما لغير لذةٍ والفيل ومُشْبِهٌ فيه تنافَى القِيْل وما من القصد خلا فيه اختلف وقد يجيء بالمجاز متصف

وممن مال إلى عدم دخول الصور النادرة وغير المقصودة في العام والمطلق أبو إسحاق الشاطبي رحمه الله تعالى.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: الذي يظهر رجحانه بحسب المقرر في الأصول، شمول العام والمطلق للصور النادرة؛ لأن العام ظاهر في عمومه حتى يرد دليل مخصص من كتاب أو سنة. وإذا تقرر أن العام ظاهر في عمومه وشموله لجميع الأفراد؛ فحكم الظاهر أنه لا يعدل عنه، بل يجب العمل به إلا بدليل يصلح للتخصيص. وقد كان الصحابة رضي الله عنهم يعملون بشمول العمومات من غير توقف في ذلك. وبذلك تعلم أن دخول الخضر في عموم قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبُشَرِ مِن فَبِلِكَ ٱلْخُلَدُ . ﴾ الآية وعموم قوله الأرض ممن هو عليها اليوم أحد» هو الصحيح، ولا يمكن خروجه الأرض ممن هو عليها اليوم أحد» هو الصحيح، ولا يمكن خروجه من تلك العمومات إلا بمخصص صالح للتخصيص.

ومما يوضح ذلك: أن الخنثى صورة نادرة جدًا، مع أنه داخل في عموم آيات المواريث والقصاص والعتق، وغير ذلك من عمومات أدلة الشرع. وما ذكره القرطبي من خروج الدجال من تلك العمومات بدليل حديث الجساسة لا دليل فيه؛ لأن الدجال أخرجه دليل صالح للتخصيص، وهو الحديث الذي أشار له القرطبي، وهو حديث ثابت في الصحيح من حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنها، سمعت النبي عليه يقول: / إنه حدثه به تميم الداري، وأنه أعجبه حديث تميم المذكور؛ لأنه وافق ما كان يحدث به أصحابه من خبر الدجال. قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: من عبدالوارث بن عبدالوارث، وحجاج ابن الشاعر كلاهما عن عبدالصمد ـ واللفظ لعبدالوارث بن عبدالصمد حدثنا أبي عن جدي عن الحسين بن ذكوان، حدثنا ابن بريدة

حدثني عامر بن شراحيل الشعبي - شعب همدان - أنه سأل فاطمة بنت قيس - وكانت من المهاجرات الأول - فقال: حدثيني حديثًا سمعتيه من رسول الله على لا تسنديه إلى أحد غيره. فقالت لئن شئت لأفعلن، فقال لها: أجل حدثيني. فقالت: . . ثم ساق الحديث وفيه طول. ومحل الشاهد منه قول تميم الداري: فانطلقنا سراعًا حتى دخلنا الدير فإذا فيه أعظم إنسان رأيناه قط خلقًا، وأشده وثاقًا، مجموعة يداه إلى عنقه ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد، قلنا: ويلك مالك؟! الحديث بطوله - إلى قوله - وإني مخبركم عني، إني أنا المسيح، وإني أوشك أن يؤذن لي في الخروج فأحرج فأسير في الأرض، فلا أدع قرية إلا هبطتها في أربعين ليلة غير مكة وطيبة، فهما محرمتان علي كلتاهما...

فهذا نص صحيح صريح في أن الدجال حي موجود في تلك المجزيرة البحرية المذكورة في حديث تميم الداري المذكور، وأنه باق وهو حي حتى يخرج في آخر الزمان. وهذا نص صالح للتخصيص يُخرج الدجال من عموم حديث موت كل نفس في تلك المائة. والقاعدة المقررة في الأصول: أن العموم يجب إبقاؤه على عمومه، فما أخرجه نص مخصص خرج من العموم وبقي العام حجة في بقية الأفراد التي لم يدل على إخراجها دليل، كما قدمناه مرارًا وهو الحق ومذهب الجمهور، وهو غالب ما في الكتاب والسنة من العمومات يخرج منها بعض الأفراد بنص مخصص، ويبقى العام حجة في الباقي، وإلى ذلك أشار في مراقي السعود في محث التخصيص بقوله:

مخصِّص له معينًا يبن / ۱۷۷ وهـو حجـة لـدى الأكثـر إن

وبهذا كله يتبين أن النصوص الدالة على موت كل إنسان على وجه الأرض في ظرف تلك المائة، ونفي الخلد عن كل بشر قبله؛ تتناول بظواهرها الخضر، ولم يخرج منها نص صالح للتخصيص كما رأيت. والعلم عند الله تعالى.

واعلم أن العلماء اختلفوا اختلافًا كثيرًا في نسب الخضر، فقيل: هو ابن آدم لصلبه. وقال ابن حجر في الإصابة: وهذا قول رواه الدارقطني في الأفراد من طريق رواد بن الجراح عن مقاتل بن سليمان عن الضحاك عن ابن عباس، ورواد ضعيف، ومقاتل متروك، والضحاك لم يسمع من ابن عباس. وقيل: إنه ابن قابيل ابن آدم، قال ابن حجر: ذكره أبو حاتم السجستاني في كتاب المعمرين. ثم ساق سنده وقال: هو معضل، وحكى صاحب هذا القول: أن اسمه خضرون وهو الخضر. وقيل: اسمه عامر، ذكره أبو الخطاب بن دحية عن ابن حبيب البغدادي. وقيل: إن اسمه بليان بن ملكان بن فالغ بن شالخ بن أرفخشد بن سام بن نوح. ذكر هذا القول ابن قتيبة في المعارف عن وهب بن منبه، قاله ابن كثير وغيره. وقيل: إن اسمه المعمر بن مالك بن عبدالله بن نصر بن الأزد، وهذا قول إسماعيل ابن أبي أويس، نقله عنه ابن كثير وغيرهما.

وقيل: خضرون بن عماييل من ذرية العيص بن إسحاق بن إبراهيم الخليل، وهذا القول حكاه ابن قتيبة أيضًا ذكره عنه ابن حجر. وقيل: إنه من سبط هارون أخي موسى، وروى ذلك عن

الكلبي عن أبي صالح عن أبي هريرة عن ابن عباس، ذكره ابن حجر أيضًا ثم قال: وهو بعيد، وأعجب منه قول ابن إسحاق: إنه أرميا بن حلقیا، وقد رد ذلك أبو جعفر بن جریر. وقیل: إنه ابن بنت فرعون، حكاه محمد بن أيوب عن ابن لهيعة.

وقيل: ابن فرعون لصلبه، حكاه النقاش. وقيل: إنه اليسع، حُكى عن مقاتل. وقال ابن حجر: إنه بعيد. وقيل: إنه من ولد فارس. قال ابن حجر: / جاء ذلك عن ابن شوذب، أخرجه ١٧٨ الطبرى بسند جيد من رواية ضمرة بن ربيعة عن ابن شوذب. وقيل: إنه من ولد بعض من كان آمن بإبراهيم وهاجر معه عن أرض بابل، حكاه ابن جرير الطبري في تاريخه. وقيل: كان أبوه فارسيًا، وأمه رومية. وقيل عكس ذلك اهـ. والله أعلم بحقيقة الواقع. وقد ثبت في الصحيح عن النبي عليه من حديث أبي هريرة أنه قال: إنما سمى الخضر لأنه جلس على فروة بيضاء، فإذا هي تهتز من خلفه خضراء. والفروة البيضاء: ما على وجه الأرض من الحشيش الأبيض وشبهه من الهشيم. وقيل: الفروة الأرض البيضاء التي لا نبات فيها. وقيل: هي الهشيم اليابس.

ومن ذلك القبيل تسمية جلدة الرأس فروة، كما قدمنا في سورة «البقرة» في قول الشاعر:

دنس الثياب كأن فروة رأسه غرست فأنبت جانباها فلفلا \* قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ ﴾.

هذه الآية الكريمة من أكبر الأدلة التي يستدل بها القائلون:

بأن المجاز في القرآن؛ زاعمين أن إرادة الجدار الانقضاض لا يمكن أن تكون حقيقة، وإنما هي مجاز. وقد دلت آيات من كتاب الله على أنه لا مانع من كون إرادة الجدار حقيقة؛ لأن الله تعالى يعلم للجمادات إرادات وأفعالاً وأقوالاً لا يدركها الخلق كما صرح تعالى بأنه يعلم من ذلك مالا يعلمه خلقه في قوله جل وعلا: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَيِّحُ بِمَدِهِ وَلَكِن لا نَقْقهُ وَن تَسْبِيحهم وتسبيحهم واقع عن إرادة لهم يعلمها هو جل وعلا ونحن لا نعلمها. وأمثال ذلك كثيرة في القرآن والسنة.

فمن الآيات الدالة على ذلك؛ قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهَ الْمَا يَشَقَّ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَا يَّ وَإِنَّ مِنْهَ الْمَا يَشَقِّ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَا يَّ وَإِنَّ مِنْهَ الْمَا يَشَقِّ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَا يَّ وَإِنَّ مِنْهَ الْمَا يَشَقِّ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَا يَّ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ قَلْ السَّعِف الحَدادة يهبط من خشية الله دليل واضح في ذلك؛ لأن تلك الخشية بإدراك يعلمه الله ونحن لا نعلمه. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضَينَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْكَ أَن يَحْمِلْنَهَا / وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمْلَهَا ٱلْإِنسَنَّ . . ﴾ الآية . فتصريحه جل وعلا بأن السماء والأرض والجبال أبت وأشفقت، فتصريحه جل وعلا بأن السماء والأرض والجبال أبت وأشفقت، أي خافت؛ دليل على أن ذلك واقع بإرادة وإدراك يعلمه هو جل وعلا ونحن لا نعلمه.

ومن الأحاديث الدالة على ذلك ما ثبت في صحيح مسلم: أن النبي على قال: «إني لأعرف حجرًا كان يسلم علَيَّ بمكة» وما ثبت في صحيح البخاري من حنين الجذع الذي كان يخطب عليه عَزَعًا لفراقه، فتسليم ذلك الحجر، وحنين ذلك الجذع كلاهما بإرادة وإدراك يعلمه الله ونحن لا نعلمه، كما صرح بمثله في قوله:

﴿ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ .

وزَعْمُ من لا علم عنده أن هذه الأمور لا حقيقة لها، وإنما هي ضرب أمثال = زَعْمٌ باطل؛ لأن نصوص الكتاب والسنة لا يجوز صرفها عن معناها الواضح المتبادر إلا بدليل يجب الرجوع إليه. وأمثال هذا كثيرة جدًا. وبذلك تعلم أنه لا مانع من إبقاء إرادة الجدار على حقيقتها لإمكان أن يكون الله علم منه إرادة الانقضاض، وإن لم يعلم خلقه تلك الإرادة. وهذا واضح جدًا كما ترى. مع أنه من الأساليب العربية إطلاق الإرادة على المقاربة والميل إلى الشيء. كما في قول الشاعر:

يريد الرمح صدر أبي براء ويعدل عن دماء بني عقيل أي: يميل إلى صدر أبي براء. وكقول راعي نمير:

في مَهْمَهِ قلقت به هامتها قلق الفؤوس إذا أردن نضولا فقوله: «إذا أردن نضولا» أي قاربنه. وقول الآخر:

إن دهرًا يلف شملي بجمل لزمان يهم بالإحسان

فقوله «لزمان يهم بالإحسان»، أي: يقع الإحسان فيه. وقد بينا في رسالتنا المسماه (منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز) أن جميع الآيات التي يزعمون أنها مجاز أن ذلك لا يتعين في شيء منها. وبينا أدلة ذلك. والعلم عند الله تعالى /.

\* قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُكُكُ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴿ ﴾.

ظاهر هذه الآية الكريمة: أن ذلك الملك يأخذ كل سفينة،

صحيحة كانت أو معيبة. ولكنه يفهم من آية أخرى أنه لا يأخذ المعيبة، وهي قوله: ﴿ فَأَرَدِتُ أَنَ أَعِيبًا ﴾ أي لئلا يأخذها، وذلك هو الحكمة في خرقه لها المذكور في قوله: ﴿ حَقَّ إِذَا رَكِبًا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَها ﴾ ثم بين أن قصده بخرقها سلامتها لأهلها من أخذ ذلك الملك الغاصب؛ لأن عيبها يزهده فيها. ولأجل ما ذكرنا كانت هذه الآية الكريمة مثالاً عند علماء العربية لحذف النعت؛ أي: وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة صحيحة غير معيبة، بدليل ما ذكرنا. وقد قدمنا الشواهد العربية على ذلك في سورة «بني إسرائيل» في وقد قدمنا الشواهد العربية على ذلك في سورة «بني إسرائيل» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن قَرْيَةٍ إِلَّا غَنْ مُهْلِكُوهِ اللّه الملك: هدد البراهيم على قوله: ﴿ وَرَاءَهُم ﴾ أي: أمامهم كما تقدم في سورة «إبراهيم».

\* قوله تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِنَةٍ ﴾.

قرأه نافع وابن كثير وأبو عمرو وحفص عن عاصم: ﴿ حَبِنَةِ ﴾ بلا ألف بعد الحاء، وبهمزة مفتوحة بعد الميم المكسورة. وقرأه ابن عامر وحمزة والكسائي وشعبة عن عاصم: (حامية) بألف بعد الحاء، وياء مفتوحة بعد الميم المكسورة على صيغة اسم الفاعل. فعلى القراءة الأولى فمعنى ﴿ حَبِنَةٍ ﴾ ذات حمأة وهي الطين الأسود، ويدل لهذا التفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن صَلَصَلِلِ مِنْ حَمَا المعنى قول تُبّع الحميري فيما يؤثر عنه يمدح ذا القرنين:

111

بلغ المشارق والمغارب يبتغي أسباب أمر من حكيم مرشد فرأى مغيب الشمس عند غروبها في عين ذي خُلُب وثأْطٍ حَرْمد

والخُلُب في لغة حِمْير -: الطين. والثأط: الحمأة. والحرمد: الأسود / . وعلى قراءة (حامية) بصيغة اسم الفاعل، فالمعنى: أنها حارة، وذلك لمجاورتها وهج الشمس عند غروبها، وملاقاتها الشعاع بلا حائل. ولا منافاة بين القراءتين لأن كلا القراءتين حق. قال ابن كثير رحمه الله في تفسيره: ﴿ وَجَدَهَا تَغُرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِنَةٍ ﴾ أي: وأى الشمس في منظره تغرب في البحر المحيط، وهذا شأن كل من انتهى إلى ساحله يراها كأنها تغرب فيه . إلى آخر كلامه. ومقتضى كلامه أن المراد بالعين في الآية البحر المحيط، وهو ذو طين أسود. والعين تطلق في اللغة على ينبوع الماء. والينبوع: الماء الكثير. فاسم العين يصدق على البحر لغة. وكون من على شاطىء المحيط الغربي يرى الشمس في نظر عينه تسقط في البحر أمر معروف. وعلى هذا التفسير فلا إشكال في الآية، والعلم عند الله تعالى.

اعلم أولاً أنا قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أنه إن كان لبعض الآيات بيان من القرآن لا يفي بإيضاح المقصود وقد بينه النبي على فإنا نتمم بيانه بذكر السنة المبينة له. وقد قدمنا أمثلة متعددة لذلك فإذا علمت ذلك فاعلم؛ أن هاتين الآيتين الكريمتين لهما بيان من كتاب أوضحته السنة، فصار بضميمة السنة إلى القرآن

بيانًا وافيًا بالمقصود، والله جل وعلا قال في كتابه لنبيه ﷺ: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّحْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانْزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنفَكَّرُونَ ؟ إَ ﴾ فإذا علمت ذلك فاعلم أن هذه الآية الكريمة، وآية الأنبياء قد دلتا في الجملة على أن السدُّ الذي بناه ذو القرنين دون يأجوج ومأجوج إنما يجعله الله دكًّا عند مجيء الوقت الموعود بذلك فيه. وقد دلتا على أنه بقرب يوم القيامة؛ لأنه قال هنا: ﴿ فَإِذَاجَآءَ وَعَدُرَقِي جَعَلَمُ دُكَّآءً وَكَانَ وَعَدُ رَيِّ حَقًّا ﴿ ﴾ ﴿ وَتَرَكُّنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَهِذِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍّ وَثَفِخَ فِي ٱلصُّورِ . . ﴾ الآية . وأظهر الأقوال في الجملة المقدرة التي عوض عنها تنوين / ﴿ يَوْمَبِذِ ﴾ من قوله : ﴿ ﴿ وَرَكَّنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَبِذِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ﴾ أنه : يوم إذ جاء وعد ربى بخروجهم وانتشارهم في الأرض. ولا ينبغي العدول عن هذا القول لموافقته لظاهر سياق القرآن العظيم. وإذا تقرر أن معنى ﴿ يُومَهِذِ ﴾ يوم إذ جاء الوعد بخروجهم وانتشارهم؛ فاعلم أن الضمير في قوله: ﴿ ﴿ وَرَّكُنَا بَعْضَهُمْ ﴾ على القول بأنه لجميع بني آدم، فالمراد يوم القيامة. وإذًا فقد دلت الآية على اقترانه بالخروج إذا دك السد، وقربه منه. وعلى القول بأن الضمير راجع إلى يأجوج ومأجوج. فقوله بعده: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ ﴾ يدل في الجملة على أنه قريب منه. قال الزمخشري في تفسير هذه الآية: ﴿ قَالَ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِّن رَّيِّيُّ﴾ هو إشارة إلى السد؛ أي هذا السد نعمة من الله ورحمة على عباده. أو هذا الإقدار والتمكين من تسويته ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُرَيِّ ﴾ يعنى فإذا دنا مجيء يوم القيامة، وشارف أن يأتي جعل السد دكًّا؛ أي مدكوكًا مبسوطًا مسوّى بالأرض. وكل ما انبسط من بعد ارتفاع فقد اندك؛ ومنه الجمل الأدك المنبسط السنام. اهـ.

وآية الأنبياء المشار إليها هي قوله تعالى: ﴿ حَقَّتَ إِذَا فُلِحَتْ

يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴿ وَٱقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُّ فَإِذَا هِي شَنخِصَةً أَبْصَدُرُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ . . ﴿ الآية ؛ لأن قوله : ﴿ حَقَّ إِذَا فُئِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ ﴾ وإثباعه لذلك بقوله: ﴿ وَٱقْتَرَبَ ٱلْوَعْـ دُ ٱلْحَقُّ فَإِذَا هِي شَيْخِصَةُ أَبْصَلُرُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ يدل في الجملة على ما ذكرنا في تفسير آية الكهف التي نحن بصددها. وذلك يدل على بطلان قول من قال: إنهم روسية، وأن السد فتح منذ زمان طويل. فإذا قيل: إنما تدل الآيات المذكورة في «الكهف» و «الأنبياء» على مطلق اقتراب يوم القيامة من دك السد، واقترابه من يوم القيامة لا ينافي كونه قد وقع بالفعل؛ كما قال تعالى: ﴿ آقَتُرَبُّ لِلنَّـاسِ حِسَابُهُمْ . . ﴾ الآية. وقال: ﴿ أَقَرَّبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَأَنشَقَّ ٱلْقَـَمَرُ ﴿ ﴾، وقال النبي ﷺ: «ويل للعرب، من شر قد اقترب، فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه \_وحلق بأصبعيه الإبهام والتي تليها \_..» الحديث / ، وقد قدمناه في سورة «المائدة». فقد دل القرآن والسنة ١٨٣ الصحيحة على أن اقتراب ما ذُكِر لا يستلزم اقترانه به، بل يصح اقترابه مع مهلة، وإذًا فلا ينافي دك السد الماضي المزعوم الاقتراب من يوم القيامة، فلا يكون في الآيات المذكورة دليل على أنه لم يدك السد إلى الآن.

فالجواب: هو ما قدمنا أن هذا البيان بهذه الآيات ليس وافيًا بتمام الإيضاح إلا بضميمة السنة له، ولذلك ذكرنا أننا نتمم مثله من السنة لأنها مبينة للقرآن. قال مسلم بن الحجاج رحمه الله في صحيحه: حدثنا أبو خيثمة زهير بن حرب، حدثنا الوليد بن مسلم، حدثني عبدالرحمن بن يزيد بن جابر، حدثني يحيى بن جابر الطائي قاضي حمص، حدثني عبدالرحمن بن جبير عن أبيه جبير بن نفير

الحضرمي: أنه سمع النواس بن سمعان الكلابي (ح) وحدثني محمد بن مهران الرازي (واللفظ له)، حدثني الوليد بن مسلم، حدثنا عبدالرحمن بن يزيد بن جابر عن يحيى بن جابر الطائي، عن عبدالرحمن بن جبير بن نفير عن أبيه جبير بن نفير، عن النواس بن سمعان قال: ذكر رسول الله ﷺ الدجال ذات غداة فخَفَّض فيه ورَفَّع حتى ظنناه في طائفة النخل، فلما رحنا إليه عرف ذلك فينا فقال: «ما شأنكم»؟ قلنا: يا رسول الله، ذكرت الدجال غداةً فَخَفَّضْت فيه ورَفَّعْت، حتى ظنناه في طائفة النخل؟ فقال: «غير الدجال أخوفني عليكم! إن يخرج وأنا فيكم فأنا حجيجه دونكم، وإن يخرج ولست فيكم فامرؤ حجيجُ نفسِه، والله خليفتي على كل مسلم. إنه شاب قطط، عينه طافئة، كأني أشبهه بعبد العزى بن قَطَن، فمن أدركه منكم فليقرأ عليه فواتح سورة «الكهف»، إنه خارج خَلَّة بين الشام والعراق، فعاث يمينًا وعاث شمالاً. يا عباد الله فاثبتوا» قلنا: يا رسول الله، وما لبثه في الأرض؟ قال: «أربعون يومًا، يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيامه كأيامكم». قلنا: يا رسول الله، فذلك اليوم الذي كسنة، أتكفينا فيه صلاة يوم؟ قال: «لا، أقدروا له قدره». قلنا: يا رسول الله، وما إسراعه في الأرض؟ قال: «كالغيث / استدبرته الريح. فيأتي على القوم فيدعوهم فيؤمنون به ويستجيبون له، فيأمر السماء فتمطر، والأرض فتنبت، فتروح عليهم سارحتهم أطول ما كانت ذُرًا وأسبغه ضروعًا، وأمدَّه خواصر؛ ثم يأتي القوم فيدعوهم فيردُّون عليه قوله، فينصرف عنهم، فيصبحون مُمْحِلِيْن ليس بأيديهم شيء من أموالهم، ويمر بالخربة فيقول لها: أخرجي كنوزك، فتتبعه

كنوزها كيعاسيب النحل، ثم يدعو رجلًا ممتلئًا شبابًا فيضربه بالسيف فيقطعه جزلتين رمية الغَرَض، ثم يدعوه فيقبل ويتهلل وجهه يضحك. فبينما هو كذلك إذ بعث الله المسيح ابن مريم، فينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق بين مهرودتين، واضعًا كفيه على أجنحة ملكين، إذا طأطأ رأسه قَطَر، وإذا رفعه تحدر منه جمان كاللؤلؤ؛ فلا يحلُّ لكافر يجد ريح نفسه إلا مات، ونَفَسُه ينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه حتى يدركه بباب لُدِّ فيقتله. ثم يأتي عيسى ابن مريم قوم قد عصمهم الله منه، فيمسح عن وجوههم، ويحدثهم بدرجاتهم في الجنة، فبينما هو كذلك إذ أوحى الله إلى عيسى: إنى قد أخرجت عبادًا لي لا يدان لأحد بقتالهم، فحَرِّز عبادي إلى الطور. ويبعث الله يأجوج ومأجوج، وهم من كل حدب ينسلون؛ فيمر أوائلهم على بحيرة طبرية فيشربون ما فيها، ويمر آخرهم فيقولون لقد كان بهذه مرة ماء، ويُحصر نبيُّ الله عيسى وأصحابه حتى يكون رأس الثور لأحدهم خيرًا من مائة دينار لأحدكم اليوم. فيرغب نبى الله عيسى وأصحابه فيرسل الله عليهم النغف في رقابهم؛ فيصبحون فرسى كموت نفس واحدة. ثم يهبط نبي الله عيسي وأصحابه إلى الأرض فلا يجدون في الأرض موضع شبر إلا ملأه زهمهم ونتنهم؛ فيرغب نبى الله عيسى وأصحابه إلى الله فيرسل الله طيرًا كأعناق البخت فتحملهم فتطرحهم حيث شاء الله. ثم يرسل الله مطرًا لا يَكُنُّ منه بيت مدر ولا وبر، فيغسل الأرض حتى يتركها كالزَّلْفَة ثم يقال للأرض: انبتي ثمرتك، وردي بركتك، فيومئذ تأكل العصابة من الرمانة، ويستظلون بقِحْفها، ويُبارك في الرِّسْل حتى إن اللُّقْحَة من الإبل لتكفي الفئام من الناس. واللقحة من البقر لتكفى القبيلة

110

من الناس. واللقحة من الغنم لتكفي الفخذ / من الناس. فبينما هم كذلك إذ بعث الله ريحًا طيبة فتأخذهم تحت آباطهم؛ فتقبض روح كل مؤمن وكل مسلم. ويبقى شرار الناس يتهارجون فيها تهارج الحمر فعليهم تقوم الساعة» انتهى بلفظه من صحيح مسلم رحمه الله تعالى.

وهذا الحديث الصحيح قد رأيت فيه تصريح النبي على: بأن يوحي إلى عيسى ابن مريم خروج يأجوج ومأجوج بعد قتله الدجال. فمن يدعي أنهم روسية، وأن السد قد اندك منذ زمان فهو مخالف لما أخبر به النبي على مخالفة صريحة لا وجه لها. ولاشك أن كل خبر ناقض خبر الصادق المصدوق على فهو باطل؛ لأن نقيض الخبر الصادق كاذب ضرورة كما هو معلوم. ولم يثبت في كتاب الله ولا سنة نبيه على شيء يعارض هذا الحديث الذي رأيت صحة سنده، ووضوح دلالته على المقصود.

والعمدة في الحقيقة لمن ادعى أن يأجوج ومأجوج هم روسية، ومن ادعى من الملحدين أنهم لا وجود لهم أصلاً؛ هي حجة عقلية في زعم صاحبها، وهي بحسب المقرر في الجدل قياس استثنائي مركب من شرطية متصلة لزومية في زعم المستدل به يستثنى فيه نقيض التالي، فينتج نقيض المقدم. وصورة نظمه أن يقول: لو كان يأجوج ومأجوج وراء السد إلى الآن، لاطلع عليهم الناس لتطور طرق المواصلات، لكنهم لم يطلع عليهم أحد، ينتج فهم: ليسوا وراء السد إلى الآن، لأن استثناء نقيض التالي ينتج نقيض المقدم كما هو معلوم. وبعبارة أوضح لغير المنطقي: لأن نقيض المنطقي: لأن

نفي اللازم يقتضي نفي الملزوم؛ هذا هو عمدة حجة المنكرين وجودهم إلى الآن وراء السد. ومن المعلوم أن القياس الاستثنائي المعروف بالشرطي، إذا كان مركبًا من شرطية متصلة واستثنائية، فإنه يتوجه عليه القدح من ثلاث جهات:

الأولى: أن يقدح فيه من جهة شرطيته، لكون الربط بين المقدم والتالي ليس صحيحًا / .

الثانية: أن يقدح فيه من جهة استثنائيته.

الثالثة: أن يقدح فيه من جهتهما معًا. وهذا القياس المزعوم يقدح فيه من جهة شرطيته فيقول للمعترض: الربط فيه بين المقدم والتالي غير صحيح. فقولكم: لو كانوا موجودين وراء السد إلى الآن لاطلع عليهم الناس، غير صحيح؛ لإمكان أن يكونوا موجودين والله يخفي مكانهم على عامة الناس حتى يأتي الوقت المحدد لإخراجهم على الناس. ومما يؤيد إمكان هذا ما ذكره الله تعالى في سورة «المائدة» من أنه جعل بني إسرائيل يتيهون في الأرض أربعين سنة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنّهَا مُحَرّمَةٌ عَلَيْهِمٌ أَرْبَعِينَ سَنَةٌ يَتِهُونَ فِي الأَرْضِ . ﴾ الآية، وهم في فراسخ قليلة من الأرض، يتيهون ليلهم ونهارهم ولم يطلع عليهم الناس حتى انتهى أمد التيه؛ لأنهم لو اجتمعوا بالناس لبينوا لهم الطريق، وعلى كل حال، فربك فعال لما يريد. وأخبار رسوله عليهم الثابتة عنه صادقة، وما يوجد بين أهل الكتاب مما يخالف ما ذكرنا ونحوه من القصص الواردة في القرآن والسنة الصحيحة، زاعمين أنه منزل في التوراة أو غيره من الكتب السماوية؛ باطل يقينًا لا يعول عليه؛ لأن الله جل وعلا

صرح في هذا القرآن العظيم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد بأنهم بدلوا وجرفوا وغيروا في كتبهم؛ كقوله: ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ ۚ ﴾، وقوله: ﴿ تَجْعَلُونَهُۥ قَرَاطِيسَ تُبدُونَهَا وَتُخَفُّونَ كَثِيرًا ﴾، وقوله: ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُّهُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَمَنًا قَلِي لَأٌ فَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَّهُم مِّمَّا يَكْسِبُونَ ١٠٠٠ وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُوُونَ ٱلْسِنَتَهُم بِٱلْكِئْكِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَكِ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَنبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات؛ بخلاف هذا القرآن العظيم، فقد تولى الله جل وعلا حفظه بنفسه، ولم يكله إلى أحد حتى يغير فيه أو يبدل أو يحرف، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُّ نَزَّلْنًا الذِّكْرَ / وَإِنَّا لَهُ لَحَيْظُونَ ﴿ ﴾، وقال: ﴿ لَا تُحَرِّكْ بِهِۦ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِۦ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ إِنَّ ﴾ ، وقال: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةً ﴾. وقال في النبي ﷺ: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰٓ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْئُ يُوْحَىٰ ﴿﴾، وقد صح عن النبي ﷺ أنه أذن لأمته أن تحدث عن بنى إسرائيل، ونهاهم عن تصديقهم وتكذيبهم، خوف أن يصدقوا بباطل، أو يكذبوا بحق.

ومن المعلوم أن ما يروى عن بني إسرائيل من الأخبار المعروفة بالإسرائيليات له ثلاث حالات، في واحدة منها يجب تصديقه، وهي ما إذا دل الكتاب أو السنة الثابتة على صدقه. وفي واحدة يجب تكذيبه، وهي ما إذا دل القرآن أو السنة أيضًا على كذبه. وفي الثالثة لا يجوز التكذيب ولا التصديق، كما في الحديث المشار إليه آنفًا: وهي ما إذا لم يثبت في كتاب ولا سنة صدقه ولا

كذبه. وبهذا التحقيق: تعلم أن القصص المخالفة للقرآن والسنة الصحيحة التي توجد بأيدي بعضهم، زاعمين أنها في الكتب المنزلة؛ يجب تكذيبهم فيها لمخالفتها نصوص الوحي الصحيح، التي لم تحرف ولم تبدل. والعلم عند الله تعالى.

\* وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ جَعَلَمُ دُكَّاءً ﴾ قرأه نافع وابن كثير وابن عامر وأبو عمرو (دكًا) بالتنوين مصدر دكه. وقرأه عاصم وحمزة والكسائي: ﴿ جَعَلَمُ دُكَّاءً ﴾ بألف التأنيث الممدودة تأنيث الأدك. ومعنى القراءتين راجع إلى شيء واحد، وقد قدمنا إيضاحه.

\* قوله تعالى: ﴿ وَعَرَضْنَاجَهَنَّمَ يَوْمَ إِذِ لِلْكَافِرِينَ عَرْضًا ﴿ ﴾.

قوله: ﴿ وَعَرَضَنَا ﴾ أي أبرزنا وأظهرنا جهنم ﴿ يُوَمَيِنِ ﴾ أي يوم إذ جمعناهم جمعًا؛ كما دل على ذلك قوله قبله: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَهَمَعْنَهُمْ جَمّعًا ﴿ إِنَّ ﴾ . وقال بعض العلماء: اللام في قوله: ﴿ لِلْكَسْوِينَ ﴾ بمعنى على ، أي عرضنا جهنم / على الكافرين، وهذا يشهد له ١ القرآن في آيات متعددة؛ لأن العرض في القرآن يتعدى بعلى لا باللام؛ كقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ ﴾ ، وقوله: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُواْ عَلَى النَّارِ ﴾ ، وقوله: صَفَّا ﴾ ، ونظيره في كلام العرب من إتيان اللام بمعنى على؛ البيت صَفَّا ﴾ ، ونظيره في كلام العرب من إتيان اللام بمعنى على؛ البيت وهو قوله: وهو قوله:

هتكتُ له بالرمح جيب قميصه فخَرَّ صريعًا لليدين وللفم أي: خر صريعًا على اليدين.

وقد علم من هذه الآيات: أن النار تعرض عليهم ويعرضون عليها؛ لأنها تقرب إليهم ويقربون إليها؛ كما قال تعالى في عرضها عليهم هنا: ﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَ نِو لِللّهَ فِينَ عَرْضًا ﴿ إِنَّ ﴾، وقال في عرضهم عليها: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النّادِ.. ﴾ الآية، ونحوها من الآيات. وقد بينا شيئًا من صفات عرضهم دلت عليه آيات أخر من كتاب الله في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَى رَبِّكَ صَفًا ﴾. كتاب الله في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَى رَبِّكَ صَفًا ﴾. وقول من قال: إن قوله هنا: ﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنِّمَ ﴾ الآية فيه قلب، وأن المعنى: وعرضنا الكافرين لجهنم، أي عليها = بعيد، كما أوضحه أبو حيان في البحر. والله تعالى أعلم.

\* قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَانَتَ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا
 يَشْتَطِيعُونَ سَمْعًا (إَنَ ﴾ .

التحقيق في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ كَانَتُ آعَيْنُهُمْ ﴾ أنه في محل خفض نعتا للكافرين. وقد بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن من صفات الكافرين الذين تعرض لهم جهنم يوم القيامة؛ أنهم كانت أعينهم في دار الدنيا في غطاء عن ذكره تعالى، وكانوا لا يستطيعون سمعًا. وقد بين هذا من صفاتهم في آيات كثيرة، كقوله في تغطية أعينهم: ﴿ وَعَلَى أَبْصَرُهِمْ غِشَوَةً . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَوَةً . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عَشَوَةً . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ إِنَ . . ﴾ الآية، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا. وقال في عدم استطاعتهم السمع: ﴿ أَوْلَتِكَ الَذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَرُهُمْ ﴿ أَنْ هُو اللَّهُ فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَرُوهُمْ ﴿ فَي اللَّهُ عَلَى كُونهم لا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِي اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُو

19.

 « قوله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَن يَنۡخِذُواْ عِبَادِى مِن دُونِ وَ إِنَّ أَوۡلِيَآ أَوۡلِيَآ أَوۡلِيَآ أَوۡلِيَآ أَوۡلِيَآ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ ال

الهمزة في قوله تعالى: ﴿أَنَحُسِبُ للإنكار والتوبيخ. وفي الآية حذف دل المقام عليه. قال بعض العلماء: تقدير المحذوف هو: أفحسب الذين كفروا أن يتخذوا عبادي من دوني أولياء، ولا أعاقبهم العقاب الشديد؟ كلا!! بل سأعاقبهم على ذلك العقاب الشديد؛ بدليل قوله تعالى بعده: ﴿ إِنَّا أَعَندْنَا جَهَنّمُ لِلْكَفِينَ نُزُلًا ﴿ فَنَ السَّدِيد؛ بدليل قوله تعالى بعده: ﴿ إِنّا أَعَندْنَا جَهَنّمُ لِلْكَفِينَ نُزُلًا ﴿ فَنَ وَقال بعض العلماء: تقديره: أفحسب الذين كفروا أن يتخذوا عبادي من دوني أولياء، وأن ذلك ينفعهم. كلا! لا ينفعهم بل يضرهم. ويدل لهذا قوله تعالى عنهم: ﴿ مَانعَبُدُهُمْ إِلّا لِيقُرِبُونَا إِلَى اللّهِ يَضرهم. وقوله عنهم: ﴿ وَيَقُولُونَ هَلَوُلاَ عِشُعَاتُونَا عِندَ اللّه ﴾. ثم إنه رُلُفَى ﴿ ، وقوله عنهم: ﴿ وَيَقُولُونَ هَلَوُلاَ عِشُولُونَ اللّهَ بِما لاَيعَلَمُ فِي السَّمَونِ وَلا فِي الْأَرْضِ سُبَحَننَمُ وَتَعَالَى عَمّا يُشْرِكُونَ ﴿ أَن وَما أَنكُره عليهم وَلا في المن ظنهم أنهم يتخذون / من دونه أولياء من عباده ولا يعاقبهم؛ أو أن ذلك ينفعهم؛ جاء مبينًا في مواضع، كقوله في أول

سورة «الأعراف»: ﴿ اتَّبِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلْيَكُمْ مِّن رَّبِكُمْ وَلا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ فِي هذه الرّية؛ لأنه يضرهم ولا ينفعهم، وأمثال ذلك كثيرة في القرآن من الأدلة على أنه لا ولي من دون الله لأحد، وإنما الموالاة في الله، الأدلة على أنه لا ولي من دون الله لأحد، وإنما الموالاة في الله، كقوله: ﴿ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعُ مَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَلا تَرْكُنُواْ إِلَى الَّذِينَ ظَامُواْ فَتَمَسَّكُمُ النّارُ وَمَا لَكُمُ مِّن دُونِ اللهِ مِن أَوْلِيكَة وَلا يَتُم مِّن دُونِ اللهِ مِن أَوْلِيكَة ثُم لا نُصَرُون فِي اللهِ مِن أَوْلِيكَة لَكُم النّارُ وَمَا لَكُمُ مِّن دُونِ اللهِ مِن أَوْلِيكَة لَكُم لَا نُمُ مُون وَلِي ﴿ وَمَن يُضَلِّلِ الله فَمَا لَهُ مِن وَلِي . . ﴾ لأية، وقوله: ﴿ وَمَن يُضَلِّلِ الله فَمَا لَهُ مِن وَلِي . . ﴾ دُونِهِ وَلِي . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَذَكِرْ بِهِ آن تُبْسَلَ نَفْسُلُ بِمَا كُسَبَتْ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي ﴾ الآية، ونحو ذلك من الآيات. وسيأتي له قريبًا إن شاء الله تعالى زيادة إيضاح وأمثلة.

والأظهر المتبادر من الإضافة في قوله: ﴿ عِبَادِى ﴾ أن المراد بهم نحو الملائكة وعيسى وعزير، لا الشياطين ونحوهم، لأن مثل هذه الإضافة للتشريف غالبًا. وقد بين تعالى: أنهم لا يكونون أولياء لهم في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلْتِكَةِ أَهَلُولُآءِ إِيَّاكُمُ وَلِياء لهم في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلْتِكَةِ أَهَلُولُآءِ إِيَّاكُمُ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ قَالُوا سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيَّنَا مِن دُونِهِمْ . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِنَّا آعَندُنَا لِلظَّلِمِينَ وَلِهُ تعالى: ﴿ إِنَّا آعَدُنَا لِلظَّلِمِينَ وَلِه تعالى: ﴿ إِنَّا آعَدُنَا لِلظَّلِمِينَ وَلِه تعالى: ﴿ وَلَنَّا أَعَدُنَا لِلظَّلِمِينَ وَلَه نَازًا . . ﴾ الآية، فأغنى عن إعادته هنا. وفي قوله: ﴿ نُزَلًا إِنَى ﴾ أوجه من الإكرام من التفسير للعلماء، أظهرها: أن «النزل» هو ما يقدم للضيف عند نزوله، والقادم عند قدومه، والمعنى: أن الذي يهيأ لهم من الإكرام عند قدومهم إلى ربهم هو جهنم المعدة لهم، كقوله: ﴿ فَبَشِرَهُمُ عَن عَلَا لَهُ وَلَه تعالَى الله عَلَى قوله تعالى : ﴿ يُعَاثُوا بِمَآءٍ كَالْمُهُلِ ﴾ . وقد قدمنا شواهده العربية في الكلام على قوله تعالى : ﴿ يُعَاثُوا بِمَآءٍ كَالْمُهُلِ ﴾ . وقد قدمنا شواهده العربية في الكلام على قوله تعالى : ﴿ يُعَاثُوا بِمَآءٍ كَالْمُهُلِ ﴾ لأن ذلك العربية في الكلام على قوله تعالى : ﴿ يُعَاثُوا بِمَآءٍ كَالْمُهُلِ ﴾ لأن ذلك

الماء الذي يشوي الوجوه ليس فيه إغاثة، كما أن جهنم ليست نزل إكرام الضيف أو القادم / .

الوجه الثاني: أن ﴿ نُزُلانِ ﴿ بمعنى المنزل، أي اعتدنا جهنم للكافرين منزلاً، أي: مكان نزول، لا منزل لهم غيرها. وأضعف الأوجه ما زعمه بعضهم من أن «النزل» جمع نازل، كجمع الشارف على شُرُف بضمتين. والذي يظهر في إعراب ﴿ نُزُلانِ ﴾ أنه حال مؤولة بمعنى المشتق. أو مفعول لـ ﴿ أَعَلَدْنَا ﴾ بتضمينه معنى صيرنا أو جعلنا. والله تعالى أعلم.

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَيِّكُمُ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْلَلًا ﴿ اللَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْمَيْوَةِ الدُّنِيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ ﴾ .

فإن(١) قيل: نبئنا بالأخسرين أعمالاً من هم؟

كان الجواب: هم الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعًا، وبه تعلم أن ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ من قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ ﴾ خبر مبتدأ محذوف جوابًا للسؤال المفهوم من المقام، ويجوز نصبه على الذم، وجره على أنه بدل من (الأخسرين) أو

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوعة، والأولى أن تكون «كأنه».

نعت له، وقوله: ﴿ ضَلَّ سَعْيُهُمْ ﴾ أي بطل عملهم وحبط، فصار كالهباء وكالسراب وكالرماد! كما في قوله تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءَ مَنْفُورًا ﴿ وَ هُوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَسَرَكِم بِقِيعَةٍ . . ﴾ الآية؟ وقوله: ﴿ مَثُلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَسَرَكِم بِقِيعَةٍ . . ﴾ الآية؟ وقوله: ﴿ مَثُلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ أَعْمَلُهُمْ كَرَمَادٍ ٱللهَ تَدَتَ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ ﴾ ومع هذا فهم يعتقدون أن عملهم حسن مقبول عند الله .

والتحقيق: أن الآية نازلة في الكفار الذين يعتقدون أن كفرهم صواب وحق، وأن فيه رضى ربهم؛ كما قال عن عبدة الأوثان: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ / إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلَّفَيَّ ﴾، وقال عنهم: ﴿ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَءِ شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾، وقال عن الرهبان الذين يتقربون إلى الله على غير شرع صحيح: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَهِدٍ خَشِعَةٌ ﴿ كَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴿ تَصَلَّىٰ نَارًا حَامِيةً ﴿ كَا . ﴾ الآية ، على القول فيها بذلك . وقوله تعالى في الكفار: ﴿ إِنَّهُمُ اتَّخَذُواْ ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِياآهَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهُ تَدُونَ ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهُ تَدُونَ ﴿ ﴾، والدليل على نزولها في الكفار تصريحه تعالى بذلك في قوله بعده يليه: ﴿ أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ عَجَطَتْ أَغْمَالُهُمْ . . ﴾ الآية . فقول من قال: إنهم الكفار، وقول من قال: إنهم الرهبان، وقول من قال: إنهم أهل الكتاب الكافرون بالنبي عِينَ = كل ذلك تشمله هذه الآية. وقد روى البخاري في صحيحه عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه أنه سأله ابنه مصعب عن ﴿ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ ﴾ في هذه الآية هل هم الحرورية؟ فقال: لا هم اليهود والنصاري. أما اليهود فكفروا بمحمد ﷺ. وأما النصاري فكفروا بالجنة، وقالوا لا طعام فيها ولا شراب. والحرورية الذين

ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه، وكان سعيد يسميهم الفاسقين. اهم من البخاري. وما روي عن علي رضي الله عنه من أنهم أهل حروراء المعروفون بالحروريين معناه أنهم يكون فيهم من معنى الآية بقدر ما فعلوا؛ لأنهم يرتكبون أمورًا شنيعة من الضلال، ويعتقدون أنها هي معنى الكتاب والسنة، فقد ضل سعيهم وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعًا، وإن كانوا في ذلك أقل من الكفار المجاهرين؛ لأن العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب كما قد قدمنا إيضاحه وأدلته.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ اَلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيُهُمْ ﴾ أي بطل واضمحل. وقد قدمنا أن الضلال يطلق في القرآن واللغة العربية ثلاثة إطلاقات:

الأول: الضلال بمعنى الذهاب عن طريق الحق إلى طريق الباطل؛ كالذهاب عن الإسلام إلى الكفر. وهذا أكثر استعمالاته في القرآن؛ ومنه / قوله تعالى: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿وَلَا تَتَبِعُوا أَهْوَا اَ قَوْمٍ قَدْ ضَالُوا مِن قَبْلُ وَأَضَالُوا حَن سَوَا وَالسَّكِيلِ ﴿ ﴾.

الثاني: الضلال بمعنى الهلاك والغيبة والاضمحلال، ومنه قول العرب: ضل السمن في الطعام إذا استهلك فيه وغاب فيه. ومنه بهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَضَلَ عَنَّهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ ﴾ أي غاب واضمحل، وقوله هنا: ﴿ الَّذِينَ ضَلَّ سَعَّيْهُم ﴾ أي بطل واضمحل، وقول الشاعر:

ألم تسأل فتخبرك الديار عن الحي المضلل أين ساروا

أي عن الحي الذي غاب واضمحل، ومن هنا سمي الدفن إضلالاً؛ لأن مآل الميت المدفون إلى أن تختلط عظامه بالأرض، فيضل فيها كما يضل السمن في الطعام. ومن إطلاق الضلال على الدفن قول نابغة ذبيان:

فآب مضلوه(١) بعين جلية وغودر بالجولان حزم ونائل

فقوله «مضلوه» يعني دافنيه في قبره. ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ مِ. ﴾ الآية. فمعنى: ﴿ ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أنهم اختلطت عظامهم الرميم بها فغابت واستهلكت فيها.

الثالث: الضلال بمعنى الذهاب عن علم حقيقة الأمر المطابقة للواقع، ومنه بهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاّلًا فَهَدَىٰ ﴿ ﴾ أي ذاهبًا عما تعلمه الآن من العلوم والمعارف التي لا تعرف إلا بالوحي فهداك إلى تلك العلوم والمعارف بالوحي. وحدد هذا المعنى قوله تعالى عن أولاد يعقوب: ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ المعنى قوله تعالى عن العلم بحقيقة أمر يوسف، ومن أجل القَديم ﴿ ﴾ أي ذهابك عن العلم بحقيقة أمر يوسف، ومن أجل ذلك تطمع في رجوعه إليك، وذلك لا طمع فيه على أظهر التفسيرات، وقوله تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُكَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَأَتَكَانِ مِمْن أَلْمُ مَن الشُّهَدَاءِ أَن تَضِلً إِحْدَنهُ مَا ﴾ أي تذهب عن حقيقة علم المشهود به بنسيان أو نحوه، بدليل قوله: ﴿ فَتُنْكِّرَ إِحَدَنهُ مَا لَا المعنى قول الشاعر: ﴿ فَالْ عَلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَابٍ لَا يَضِلُ رَبِّي وَلا يَسَى إِنْ ﴾ ومن هذا المعنى قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) كذا بالضاد المعجمة، لكن في «الديوان»: ١٢١: «مُصَلُّوه» بالصاد المهملة.

/ وتظن سلمى أنني أبغي بها بدلاً أراها في الضلال تهيم ١٩٤ فقوله «أراها في الضلال» أي الذهاب عن علم حقيقة الأمر حيث تظنني أبغي بها بدلاً، والواقع بخلاف ذلك.

وقوله في هذه الآية: ﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ ﴾ أي يظنون. وقرأه بعض السبعة بكسر السين، وبعضهم بفتحها، كما قدمنا مرارًا في جميع القرآن. ومفعولا «حسب» هما المبتدأ والخبر اللذان عملت فيهما «أن» والأصل ويحسبون أنفسهم محسنين صنعهم. وقوله: ﴿ صُنعًا ﴾ أي عملاً وبين قوله: ﴿ يَحْسَبُونَ ﴾ و ﴿ يُحْسِنُونَ ﴾ الجناس المسمى عند أهل البديع «تجنيس التصحيف» وهو أن يكون النقط فرقًا بين الكلمتين، كقول البحتري:

ولم يكن المغتر بالله إذ سرى ليعجز والمعتز بالله طالبه فبين «المغتر والمعتز» الجناس المذكور.

\* وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمُ وَلِقَآبِهِ عَنَظَتَ أَعَمَلُهُمْ ﴾ الآية ، نص في أن الكفر بآيات الله ولقائه يحبط العمل ، والآيات الدالة على ذلك كثيرة جدًا ، كقوله تعالى في «العنكبوت» : ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَئتِ اللَّهِ وَلِقَ آبِهِ الْوَلْتَهِ كَ يَبِسُواْ مِن رَحْمَتِي وَأُولَتَهِ كَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ ثَ ﴾ والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا ، وسيأتي بعض أمثلة لذلك قريبًا إن شاء الله .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَزُنَّا ﴿ ﴾ فيه للعلماء أوجه:

أحدها: أن المعنى أنهم ليس لهم حسنات توزن في الكفة

الأخرى في مقابلة سيئاتهم، بل لم يكن لهم إلا السيئات، ومن كان كذلك فهو في النار، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوْزِينُهُ كَانَ كَذَلك فهو في النار، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوْزِينُهُ وَالْكِنَ اللَّهُ وَجُوهُهُمُ النَّارُ وَهُمْ فَأُولَتَهِكَ اللَّذِينَ خَيِرُوا أَنفُسَهُمْ في جَهَنّمَ خَلِدُونَ ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهُهُمُ النَّارُ وَهُمْ فَأُولَتَهِكَ اللَّذِينَ خَيرُوا فِيهَا كَلِيحُونَ ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَينِ لا الْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَزِينُهُ فَأُولَتَهِكَ اللَّذِينَ خَيدرُوا مَوَرِينُهُ فَأُولَتَهِكَ اللَّذِينَ خَيدرُوا أَنفُسَهُم . . ﴾ الآية، وقال: ﴿ وَأَمّا مَنْ خَفَّتْ مَوْزِينُهُ فَأُولَتِكَ الَّذِينَ خَيدرُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَير ذلك من اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

وقال بعض أهل العلم: معنى ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَزْنَا ﴿ ﴾ أنهم لا قدر لهم عند الله لحقارتهم وهوانهم بسبب كفرهم؛ وذلك كقوله عنهم: ﴿ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ ﴾ أي صاغرين أذلاء حقيرين، وقوله: ﴿ قَالَ انْحَمَّ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ قَالَ انْحَمَّواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات الدالة على هوانهم وصغارهم وحقارتهم.

وقد دلت السنة الصحيحة على أن معنى الآية يدخل فيه الكافر السمين العظيم البدن؛ لا يزن عند الله يوم القيامة جناح بعوضة. قال البخاري في صحيحه في تفسير هذه الآية: حدثنا محمد بن عبدالله، حدثنا سعيد بن أبي مريم، أخبرنا المغيرة بن عبدالرحمن، حدثني أبو الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن رسول الله على قال: «إنه ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة لا يزن عند الله جناح بعوضة وقال: اقرءوا: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَمُمُ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ وَلَا نَعْدِهُ بَنْ عَبِدالرحمن، عن المغيرة بن عبدالرحمن، عن

أبي الزناد مثله اه.. من البخاري.

وهذا الحديث أخرجه أيضًا مسلم في صحيحه، وهو يدل على أن نفس الكافر العظيم السمين لا يزن عند الله جناح بعوضة. وفيه دلالة على وزن الأشخاص. وقال أبو عبدالله القرطبي في تفسير هذه الآية بعد أن أشار إلى حديث أبي هريرة المذكور ما نصه: وفي هذا الحديث من الفقه ذم السمن لمن تكلفه؛ لما في ذلك من تكلف المطاعم والاشتغال بها عن المكارم. بل يدل على تحريم الأكل الزائد على قدر الكفاية، المبتغى به الترفه والسمن؛ وقد قال ﷺ: «إن أبغض الرجال إلى الله تعالى الحبر السمين» ومن حدیث عمران بن حصین عن النبي ﷺ قال: «خیرکم / قرني ثم الذين يلونهم \_ قال عمران: فلا أدرى أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثة \_ ثم إن من بعدكم قومًا يشهدون ولا يستشهدون، ويخونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون، ويظهر فيهم السمن» وهذا ذم. وسبب ذلك: أن السمن المكتسب إنما هو من كثرة الأكل والشره والدعة والراحة والأمن، والاسترسال مع النفس على شهواتها؛ فهو عبد نفسه لا عبد ربه. ومن كان هذا حاله وقع لا محالة في الحرام، وكل لحم تولد من سحت فالنار أولى به. وقد ذم الله تعالى الكفار بكثرة الأكل فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَامُ وَٱلنَّارُ مَثَّوَى لَهُمْ ﴿ ﴾ فإذا كان المؤمن يتشبه بهم، ويتنعم تنعمهم في كل أحواله وأزمانه، فأين حقيقة الإيمان والقيام بوظائف الإسلام. ومن كثر أكله وشربه كثر نهمه وحرصه، وزاد بالليل كسله ونومه، فكان نهاره هائمًا، وليله نائمًا اهـ. محل الغرض من كلام القرطبي، وما تضمنه كلامه من الجزم بأن النبي ﷺ قال: «إن الله

يبغض الحبر السمين فيه نظر؛ لأنه لم يصح مرفوعًا، وقد حسنه البيهقي من كلام كعب. وما ذكر من ذم كثرة الأكل والشرب والسمن المكتسب ظاهر وأدلته كثيرة «وحسب المؤمن لقيمات يقمن صلبه».

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِلِحَنْتِ كَانَتَ لَمُمَّ جَنَّتُ ٱلفِرْدَوْسِ نُزُلًا إِنَّ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الأعمال الصالحة والإيمان سبب في نيل جنات الفردوس. والآيات الموضحة لكون العمل الصالح سببًا في دخول الجنة كثيرة جدًا، كقوله تعالى: ﴿ وَيُنَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ ٱلْجَرَّحَسَنَا ﴿ مَّكِثِينَ فَيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُودُوا أَن يَلْكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثَتُمُوهَا بِمَا كُنتُمُ فِيهِ أَبَدًا ﴿ وَيَلّٰكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي الْمَرْتَمُوهَا بِمَا كُنتُمُ لَعْمَلُونَ ﴿ وَيَلّٰكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي أُورِثَتُمُوهَا بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَيَلّٰكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي أُورِثَتُمُوهَا بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَيَلّٰكَ ٱلْجَنَّةُ الرَّمْنَ وَعَمِلَ صَلِحًا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَيَلّٰكَ ٱلْجَنَّةُ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيّعًا ﴿ وَيَلّٰكَ ٱلْجَنَّةِ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيّعًا ﴿ جَنَّتِ عَدْنِ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْنَ عِادَمُ وَالْعَيْتُ وَعَدَ ٱلرَّحْنَ عَادَمُ وَالْعَيْبُ . . ﴾ الآية ، إلى غير ذلك من الآيات / .

197

## تنبيه

فإن قيل: هذه الآيات فيها الدلالة على أن طاعة الله بالإيمان والعمل الصالح سبب في دخول الجنة. وقوله ﷺ: «لن يدخل أحدكم عمله الجنة» قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: «ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل» يرد بسببه إشكال على ذلك.

فالجواب: أن العمل لا يكون سببًا لدخول الجنة إلا إذا تقبله

الله تعالى، وتَقَبُّله له فضل منه. فالفعل الذي هو سبب لدخول الجنة هو الذي تقبله الله بفضله، وغيره من الأعمال لا يكون سببًا لدخول الجنة. وللجمع بين الحديث والآيات المذكورة أوجه أخر، هذا أظهرها عندي. والعلم عند الله تعالى. وقد قدمنا أن «النزل» هو ما يهيأ من الإكرام للضيف أو القادم.

\* قوله تعالى: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنَّهَا حِولًا ﴿ ﴾.

أي: خالدين في جنات الفردوس ﴿ لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولًا إِنَ عَنَا حَولًا إِنَ مَنْ الْحَرِ الْأَنْهَا لَا يُوجِد مَنْ لِلَّ أَحْسَنُ مِنْهَا يَرْغَبُ فَي التَّحُولُ إِلَى مَنْول آخر؛ لأَنْهَا لا يُوجِد مِنْول أحسن مِنْهَا يَرْغَبُ فِي التَّحُولُ إِلَيْهُ عَنْهَا، بل هم خالدون فيها دائمًا مِن غير تحول ولا انتقال. وهذا المعنى المذكور هنا جاء موضحًا في مواضع أخر، كقوله: ﴿ اللَّذِينَ أَطَّنَا دَارَ ٱلمُقَامَةِ ﴾ أي الإقامة أبدًا، وقوله: ﴿ وَيُبَشِّرُ المُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَنَكِثِينَ فِيهِ الْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَنَكِثِينَ فِيهِ الْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَنَكِثِينَ فِيهِ الْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَنَكِثِينَ فِيهِ أَلْمَا اللَّهُ مِنْ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّيْنَ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ هَلْاَلْزِرُ أَنَّا مَا لَهُ مِن اللَّيْنَ الدالة على دوامهم فيها، ودوام نعيمها لهم. والحِول: اسم مصدر بمعنى التحول.

\* قوله تعالى: ﴿ قُل لَو كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَقِي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن نَفَدَ كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْ جِثْنَا بِمِثْلِهِ عِمَدَدًا ﴿ ﴾ .

أمر جل وعلا نبيه على في هذه الآية الكريمة: أن يقول: ﴿ لَوَ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِلْأَقلام التي / كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا للأقلام التي / تكتب بها كلمات الله ﴿ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ ﴾ أي فرغ وانتهى قبل أن تنفد كلمات ربي ﴿ وَلَوْ حِثْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴿ فَي منصوب على التمييز، ويصح زيادة عليه. وقوله: ﴿ مَدَدًا ﴿ فَي هُمَدَا ﴿ فَي هُمَدَا ﴿ فَي هُمَدًا ﴿ فَي هُمَدًا ﴿ فَي هُم منصوب على التمييز، ويصح

إعرابه حالاً. وقد زاد هذا المعنى إيضاحًا في سورة «لقمان» في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَاثُمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى اللّهَ أَبُحُر مَّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ ٱللّهِ ﴾ الآية. وقد دلت هذه الآيات على أن كلماته تعالى لا نفاد لها سبحانه وتعالى علوًا كبيرًا.

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَآ أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَىَّ أَنَّمَاۤ إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُّ ﴾.

أمر جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن يقول للناس: ﴿ إِنَّمَا آَنَاْ بَشَرٌّ مِّثْلُكُونَ ﴾ أي: لا أقول لكم إني ملك ولا غير بشر، بل أنا بشر مثلكم أي بشر من جنس البشر، إلا أن الله تعالى فضلني وخصنى بما أوحبي إلى من توحيده وشرعه. وقوله هنا: ﴿ يُوحَىٰ إِلَّهُ أَنَّمَا ٓ إِلَاهُكُمْمۡ إِلَكُ وَرَحِدُّ ۗ أي فوحدوه، ولا تشركوا به غيره. وهذا الذي بينه تعالى في هذه الآية؛ أوضحه في مواضع أخر، كقوله في أول "فصلت": ﴿ قُلَ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْلُكُمْ أَيُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَكُ وَحِدُ فَأَسْتَقِيمُوٓا إِلَيْهِ وَأَسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ ﴿ الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَهُم بِٱلْآخِـرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ﴿؟﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَــَلَ كُنتُ إِلَّا ٰ مِنْكُا رَسُولًا ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْمُ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ . . ﴾ الآية . وهذا الذي أمر الله به نبيه على في هذه الآية من أنه يقول للناس: إنه بشر، ولكن الله فضله على غيره بما أوحى إليه من وحيه جاء؛ مثله عن الرسل غيره صلوات الله وسلامه عليهم في قوله تعالى: ﴿ قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَّحْنُ إِلَّا بَشَكُّ مِثْلُكُمْ وَلَكِكَنَّ اللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - ﴾ الآية . فكون الرسل مثل البشر من حيث أن أصل الجميع وعنصرهم واحد، وأنهم تجري على جميعهم الأعراض البشرية، لا ينافي تفضيلهم على سائر البشر بما خصهم الله به من وحيه واصطفائه

199

وتفضيله كما هو ضروري / .

وقال بعض أهل العلم: معنى هذه الآية قل يا محمد للمشركين: إنما أنا بشر مثلكم، فمن زعم منكم أني كاذب فليأت بمثل ما جئت به، فإنني لا أعلم الغيب فيما أخبرتكم به عما سألتم عنه من أخبار الماضين كقصة أصحاب الكهف، وخبر ذي القرنين. وهذا له اتجاه والله تعالى أعلم.

\* قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ ـ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُثْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ إِنَ ﴾ .

قوله في هذه الآية: ﴿ فَهَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِهِ عَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُونَهُ يَخْشَى عقابه؛ أي ثوابه، ورؤية وجهه الكريم يوم القيامة، وكونه يخشى عقابه؛ أي فمن كان راجيًا من ربه يوم يلقاه الثواب الجزيل والسلامة من الشر؛ فليعمل عملًا صالحًا. وقد قدمنا إيضاح العمل الصالح وغير الصالح في أول هذه السورة الكريمة وغيرها، فأغنى عن إعادته هنا.

وقوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ قَالَ جَمَاعَةً مِن أَهِلَ العَلَم: أَي لا يرائي الناس في عمله؛ لأن العمل بعبادة الله لأجل رياء الناس من نوع الشرك، كما هو معروف عند العلماء أن الرياء من أنواع الشرك. وقد جاءت في ذلك أحاديث مرفوعة. وقد ساق طرقها ابن كثير في تفسير هذه الآية. والتحقيق أن قوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ لَنَ ﴾ أعم من الرياء وغيره، أي: لا يعبد ربه رياء وسمعة، ولا يصرف شيئًا من حقوق خالقه لأحد من خلقه؛ لأن الله يقول: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِهِ مَن الرياءُ وَيَهُ وَلَا اللهُ عَلَى الموضعين، ويقول: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَّما خَرّ مِن السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيُرُ أَوْ تَهُوى بِهِ ويقول: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَّما خَرّ مِن السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيُرُ أَوْ تَهُوى بِهِ ويقول: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَّما خَرّ مِن السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيُرُ أَوْ تَهُوى بِهِ

ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَجِيقِ ﴿ إِنَّ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات.

ويفهم من مفهوم مخالفة الآية الكريمة: أن الذي يشرك أحدًا بعبادة ربه، ولا يعمل صالحًا أنه لا يرجو لقاء ربه، والذي لا يرجو لقاء ربه لا خير له عند الله يوم القيامة.

وهذا المفهوم جاء مبينًا في مواضع أخر، كقوله تعالى فيما مضى قريبًا: ﴿ أُولَتِكَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ عَنَظَتْ أَعْمَلُهُمْ فَلَا فَيْتِمُ لَمُمْ يَوْمَ / الْقِينَمَةِ وَزُنَا ﴿ وَزُنَا ﴿ وَزُنَا ﴿ وَلَكَ جَرَاؤُهُمْ جَهَنَمُ . ﴾ الآية؛ لأن من كفر بلقاء الله لا يرجو لقاءه. وقوله في «العنكبوت»: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَتِ اللّهِ وَلَقَآبِهِ وَقُوله في «الأعراف»: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَتِنَا وَلِقَاءَ اللّهِ عَمَلَ اللّهِ وَالّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَتِنَا وَلِقَاءَ اللّهُ في «الأنعام»: ﴿ وَلَلّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَتِنَا وَلِقَاءَ اللّهُ عَمَلُونَ فِي اللّهِ عَمَلُونَ فَي اللّهُ وَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فِي اللّهُ وَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي اللّهُ وَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي اللّهُ عَمْ اللّهُ وَمَا كَانُوا مُعَيِّرُونَ وَقُوله في «اللّه على ما فَرَطْنَا فِيهَا . ﴾ الآية وقوله وقوله تعالى في «يونس»: ﴿ وَقُولُهُ فَي اللّهُ عَلَى مَا فَرَطْنَا فِيهَا . ﴾ الآية وقوله وقوله في «الفرقان»: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِلْقَاءَ اللّهُ وَمَا كَانُوا مُهَتَدِينَ ﴾ وقوله وقوله في «الموم»: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِعَيْمَا وَعَوْلُهُ عَبُولُ كَنَاعُلُهُمُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَا كَانُوا مُهُ وَقُولُهُ وَ الْفُوسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَيْرَانَ فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

تنبيه

اعلم أن الرجاء كقوله هنا: ﴿ يَرْجُواْ لِقَآ اَرَبِهِ عَلَى الرجاء كقوله هنا: ﴿ يَرْجُواْ لِقَآ اَرَبِهِ عَماله في رجاء الخير الخير ، ويستعمل في الخوف أيضًا. واستعماله في رجاء الخير مشهور. ومن استعمال الرجاء في الخوف قول أبي ذؤيب الهذلي:

7..

إذا لسعته النحل لم يرج لسعها وحالفها في بيت نوب عواسل

فقوله «لم يرج لسعها» أي لم يخف لسعها. ويُرْوَى «حالفها» بالحاء والخاء، ويروى «عواسل» بالسين، و «عوامل» بالميم.

فإذا علمت أن الرجاء يطلق على كلا الأمرين المذكورين؛ فاعلم أنهما متلازمان، فمن كان يرجو ما عند الله من الخير فهو يخاف ما لديه من الشر كالعكس.

واختلف العلماء في سبب نزول هذه الآية الكريمة؛ أعني قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِاحًا . ﴾ الآية، فعن ابن عباس أنها نزلت في جندب بن زهير الأزدي الغامدي، قال: يا رسول الله، إنني أعمل العمل لله تعالى وأريد وجه الله تعالى، إلا أنه إذا اطلع عليه سرني؟ فقال / النبي على: «إن الله طيب ولا يقبل إلا الطيب، ولا يقبل ما شورك فيه» فنزلت الآية . ذكره القرطبي في تفسيره، وذكر ابن حجر في الإصابة: أنه من رواية ابن الكلبي في التفسير عن أبي صالح عن أبي هريرة، وضعف هذا السند مشهور، وعن طاوس أنه قال: جاء رجل إلى رسول الله على فقال: إني أحب الجهاد في سبيل الله تعالى، وأحب أن يرى مكاني. فنزلت هذه الآية وعن مجاهد قال: جاء رجل إلى النبي على فقال يا رسول الله، في فقال يا رسول الله، وأحب به فقال يا رسول الله، وأحب به في فقال يا رسول الله، الله على أصنع ذلك إلا لله تعالى، فيذكر إلى أتصدق وأصل الرحم، ولا أصنع ذلك إلا لله تعالى، فيذكر ذلك مني، وأحمد عليه فيسرني ذلك، وأعجب به فسكت رسول ذلك مني، وأحمد عليه فيسرني ذلك، وأعجب به فسكت رسول ذلك مني، وأحمد عليه فيسرني ذلك، وأعجب به فسكت رسول الله على المنها وكن يُنهُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعَمَلُ الله عليه فيسرني ذلك، وأعجب به فسكت رسول عمد كما والم يقل شيئًا، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعَمَلُ عَمَلًا الله والم يقل شيئًا، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعَمَلُ عَمَلًا عَلَيْهِ مَن تفسير القرطبي .

ومعلوم أن من قصد بعمله وجه الله ففعله لله ولو سره اطلاع

۲.۱

الناس على ذلك، ولاسيما إن كان سروره بذلك لأجل أن يقتدوا به فيه. ومن قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله. والعلم عند الله تعالى. وقال صاحب الدر المنثور: أخرج ابن المنذر، وابن أبى حاتم، وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن عباس في قوله: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ. . ﴾ الآية قال: نزلت في المشركين الذين عبدوا مع الله إلهًا غيره، وليست هذه في المؤمنين. وأخرج عبدالرزاق وابن أبي الدنيا في الإخلاص، وابن أبى حاتم والطبراني والحاكم عن طاوس قال: قال رجل: يا نبي الله إني أقف مواقف أبتغي وجه الله، وأحب أن يرى موطني، فلم يرد عليه شيئًا حتى نزلت هذه الآية: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ ِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّيهِ أَحَدًا ﴿ ﴾. وأخرجه البحاكم وصححه، والبيهقي موصولاً عن طاوس عن ابن عباس. وأخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد قال: كان من المسلمين من يقاتل وهو يحب أن يرى مكانه. فأنزل الله ﴿ فَنَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآةَ رَبِّهِمِ. . ﴾ الآية. وأخرج ابن منده وأبو نعيم في الصحابة، وابن عساكر من طريق السدي الصغير، عن الكلبي، عن / أبي صالح عن ابن عباس قال: كان جندب بن زهير إذا صلى أو صام أو تصدق فذكر بخير ارتاح له، فزاد في ذلك لمقالة الناس فلامه الله، فنزل في ذلك: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُثْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَكَدًا ﴿ ﴾ ، وأخرج هناد في الزهد عن مجاهد قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله، أتصدق بالصدقة وألتمس بها ما عند الله، وأحب أن يقال لي خير، فنزلت: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاآءَ رَبِّهِ. . ﴾ الآية اهـ من الدر المنثور في التفسير بالمأثور، والعلم عند الله تعالى.

7 . 7

7.4

## ر ينسسولفوالخوالخوا

\* قوله تعالى: ﴿ حَمَّهِيعَصَ ۞ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِّ أَلَّ ۞ إِذْ نَادَعِ رَبَّهُ نِذَآءً خَفِيتًا ۞ قَالَ رَبِّ إِنِّى وَهَنَ ٱلْمَظْمُ مِنِى وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيتًا ۞ .

قد قدمنا الكلام على الحروف المقطعة في أوائل السور؟ كقوله هنا: ﴿ كَهِيعَصَ ﴿ فَي سورة «هود»، فأغنى عن إعادته هنا. وقوله: ﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ ﴾ خبر مبتدأ محذوف؛ أي هذا ذكر رحمة ربك. وقيل: مبتدأ خبره محذوف، وتقديره: فيما يتلى عليكم ذكر رحمة ربك، والأول أظهر. والقول بأنه خبر عن قوله: ﴿ ذِكْرُ هَمْتِ رَبِّكَ ﴾ ظاهر السقوط لعدم ربط بينهما. وقوله: ﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ ﴾ لفظة ﴿ ذِكْرُ ﴾ مصدر مضاف إلى مفعوله. ولفظة ﴿ رَحْمَتِ ﴾ مصدر مضاف إلى مفعوله. وقوله: ﴿ رَحْمَتِ ﴾ المضاف إلى فاعله وهو ﴿ رَبِّكَ ﴾. وقوله: ﴿ عَبْدَهُ ﴾ مفعول به للمصدر الذي هو ﴿ رَحْمَتِ ﴾ المضاف إلى فاعله، على حد قوله في الخلاصة:

وبعد جره الذي أضيف له كمل بنصب أو برفع عمله وقوله: ﴿ عَبْدَهُ ﴾ أو عطف بيان عليه.

وقد بين جل وعلا في هذه الآية: أن هذا الذي يتلى في أول

هذه السورة الكريمة هو ذكر الله رحمته التي رحم بها عبده زكريا حين ناداه نداء خفيًا أي دعاه في سر وخفية. وثناؤه جل وعلا عليه بكون دعائه خفيًا يدل على أن إخفاء الدعاء أفضل من إظهاره وإعلانه. وهذا المعنى المفهوم من هذه الآية جاء مصرحًا به في قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ / تَدْعُونَهُ تَضَرُّعُا وَخُفِّيَةً ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلمُعْتَدِينَ ﴿ ﴾. وإنما كان الإخفاء أفضل من الإظهار لأنه أقرب إلى الإخلاص، وأبعد من الرياء. فقول من قال: إن سبب إخفائه دعاءه أنه خوفه من قومه أن يلوموه على طلب الولد، في حالة لا يمكن فيها الولد عادة لكبر سنه وسن امرأته، وكونها عاقرًا، وقول من قال: إنه أخفاه لأنه طلب أمر دنيوي، فإن أجاب الله دعاءه فيه نال ما كان يريد. وإن لم يجبه لم يعلم ذلك أحد، إلى غير ذلك من الأقوال، كل ذلك ليس بالأظهر. والأظهر أن السر في إخفائه هو ما ذكرنا من كون الإخفاء أفضل من الإعلان في الدعاء. ودعاء زكريا هذا لم يبين الله في هذا الموضع مكانه ولا وقته، ولكنه أشار إلى ذلك في سورة «آل عمران» في قوله: ﴿ كُلُّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكِّرِيًّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَنَمْزَيَمُ أَنَّى لَكِ هَنذآ قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ يَزُرُقُ مَن يَشَاآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ مُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيًّا رَبَّهِ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيَــَةً ﴾ الآية. فقوله ﴿ هُنَالِكَ ﴾ أي في ذلك المكان الذي وجد فيه ذلك الرزق عند مريم. وقال بعضهم: ﴿ هُنَالِكَ ﴾ أي في ذلك الوقت، بناء على أن هنا ربما أشير بها إلى الزمان. وقوله في دعائه هذا: ﴿ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظُّمُ مِنِّي ﴾ أي ضعف. والوهن: الضعف. وإنما ذكر ضعف العظم لأنه عمود البدن وبه قوامه، وهو أصل بنائه

7.5

فإذا وهن دل على ضعف جميع البدن؛ لأنه أشد ما فيه وأصلبه، فوهنه يستلزم وهن غيره من البدن.

وقوله: ﴿ وَاَشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيِبًا ﴾ الألف واللام في ﴿ الرَّأْسُ ﴾ قاما مقام المضاف إليه. إذ المراد: واشتعل رأسي شيبًا. والمراد باشتعال الرأس شيبًا: انتشار بياض الشيب فيه. قال الزمخشري في كشافه: شبه الشيب بشواظ النار في بياضه وإنارته وانتشاره في الشعر وفشوه فيه، وأخذه منه كل مأخذ باشتعال النار، ثم أخرجه مخرج الاستعارة، ثم أسند الاشتعال إلى مكان الشعر ومنبته وهو الرأس، وأخرج الشيب مميزًا، ولم يضف الرأس اكتفاء بعلم المخاطب أنه رأس زكرياء. فمن ثم فصحت هذه الجملة وشهد لها بالبلاغة. انتهى منه. والظاهر عندنا كما بينا مرارًا: أن مثل هذا من التعبير عن انتشار / بياض الشيب في الرأس، باشتعال الرأس شيبًا ٢٠٥ أسلوب من أساليب اللغة العربية الفصحى جاء القرآن به، ومنه قول الشاعر:

ضيعت حزمي في إبعادي الأملا وما أرعويت وشيبًا رأسي اشتعلا ومن هذا القبيل قول ابن دريد في مقصورته:

واشتعل المبيض في مسوده مثل اشتعال النار في جزل الغضا

وقوله: ﴿ شَيْبَا﴾ تمييز محول عن الفاعل في أظهر الأعاريب. خلافًا لمن زعم أنه ما ناب عن المطلق من قوله: ﴿ وَٱشْتَعَلَ ﴾ لأنه اشتعل بمعنى شاب، فيكون ﴿ شَيْبًا ﴾ مصدرًا منه في المعنى ؛ ومن زعم أيضًا أنه مصدر منكر في موضع الحال.

وهذا الذي ذكره الله هنا عن زكرياء في دعائه من إظهار

الضعف والكبر جاء في مواضع أخر؛ كقوله هنا: ﴿ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الصِّحِبَرِ عِتِيًّا ﴾، وقوله في «آل عمران»: ﴿ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبَرُ.. ﴾ الآية. وهذا الذي ذكره هنا من إظهار الضعف يدل على أنه ينبغي للداعي إظهار الضعف والخشية والخشوع في دعائه.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴿ ) لَمْ تَكُنْ تَحْيَبُ دَعَائِي إِياكَ شَقِيًّا، أي لم تكن تخيب دعائي إذا دعوتك، يعني أنك عودتني الإجابة فيما مضى. والعرب تقول: شقى بذلك إذا تعب فيه ولم يحصل مقصوده. وربما أطلقت الشقاء على التعب، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا عَدُوُّ لَكَ وَلِرَوْجِكَ فَلَا يُحْرِجَنَّكُم مِنَ الْبَعْبُ، وَلَا يُحْرِجَنَّكُم مِنَ الْبَعْبُ، وَلَا شَعَادة، فيكون عدم إجابته من الشقاء.

\* قوله تعالى عن زكرياء: ﴿ وَ إِنِّي خِفْتُ ٱلْمَوَالِيَ مِن وَرَآءِى وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِي عَاقِرًا فَهَبَ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ۗ وَأَجْعَلُهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴿ ﴾ / .

7.7

معنى قوله: ﴿خِفْتُ ٱلْمَوْلِيَ ﴾ أي خفت أقاربي وبني عمي وعصبتي: أن يضيعوا الدين بعدي، ولا يقوموا لله بدينه حق القيام، فارزقني ولدًا يقوم بعدي بالدين حق القيام. وبهذا التفسير تعلم أن معنى قوله ﴿ يَرِثُنِي ﴾ أنه إرث علم ونبوة، ودعوة إلى الله وقيام بدينه، لا إرث مال. ويدل لذلك أمران:

أحدهما: قوله: ﴿ وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ ومعلوم أن آل يعقوب انقرضوا من زمان، فلا يورث عنهم إلا العلم والنبوة والدين.

والأمر الثاني: ما جاء من الأدلة على أن الأنبياء صلوات الله

وسلامه عليهم لا يورث عنهم المال، وإنما يورث عنهم العلم والدين؛ فمن ذلك ما أخرجه الشيخان في صحيحيهما عن أبي بكر الصديق رضى الله عنه، عنه ﷺ أنه قال: «لا نورث، ما تركنا صدقه». ومن ذلك أيضًا ما رواه الشيخان أيضًا عن عمر رضي الله عنه أنه قال لعثمان، وعبدالرحمن بن عوف، والزبير، وسعد، وعلى، والعباس، رضي الله عنهم: أنشدكم الله الذي بإذنه تقوم السماء والأرض، أتعلمون أن رسول الله ﷺ قال: «لا نورث ما تركنا صدقة»، قالوا: نعم. ومن ذلك ما أخرجه الشيخان أيضًا عن عائشة رضى الله عنها أن أزواج النبي ﷺ حين توفي أردن أن يبعثن عثمان إلى أبي بكر يسألنه ميراثهن؛ فقالت عائشة: أليس قال النبي عَيْكَ «ما تركنا صدقة». ومن ذلك ما رواه الشيخان أيضًا عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تقتسم ورثتي دينارًا، ما تركت بعد نفقة نسائي ومئونة عاملي فهو صدقة» وفي لفظ عند أحمد: «لا تقتسم ورثتى دينارًا ولا درهمًا». ومن ذلك أيضًا ما رواه الإمام أحمد والترمذي وصححه؛ عن أبي هريرة: أن فاطمة رضي الله عنها قالت لأبي بكر رضى الله عنه: من يرثك إذا مت؟ قال: ولدي وأهلي. قالت: فما لنا لا نرث النبي ﷺ؟ قال: سمعت النبي ﷺ / يقول: «إن النبي لا يورث» ولكن أُعُوْل من كان رسول الله ﷺ يعوله، وأنفق على من كان رسول الله ﷺ ينفق.

فهذه الأحاديث وأمثالها ظاهرة في أن الأنبياء لا يورث عنهم المال بل العلم والدين. فإن قيل: هذا مختص به على الأن قوله «لا نورث» يعني به نفسه؛ كما قال عمر رضي الله عنه في الحديث الصحيح المشار إليه عنه آنفًا: أنشدكم بالله الذي بإذنه تقوم السماء

Y • Y

والأرض، هل تعلمون أن رسول الله على قال: «لا نورث ما تركنا صدقة» يريد رسول الله على نفسه. فقال الرهط: قد قال ذلك... الحديث. ففي هذا الحديث الصحيح أن عمر قال: إن مراد النبي بقوله: «لا نورث» نفسه، وصدقه الجماعة المذكورون في ذلك، وهذا دليل على الخصوص فلا مانع إذن من كون الموروث عن زكريا في الآية التي نحن بصددها هو المال؟ فالجواب من أوجه:

الأول: أن ظاهر صيغة الجمع شمول جميع الأنبياء، فلا يجوز العدول عن هذا الظاهر إلا بدليل من كتاب أو سنة. وقول عمر لا يصح تخصيص نص من السنة به؛ لأن النصوص لا يصح تخصيصها بأقوال الصحابة على التحقيق كما هو مقرر في الأصول.

الوجه الثاني: أن قول عمر «يريد على نفسه» لا ينافي شمول الحكم لغيره من الأنبياء، لاحتمال أن يكون قصده يريد أنه هو يكي يعني نفسه فإنه لا يورث، ولم يقل عمر إن اللفظ لم يشمل غيره، وكونه يعني نفسه لا ينافي أن غيره من الأنبياء لا يورث أيضًا.

الوجه الثالث: ما جاء من الأحاديث صريحًا في عموم عدم الإرث المالي في جميع الأنبياء. وسنذكر طرفًا من ذلك هنا إن شاء الله تعالى.

قال ابن حجر في فتح الباري ما نصه: وأما ما اشتهر في كتب أهل الأصول وغيرهم بلفظ «نحن معاشر الأنبياء لا نورث» فقد أنكره / جماعة من الأئمة، وهو كذلك بالنسبة لخصوص لفظ «نحن» لكن أخرجه النسائي من طريق ابن عيينة عن أبي الزناد

بلفظ «إنا معاشر الأنبياء لا نورث. . » الحديث، أخرجه عن محمد ابن منصور، عن ابن عيينة عنه، وهو كذلك في مسند الحميدي عن ابن عيينة، وهو من أتقن أصحاب ابن عيينة فيه. وأورده الهيثم بن كليب في مسنده من حديث أبي بكر الصديق باللفظ المذكور. وأخرجه الطبراني في الأوسط بنحو اللفظ المذكور. وأخرجه الدارقطني في العلل من رواية أم هانيء عن فاطمة رضى الله عنها، عن أبى بكر الصديق بلفظ: «إن الأنبياء لا يورثون» انتهى محل الغرض من كلام ابن حجر. وقد رأيت فيه هذه الطرق التي فيها التصريح بعموم الأنبياء. وقد قال ابن حجر: إن إنكار الحديث المذكور غير مسلم إلا بالنسبة لخصوص لفظ «نحن» وهذه الروايات التي أشار لها تشد بعضها. وقد تقرر في الأصول أن البيان يصح بكل ما يزيل الإشكال ولو قرينة أو غيرها كما قدمناه موضحًا في ترجمة هذا الكتاب المبارك، وعليه؛ فهذه الأحاديث التي ذكرنا تبين أن المقصود من قوله في الحديث المتفق عليه «لا نورث» أنه يعني نفسه كما قال عمر، وجميع الأنبياء كما دلت عليه الروايات المذكورة. والبيان إرشاد ودلالة يصح بكل شيء يزيل اللبس عن النص من نص أو فعل أو قرينة أو غير ذلك. قال في مراقي السعود في تعريف البيان وما به البيان:

تصيير مشكل من الجلي وهو واجب على النبي إذا أريد فهمه وهو بما من الدليل مطلقًا يجلو العما

وبهذا الذي قررنا تعلم: أن قوله هنا: ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ۗ ﴾ يعني وراثة العلم والدين لا المال. وكذلك قوله: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُرِدُ ﴾ الآية؛ فتلك الوراثة أيضًا وراثة علم ودين. والوراثة قد تطلق في الكتاب والسنة على وراثة العلم والدين، كقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِنَابُ ٱلَّذِينَ / ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُورِثُواْ ٱلْكِنَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ مِنْ تُعْدِهِمْ وَوَله: ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُورِثُواْ ٱلْكِنَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ مِنْ تُعْدِهِمْ خَلْفُ وَرِثُواْ ٱلْكِنَابُ . . ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

ومن السنة الواردة في ذلك ما رواه أبو الدرداء رضي الله عنه عن النبي عَلَيْهُ أنه قال: «العلماء ورثة الأنبياء» وهو في المسند والسنن قال صاحب تمييز الطيب من الخبيث، فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث: رواه أحمد وأبو داود والترمذي وآخرون عن أبي الدرداء مرفوعًا بزيادة «إن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، وإنما ورثوا العلم» وصححه ابن حبان والحاكم وغيرهما. انتهى منه بلفظه. وقال صاحب كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس: «العلماء ورثة الأنبياء» رواه أحمد والأربعة وآخرون عن أبي الدرداء مرفوعًا بزيادة «إن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا وإنما ورثوا العلم. . » الحديث، وصححه ابن حبان والحاكم وغيرهما، وحسنه حمزة الكناني وضعفه غيرهم لاضطراب سنده لكن له شواهد. ولذا قال الحافظ: له طرق يعرف بها أن للحديث أصلاً، ورواه الديلمي عن البراء بن عازب بلفظ الترجمة اهـ محل الغرض منه. والظاهر صلاحية هذا الحديث للاحتجاج لاعتضاد بعض طرقه ببعض. فإذا علمت ما ذكرنا من دلالة هذه الأدلة على أن الوراثة المذكورة في الآية وراثة علم ودين لا وراثة مال، فاعلم أن للعلماء في ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: هو ما ذكرنا.

والثاني: أنها وراثة مال.

والثالث: أنها وراثة مال بالنسبة له، وبالنسبة لآل يعقوب في قوله: ﴿وَيَرِثُ مِنْ الرِيَعْ قُوبُ ﴾ وراثة علم ودين. وهذا اختيار ابن جرير الطبري. وقد ذكر من قال: إن وراثته لزكريا وراثة مال حديثاً عن النبي على في ذلك أنه قال: «رحم الله زكريا ما كان عليه من ورثته» أي ماذا يضره إرث ورثته لماله. ومعلوم أن هذا لم يثبت عن النبي والأرجح فيما يظهر لنا هو ما ذكرنا من أنها وراثة / علم ودين؛ للأدلة التي ذكرنا وغيرها مما يدل على ذلك. وقد ذكر ابن كثير في تفسيره هنا ما يؤيد ذلك من أوجه. قال رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِنّي خِفْتُ ٱلمُورَلِي مِن وَرَآءِى ﴾: وجه خوفه أنه خشى أن يتصرفوا من بعده في الناس تصرفًا سيئًا فسأل الله ولدًا يكون نبيًا من بعده؛ ليسوسهم بنبوءته بما يوحي إليه فأجيب في ذلك؛ لا أنه خشى من وراثتهم له ماله؛ فإن النبي أعظم منزلة، وأجل قدرًا من أن يشفق على ماله إلى ما هذا حده، وأن يأنف من وراثة عصباته له، ويسأل أن يكون له ولد ليحوز ميراثه دونهم. وهذا وجه.

الثاني: أنه لم يذكر أنه كان ذا مال؛ بل كان نجارًا يأكل من كسب يديه. ومثل هذا لا يجمع مالاً، ولاسيما الأنبياء، فإنهم كانوا أزهد شيء في الدنيا.

الثالث: أنه قد ثبت في الصحيحين من غير وجه: أن رسول الله ﷺ قال: «لا نورث ما تركنا صدقة» وفي رواية عند الترمذي

11.

بإسناد صحيح: "نحن معشر الأنبياء لا نورث" وعلى هذا فتعين حمل قوله: ﴿ فَهَبُ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًا ﴿ يَوْفِي على ميراث النبوة . ولهذا قال: ﴿ وَيَرِثُ مِنْ ءَالِي يَعْقُوبُ ۚ كقوله: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُرِدَ ﴾ أي في النبوة ، إذ لو كان في المال لما خصه من بين إخوته بذلك ، ولما كان في الإخبار بذلك كبير فائدة . إذ من المعلوم المستقر في جميع الشرائع والملل: أن الولد يرث أباه ، فلولا أنها وراثة خاصة لما أخبر بها . وكل هذا يقرره ويثبته ما صح في الحديث: "نحن معاشر الأنبياء لا نورث ، ما تركنا فهو صدقة " اهـ محل الغرض من كلام ابن كثير ، ثم ساق بعد هذا طرق الحديث الذي أشرنا له "يرحم الله زكريا وما كان عليه من ورثة ماله " الحديث . ثم قال في أسانيده: وهذه مرسلات لا تعارض الصحاح / .

711

واعلم أن لفظ «نحن معاشر الأنبياء» ولفظ «إنا معاشر الأنبياء» مؤداهما واحد؛ إلا أن «إن» دخلت على «نحن» فأبدلت لفظة «نحن» التي هي المبتدأ بلفظة «نا» الصالحة للنصب، والجملة هي هي إلا أنها في أحد اللفظين أكدت بـ «إن» كما لا يخفى.

\* وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيَّا ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيَّا ﴿ فَهَا إِلَى الولد خاصة دون غيره من الأولياء؛ بدليل قوله تعالى في القصة نفسها: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِبًا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِّيَةً طَيِّبَةً . . ﴾ الآية، وأشار إلى أنه الولد أيضًا بقوله: ﴿ وَزَكَرِبًا إِذْ نَادَكُ رَبَّهُ رَبِّ لَا تَذَرِّفِ فَكُرْدَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَارِثِينِ فَقُوله: ﴿ وَزَكَرِبًا إِذْ نَادَكُ رَبَّهُ رُبِّ لَا تَذَرِّفِ فَكُرْدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَارِثِينِ فَقُوله: ﴿ لَا تَذَرِّفِ فَكُرْدًا وَلَا الله ولد.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة، عن زكريا: ﴿ وَإِنِّي خِفْتُ

ٱلْمَوَلِي مِن وَرَآءِي ﴾ أي من بعدي إذا مت أن يغيروا في الدين. وقد قدمنا أن الموالي الأقارب والعصبات، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ جَعَلَنَا مَوَلِي مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُوبُ ﴾ الآية. والمولى في لغة العرب: يطلق على كل من انعقد بينك وبينه سبب يواليك وتواليه به. وكثيرًا ما يطلق في اللغة على ابن العم؛ لأن ابن العم يوالى ابن عمه بالقرابة العصبية. ومنه قول طرفة ابن العبد:

واعلم علمًا ليس بالظن أنه إذا ذل مولى المرء فهو ذليل

يعني إذا ذلت بنو عمه فهو ذليل. وقول الفضل بن العباس بن عتبة بن أبى لهب:

سهلا ابن عمنا مهلا موالينا لا تنبشوا بيننا ما كان مدفونا

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِي عَاقِرًا ﴾ ظاهر في أنها كانت عاقرًا في زمن شبابها. والعاقر: هي العقيم التي لا تلد وهو يطلق على الذكر والأنثى ؛ فمن إطلاقه على الأنثى هذه الآية، وقوله تعالى عن زكريا / أيضًا: ﴿ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبَرُ وَٱمْرَأَتِى عَاقِرٌ ﴾. ومن إطلاقه على الذكر قول عامر ابن الطفيل:

لبئس الفتي إن كنت أعور عاقرًا جبانًا فما عذري لدى كل محضر

وقد أشار تعالى إلى أنه أزال عنها العقم، وأصلحها، فجعلها ولودًا بعد أن كانت عاقرًا في قوله عز وجل: ﴿ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَوَعُفِى وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ ﴾ فهذا الإصلاح هو كونها صارت تلد بعد أن كانت عقيمًا. وقول من قال: إن إصلاحها المذكور هو جعلها حسنة الخلق بعد أن كانت سيئة الخلق لا ينافي

ما ذكر لجواز أن يجمع له بين الأمرين فيها، مع أن كون الإصلاح هو جعلها ولودًا بعد العقم هو ظاهر السياق، وهو قول ابن عباس وسعيد بن جبير، ومجاهد وغيرهم. والقول الثاني يروى عن عطاء.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة عن زكريا: ﴿ وَٱجْعَـُلُهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴿ ﴾ أي مرضيًا عندك وعند خلقك في أخلاقه وأقواله وأفعاله ودينه، وهو فعيل بمعنى مفعول.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ﴾ أي من عندك. وقوله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِن اللهِ الكريمة: ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِن اللهِ يعقوب) وهما على هذه القراءة الفعلين، أعني (يَرِثْنِي ويَرِثْ من الله يعقوب) وهما على هذه القراءة مجزومان لأجل جواب الطلب الذي هو «هب لي» والمقرر عند علماء العربية: أن المضارع المجزوم في جواب الطلب مجزوم بشرط مقدر يدل عليه فعل الطلب، وتقديره في هذه الآية التي نحن بصددها: إن تهب لي من لدنك وليًا يرثني ويرث من الله يعقوب. وقرأ الباقون: ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ برفع الفعلين على أن الجملة نعت لقوله: ﴿ وَلِيّا نِن المُخلاصة:

٢١٣ ونعتوا بجملةٍ منكّرًا فأُعْطِيَت ما أُعْطِيَتْه خَبَرا /

وقراءة الجمهور برفع الفعلين أوضح معنى. وقرأ ابن كثير بفتح الياء من قوله: ﴿ مِن وَرَآءِى وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِي ﴾ والباقون بإسكانها. وقرأ (زكريا) بلا همزة بعد الألف حمزة والكسائي وحفص عن عاصم. والباقون قرءوا (زكرياء) بهمزة بعد الألف،

وبه تعلم أن المد في قوله: (وزكريا إذ نادي) منفصل على قراءة حمزة والكسائي وحفص، ومتصل على قراءة الباقين. والهمزة الثانية على قراءة الجمهور التي هي همزة «إذا» مسهلة في قراءة نافع وابن كثير وأبي عمرو، ومحققة في قراءة ابن عامر وشعبة عن عاصم. وقراءة: ﴿ خِفْتُ ٱلْمَوَالِيَ ﴾ بفتح الخاء والفاء المشددة بصيغة الفعل الماضي بمعنى أن مواليه خفوا أي قلوا شاذة لا تجوز القراءة بها وإن رويت عن عثمان بن عفان، ومحمد بن علي، وعلي بن الحسين، وغيرهم رضى الله عنهم. وامرأة زكريا المذكورة قال القرطبي: هي إيشاع بنت فاقوذ بن قبيل، وهي أخت حنة بنت ناقوذ، قاله الطبري. وحنة: هي أم مريم. وقال القتيبي: امرأة زكريا هي إيشاع بنت عمران؛ فعلى هذا القول يكون يحيى ابن خالة عيسى عليهما السلام على الحقيقة. وعلى القول الأول يكون ابن خالة أمه. وفي حديث الإسراء قال عليه الصلاة والسلام: «فلقيت ابني الخالة يحيى وعيسى الله شاهدًا للقول الأول. اهم منه. والظاهر شهادة الحديث للقول الثاني لا للأول، خلافًا لما ذكره رحمه الله تعالى، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ يَلزَكَرِيَّآ إِنَّا نُبَيْرُكَ بِغُلَمٍ ٱسْمُهُ يَعْيَىٰ لَمْ نَعْمَلُ اللَّهُ مِن قَبْلُ سَمِينًا ﴿ ﴾ .

في هذه الآية الكريمة حذف دل المقام عليه، وتقديره: فأجاب الله دعاءه فنودي: ﴿يَكْرَكَرِيَّا . ﴾ الآية. وقد أوضح جل وعلا في موضع آخر هذا الذي أجمله هنا، فبين أن الذي ناداه بعض الملائكة، وأن النداء المذكور وقع وهو قائم يصلي في المحراب؛ وذلك قوله تعالى: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمُلَيِّكَةُ وَهُو قَايَمٌ يُصَكِي في

718

الْمِحْرَابِ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَسَيِّدَا وَحَصُورًا / وَنَبِيًا مِّنَ الصَّلِحِينَ أَنَّ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَنَادَتُهُ الْمَلَتِكَةُ ﴾ قال بعض العلماء: أطلق الملائكة وأراد جبريل. ومثل به بعض علماء الأصول للعام المراد به الخصوص قائلاً: إنه أراد بعموم الملائكة خصوص جبريل، وإسناد الفعل للمجموع مرادًا بعضه قد بيناه فيما مضى مرارًا.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ ٱسْ مُهُ يَعَيَىٰ ﴾ يدل على أن الله هو الذي سماه، ولم يكل تسميته إلى أبيه. وفي هذا منقبة عظيمة ليحيى.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَمْ نَجْعَلَ لَهُ مِن قَبَلُ سَمِيًّا ﴿ ﴾ اعلم أولاً أن السمي يطلق في اللغة العربية إطلاقين؛ الأول: قولهم: فلان سَمِيّ فلان أي: مسمى باسمه. فمن كان اسمهما واحدًا فكلاهما سمي الآخر أي مسمى باسمه.

والثاني: إطلاق السمِيّ يعني المسامي أي المماثل في السمو والرفعة والشرف، وهو فعيل بمعنى مفاعل من السمو بمعنى العلو والرفعة، ويكثر في اللغة إتيان الفعيل بمعنى المفاعل؛ كالقعيد والجليس بمعنى: المقاعد والمجالس، والأكيل والشريب بمعنى: المؤاكل والمشارب، وكذلك السمي بمعنى المسامي أي المماثل في السمو. فإذا علمت ذلك؛ فاعلم أن قوله هنا: ﴿ لَمْ بَعْعَلُ لَهُ مِن فهو فَي السمه؛ فهو أول من كان اسمه يحيى، وقول من قال: إن معناه لم نجعل له أول من كان اسمه يحيى، وقول من قال: إن معناه لم نجعل له سميًا أي نظيرًا في السمو والرفعة، غير صواب؛ لأنه ليس بأفضل سميًا أي نظيرًا في السمو والرفعة، غير صواب؛ لأنه ليس بأفضل

من إبراهيم وموسى ونوح، فالقول الأول هو الصواب. وممن قال به ابن عباس وقتادة والسدي وابن أسلم وغيرهم. ويروى القول الثاني عن مجاهد وابن عباس أيضًا. وإذا علمت أن الصواب أن معنى قوله: ﴿ لَمْ بَعَعَلَ لَهُ مِن قَبُلُ سَمِيًّا ﴾ أي: لم نسم أحدًا باسمه قبله؛ فاعلم أن قوله: ﴿ رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعَبُدُهُ وَاصْطَلِر لِعِبَدَرَةِ قَلَ تَعَلَم لَهُ سَمِيًّا ﴿ رَبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما فَأَعَبُدُهُ وَاصْطَلِر لِعِبَدَرَةِ قَلَ لَعُلَم الله نظير ولا مماثل لِعِبَدَرَةِ قَلَ لَعُلَم الله نظير ولا مماثل يساميه في العلو والعظمة والكمال على التحقيق. وقال بعض العلماء: وهو مروي عن ابن عباس ﴿ هَلَ تَعَلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴿ نَ ﴾ هل تعلم أحدًا يسمّى باسمه الرحمن جل وعلا. والعلم عند الله تعالى / .

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِ عَاقِدًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِعِتِيًّا ﴿ ﴾ .

عسيًا وعسوًا. وكل متناه إلى غاية في كبر أو فساد أو كفر فهو عات وعاس.

## تنبيه

فإن قيل: ما وجه استفهام زكريا في قوله: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَمُ ﴾ مع علمه بقدرة الله تعالى على كل شيء.

فالجواب من ثلاثة أوجه قد ذكرناها في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة «آل عمران» وواحد منها فيه بُعد، وإن رُوِيَ عن عكرمة والسدي وغيرهما.

الأول: أن استفهام زكريا استفهام استخبار واستعلام؛ لأنه لا يعلم هل الله يأتيه بالولد من زوجه العجوز على كبر سنهما على سبيل خرق العادة. أو يأمره بأن يتزوج شابة، أو يردهما شابين؟ فاستفهم عن الحقيقة ليعلمها. ولا إشكال في هذا، وهو أظهرها /.

717

الثاني: أن استفهامه استفهام تعجب من كمال قدرة الله تعالى.

الثالث: وهو الذي ذكرنا أن فيه بعدًا هو ما ذكره ابن جرير عن عكرمة والسدي: من أن زكرياء لما نادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب أن الله يبشرك بيحيى، قال له الشيطان: ليس هذا نداء الملائكة، وإنما هو نداء الشيطان، فداخل زكرياء الشك في أن النداء من الشيطان، فقال عند ذلك الشك الناشيء عن وسوسة الشيطان قبل أن يتيقن أنه من الله: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَمُ ﴾ ولذا طلب الآية من الله على ذلك بقوله: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلَ لِي عَلَي ذَكِ بَالله على زكرياء الآية.

نداء الملائكة بنداء الشيطان.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿عِتِيًّا ﴾ أصله عتوًا، فأبدلت الواو ياء. ومن إطلاق العتيّ على الكبر المتناهي قول الشاعر:

إنما يعذر الوليد ولا يعم خدر من كان في الزمان عتيًا

وقراءة «عسيا» بالسين شاذة لا تجوز القراءة بها. وقال القرطبي: وبها قرأ ابن عباس، وهي كذلك في مصحف أبي.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَيَّ هَيِّنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَهُ تَكُ شَنْعًا ﴿ ﴾ .

هذا الذي ذكره تعالى في هذه الآية الكريمة؛ ذكره أيضًا في «آل عمران» في قوله: ﴿ قَالَ كَذَالِكَ ٱللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴿ ﴾ وقوله في هذه الآية الكريمة ﴿ كَذَلِكَ ﴾ للعلماء في إعرابه أوجه:

الأول: أنه خبر مبتدأ محذوف، وتقديره: الأمر كذلك، ولا محالة أن تلد الغلام المذكور. وقيل: الأمر كذلك أنت كبير في السن، وامرأتك عاقر. وعلى هذا فقوله: ﴿ قَالَرَبُّكَ ﴾ ابتداء كلام.

الوجه الثاني: أن ﴿ كَذَلِكَ ﴾ في محل نصب بـ ﴿ قَالَ ﴾ وعليه فالإشارة بقوله: «ذلك» إلى مبهم يفسره قوله: ﴿ هُوَ عَلَيَّ 717 هَيَّنُّ ﴾ ونظيره على هذا / القول قوله تعالى: ﴿ وَفَضَيِّنَآ إِلَيْهِ ذَالِكَ ﴿ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَتَوُلآءِ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ ۞ ۞ ، وغير هـٰـذين من أوجه إعرابه تركناه لعدم وضوحه عندنا. وقوله: ﴿ هُوَ عَلَىَّ هَـبِّنُّ ﴾ أي يسير سهل.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن فَبَلُ وَلَمْ

تَكُ شَيْعًا ﴿ ﴾ أي: ومن خلقك ولم تك شيئًا فهو قادر على أن يرزقك الولد المذكور كما لا يخفى. وهذا الذي قاله هنا لزكرياء: من أنه خلقه ولم يك شيئًا؛ أشار إليه بالنسبة إلى الإنسان في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿ أَوَلَا يَذَكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا ﴿ ). ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ هَلُ أَتَى عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمَ يَكُن شَيْعًا مَنْ أَدُورًا ﴿ ) ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَمْ تَكُ شَيْعًا ﴿ ﴾ دليل على أن المعدوم ليس بشيء؛ ونظيره قوله تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا جَاءَمُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْعًا ﴾ ، وهذا هو الصواب. خلافًا للمعتزلة القائلين: إن المعدوم الممكن وجوده شيء ، مستدلين لذلك بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَا آمَرُهُ وَإِذَا آرَادَ شَيّعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّ مَا قالوا: قد سماه الله شيئًا قبل أن يقول له كن فيكون ، وهو يدل على أنه شيء قبل وجوده . ولأجل هذا قال الزمخشري في تفسير هذه الآية: لأن المعدوم ليس بشيء . أو ليس شيئًا يعتد به ؛ كقولهم : عجبت من لا شيء . وقول الشاعر :

وضاقت الأرض حتى كان هاربهم إذا رأى غير شيء ظنه رجلا

لأن مراده بقوله: غير شيء، أي إذا رأى شيئًا تافهًا لا يعتد به كأنه لا شيء لحقارته ظنه رجلًا؛ لأن غير شيء بالكلية لا يصح وقوع الرؤية عليه. والتحقيق هو ما دلت عليه هذه الآية وأمثالها في القرآن: من أن المعدوم ليس بشيء؟ والجواب عن استدلالهم بالآية: أن ذلك المعدوم لما تعلقت الإرادة بإيجاده، صار تحقق وقوعه كوقوعه بالفعل، كقوله: ﴿ أَنَ أَمْرُ اللّهِ فَلَا شَتَعَجِلُوهُ ﴾، وقوله:

﴿ وَنُفِخَ فِى الصُّورِ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَأَشَرَقَتِ / اَلْأَرْضُ بِثُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٢١٨ الْكِنْبُ وَجِأَى َ وَالله الله الآية ، وقوله: ﴿ وَسِيقَ اللّذِينَ كَعَرُوٓاً . . ﴾ الآية ، وقوله: ﴿ وَسِيقَ اللّذِينَ كَعَمْرُوٓاً . . ﴾ الآية ، وأمثال ذلك . كل هذه الأفعال الماضية الدالة على الوقوع بالفعل فيما مضى: أطلقت مرادًا بها المستقبل؛ لأن تحقق وقوع ما ذكر صيره كالواقع بالفعل . وكذلك تسميته شيئًا قبل وجوده لتحقق وجوده بإرادة الله تعالى .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿وَقَدَّ خَلَقَتُكَ مِن قَبْلُ﴾ قرأه عامة السبعة ما عدا حمزة والكسائي ﴿ خَلَقَتُكَ ﴾ بتاء الفاعل المضمومة التي هي تاء المتكلم. وقرأه حمزة والكسائي: (وقد خلقناك) بنون بعدها ألف، وصيغة الجمع فيها للتعظيم.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱجْعَكُلَ لِيَّ ءَايَةً قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلَاثَ لَيَ لَيَ الْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاسَ ثَلَاثَ لَيَالِ سَوِيًّا ﴿ ﴾.

المراد بالآية هنا: العلامة، أي اجعل لي علامة أعلم بها وقوع ما بشرت به من الولد. قال بعض أهل العلم: طلب الآية على ذلك لتتم طمأنينته بوقوع ما بشر به. ونظيره على هذا القول قوله تعالى عن إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْقَ قَالَ إِبْرَهِمُ أَنْ أَلُولَ لَيْظُمُهِنَّ قَلْبِي ﴾. وقيل: أراد بالعلامة أن يعرف ابتداء حمل امرأته ؟ لأن الحمل في أول زمنه يخفى .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ ءَايَتُكَ أَلَا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَثَ لَكِمْ النَّاسَ ثَلَثَ لَيَ الرِسَوِتَا ﴿ عَلَى النَاسِ اللهِ النَّاسِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ الكلام فلا تطيقه ثلاث ليال بأيامهن في حال كونك سويًا، أي سوي الخلق، سليم الجوارح، ما بك خرس ولا بكم ولكنك

ممنوع من الكلام على سبيل خرق العادة، كما قدمنا في «آل عمران». أما ذكر الله فليس ممنوعًا منه بدليل قوله في «آل عمران»: ﴿ وَانْكُر رَبُّ كَ كَثِيرًا وَسَبِّحَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكِرِ رَبُّ ﴾. وقول من قال: إن معنى قوله تعالى: ﴿ ثَلَاثَ لَيَالِ سَوِيًّا ﴿ ثَبَّ ثَلاثُ ليال متتابعات؛ غير صواب، بل معناه هو ما قدمنا من كون اعتقال لسانه / عن كلام قومه ليس لعلة ولا مرض حدث به؛ ولكن بقدرة الله تعالى وقد قال تعالى هنا: ﴿ ثُلَاثَ لَيَالٍ ﴾ ولم يذكر معها أيامها، ولكنه ذكر الأيام في «آل عمران»، في قوله: ﴿ قَالَ ءَايَتُكُ أَلّا تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيّامٍ ﴾ الآية. فدلت الآيتان على أنها ثلاث ليالي بأيامهن.

الكريمة. وإطلاق الوحي على الكتابة مشهور في كلام العرب، ومنه قول لبيد بن ربيعة في معلقته:

فمدافع الريَّان عُرِّي رسمُها خلقًا كما ضمن الورجيَّ سلامها

فقوله «الوُحِيّ» بضم الواو وكسر الحاء وتشديد الياء، جمع وَحْي بمعنى الكتابة. وقول عنترة:

كوَحْي صحائف من عهد كسرى فأهداها لأعجم طَمْطَمِي وقول ذي الرمة:

سوى الأرْبُعِ الدُّهْم اللواتي كأنها بقيةُ وَحْي في بطونِ الصحائفِ/ ٢٢٠ وقول جرير:

كَأَنَّ أَخَا الكتاب يخطُّ وحيًا بكافٍ في منازلها ولام \* قوله تعالى: ﴿ فَنَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأُوْحَى إِلْيَهِمْ أَن سَبّحُوا بُكُرَةً وَعَشِيًا ﴿ فَا لَهُمْ مَا لَكُمْ اللّهِ مَا لَكُمْ مُوا بُكُرَةً وَعَشِيًا ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن زكرياء خرج على قومه من المحراب فأشار إليهم، أو كتب لهم: أن سبحوا الله أول النهار وآخره. وقد بين تعالى النهار وآخره. فالبكرة أول النهار، والعشي آخره. وقد بين تعالى في «آل عمران» أن هذا الذي أمر به زكرياء قومه بالإشارة أو الكتابة من التسبيح بكرة وعشيًا: أن الله أمر زكرياء به أيضًا، وذلك في قوله: ﴿ وَأَذَكُرُ رَبَّكَ كَثِيرًا وَسَيِّحَ بِالْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكَارِ إِنَّ ﴾. والظاهر أن هذا المحراب الذي خرج منه على قومه هو المحراب الذي بشر بالولد وهو قائم يصلي فيه، المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَنَادَتُهُ بِالْولد وهو قائم يصلي فيه، المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَنَادَتُهُ

ٱلْمَلَيَهِكَةُ وَهُو قَايِمٌ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ . قال أبو عبدالله القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية: والمحراب: أرفع المواضع، وأشرف المجالس. وكانوا يتخذون المحاريب فيما ارتفع من الأرض اهد. وقال الجوهري في صحاحه: قال الفراء: المحاريب: صدور المجالس، ومنه سمي محراب المسجد، والمحراب: الغرفة. قال وضاح اليمن:

ربـــة محـــراب إذا جئتهـــا لــم ألقهــا أو أرتقــي سلمًــا ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَلِّرِيَّا ٱلْمِحْرَابَ﴾ الآبة.

## تنبيه

أخذ بعض أهل العلم من هذه الآية الكريمة: مشروعية ارتفاع الإمام على المأمومين في الصلاة؛ لأن المحراب موضع صلاة زكرياء، كما دل عليه قوله: ﴿ وَهُو قَابِمٌ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ ﴾. والمحراب أرفع من غيره، فدل ذلك على ما ذكر. قال أبو عبذالله القرطبي في تفسيره: هذه الآية تدل على أن ارتفاع إمامهم على المأمومين كان مشروعًا عندهم. وقد اختلف في هذه / المسألة فقهاء الأمصار، فأجاز ذلك الإمام أحمد وغيره، متمسكًا بقصة المنبر، ومنع مالك ذلك في الارتفاع الكثير دون اليسير. وعلل أصحابه المنع بخوف الكبر على الإمام.

قلت: وهذا فيه نظر، وأحسن ما فيه ما رواه أبو داود عن همام: أن حذيفة أم الناس بالمدائن على دكان؛ فأخذ أبو مسعود

بقميصه فجبذه؛ فلما فرغ من صلاته قال: ألم تعلم أنهم كانوا ينهون عن هذا، أو ينهى عن ذلك؟ قال: بلى، ذكرت ذلك حين مددتني. وروى أيضًا عن عدي بن ثابت الأنصاري قال: حدثني رجل أنه كان مع عمار بن ياسر بالمدائن؛ فأقيمت الصلاة فتقدم عمار بن ياسر، وقام على دكان يصلي والناس أسفل منه فتقدم حذيفة فأخذ على يديه فاتبعه عمار حتى أنزله حذيفة. فلما فرغ عمار من صلاته قال له حذيفة: ألم تسمع رسول الله على يقول: «إذا أم الرجل القوم فلا يقم في مكان أرفع من مقامهم» أو نحو ذلك؟ فقال عمار: لذلك اتبعتك حين أخذت على يدي.

قلت: فهؤلاء ثلاثة من الصحابة قد أخبروا بالنهي عن ذلك، ولم يحتج أحد منهم على صاحبه بحديث المنبر؛ فدل على أنه منسوخ، ومما يدل على نسخه: أن فيه عملاً زائدًا في الصلاة وهو النزول والصعود، فنسخ كما نسخ الكلام والسلام. وهذا أولى مما اعتذر به أصحابنا من أن النبي على كان معصومًا من الكبر؛ لأن كثيرًا من الأئمة يوجدون لا كبر عندهم. ومنهم من علله بأن ارتفاع المنبر كان يسيرًا، والله أعلم. انتهى كلام القرطبي رحمه الله تعالى.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: سنتكلم هنا إن شاء الله تعالى على الأحاديث المذكورة، ونبين أقوال العلماء في هذه المسألة، وأدلتهم وما يظهر رجحناه بالدليل.

أما الحديثان اللذان ذكرهما القرطبي عن أبي داود فقد ساقهما أبو داود في سننه حدثنا أحمد بن سنان وأحمد بن الفرات أبو مسعود الرازي المَعْني / قال: ثنا يعلى ثنا الأعمش عن إبراهيم عن

همام: أن حذيفة أم الناس بالمدائن على دكان، فأخذ أبو مسعود بقميصه فجبذه، إلى آخر الحديث. ثم قال أبو داود رحمه الله: حدثنا أحمد بن إبراهيم ثنا حجاج عن ابن جريج أخبرني أبو خالد عن عدي بن ثابت الأنصاري، حدثني رجل أنه كان مع عمار بن ياسر بالمدائن. إلى آخر الحديث.

ولا يخفى أن هذا الحديث الأخير ضعيف، لأن الراوي فيه عن عمار رجل لا يدرى من هو كما ترى. وأما الأثر الأول فقد صححه غير واحد، ورُوي مرفوعًا صريحًا. قال ابن حجر في التلخيص في الكلام على الأثر والحديث المذكورين: ويعارضه ما رواه أبو داود من طريق همام: أن حذيفة أم الناس بالمدائن على دكان فأخذ أبو مسعود بقميصه فجبذه، فلما فرغ من صلاته قال: ألم تعلم أنهم كانوا ينهون عن ذلك؟ قال: بلى. وصححه ابن خزيمة وابن حبان والحاكم، وفي رواية للحاكم التصريح برفعه. ورواه أبو داود من وجه آخر، وفيه أن الإمام كان عمار بن ياسر، والذي جبذه حذيفة، وهو مرفوع لكن فيه مجهول. والأول أقوى، ويقويه ما رواه الدارقطني من وجه آخر عن همام عن أبي مسعود: في رسول الله عليه أن يقوم الإمام فوق شيء والناس خلفه أسفل منه. اهـ من التلخيص.

وقال النووي في شرح المهذب في الكلام على حديث صلاة حذيفة على الدكان وجبذ أبي مسعود له المذكور: رواه الشافعي وأبو داود والبيهقي؛ ومن لا يحصى من كبار المحدثين ومصنفيهم، وإسناده صحيح. ويقال: جذب وجبذ، لغتان مشهورتان اهـ منه.

وأما قصة المنبر التي أشار لها القرطبي، وقال: إنها حجة من يجيز ارتفاع الإمام على المأموم؛ فهي حديث سهل بن سعد: أن النبي على جلس على المنبر في أول يوم وضع، فكبر وهو عليه ثم ركع ثم نزل القهقرى فسجد وسجد الناس معه، ثم عاد حتى فرغ، فلما انصرف قال: «أيها الناس، إنما فعلت هذا لتأتموا بي، ولتعلموا صلاتي» متفق عليه.

أما أقوال الأئمة في هذه المسألة: فمذهب الشافعي فيها هو كراهة علو الإمام على المأموم. / وكذلك عكسه إلا إذا كان ذلك لغرض صحيح محتاج إليه، كارتفاع الإمام ليعلم الجاهلين الصلاة كما فعل النبي على في صلاته على المنبر، وبين أنه فعل ذلك لقصد التعليم، وكارتفاع المأموم ليبلغ غيره من المأمومين تكبيرات الإمام، فإن كان ارتفاع أحدهما لنحو هذا الغرض استحب له الارتفاع لتحصيل الغرض المذكور.

قال النووي في شرح المهذب: هذا مذهبنا، وهو رواية عن أبي حنيفة، وعنه رواية: أنه يكره الارتفاع مطلقًا، وبه قال مالك والأوزاعي. وحكى الشيخ أبو حامد عن الأوزاعي; أنه قال تبطل به الصلاة.

وأما مذهب مالك في المسألة ففيه تفصيل بين علو الإمام على المأموم وعكسه. فعلو المأموم جائز عنده. وقد رجع إلى كراهته، وبقى بعض أصحابه على قوله بجوازه. وعلو الإمام لا يعجبه. وفي المدونة قال مالك: لا بأس في غير الجمعة أن يصلي الرجل بصلاة الإمام على ظهر المسجد والإمام في داخل المسجد.

ثم كرهه. وأخذ ابن القاسم بقوله الأول. انتهى بواسطة نقل المواق في الكلام على قول خليل بن إسحاق في مختصره عاطفًا على ما يجوز: «وعلو مأموم ولو بسطح». وفي المدونة أيضًا قال مالك: إذا صلى الإمام بقوم على ظهر المسجد والناس خلفه أسفل من ذلك فلا يعجبني. انتهى بواسطة نقل المواق أيضًا. وقوله «لا يعجبني» ظاهر في الكراهة. وحمله بعضهم على المنع. وفي وجوب إعادة الصلاة قولان. ومحل الخلاف مالم يقصد المرتفع بارتفاعه التكبر على الناس، فإن قصد ذلك بطلت صلاته عندهم إمامًا كان أو مأمومًا. وهذه المسألة ذكرها خليل بن إسحاق في مختصره في قوله: «وعلو مأموم ولو بسطح لا عكسه، وبطلب بقصد إمام ومأموم به الكبر إلا بكشبرِ اهـ. وقوله «إلا بكشبر» يعني إلا أن يكون الارتفاع بكشبر، ونحو الشبر عظم الذراع عندهم. ومحل جواز الارتفاع اليسير المذكور مالم يقصد به الكبر. فقوله «إلا بكشبر» مستثنى من قوله «لا عكسه» لا من مسألة قصده الكبر فالصلاة فيها باطلة عندهم مطلقًا: قال المواق في شرحه لكلام / خليل المذكور من المدونة: كره مالك وغيره أن يصلى الإمام على شيء أرفع مما يصلي عليه من خلفه، مثل الدكان يكون في المحراب ونحوه. قال ابن القاسم: فإن فعل أعادوا أبدًا، لأنهم يعبثون إلا أن يكون ذلك دكانًا يسير الارتفاع مثل ما كان عندنا بمصر فتجزئهم الصلاة. قال أبو محمد: مثل الشبر وعظم الذراع؛ إلى أن قال: وانظر إذا صلى المقتدي كذلك أعني على موضع مرتفع قصدًا إلى التكبر عن مساواة الإمام. قال ابن بشير: صلاته أيضًا باطلة. اهـ محل الغرض منه. وقول ابن القاسم «لأنهم يعبثون» يعني برفع ذلك البنيان الذي

يصلي عليه الإمام، كما قال تعالى عن نبيه هود مخاطبًا لقومه عاد: ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِبِعٍ ءَايَةً تَعْبَثُونَ ﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَعَلَّدُونَ ﴿ وَإِذَا اللَّهُ مَا الْإِمام طائفة من المصلين سائر الناس، أعني ليست من أشراف الناس وأعيانهم، ففي نفي الكراهة بذلك خلاف عندهم وإليه أشار خليل في مختصره بقوله: «وهل يجوز إن كان مع الإمام طائفة كغيرهم تردد». هذا هو حاصل مذهب مالك في هذه المسألة.

وأما مذهب أبي حنيفة في هذه المسألة: فهو أن ارتفاع كل من الإمام والمأموم على الآخر مكروه. وقال الطحاوي: لا يكره على الإمام، ومحل الكراهة عند الحنفية في الارتفاع غير اليسير، ولا كراهة عندهم في اليسير. وقدر الارتفاع الموجب للكراهة عندهم قدر قامة، ولا بأس بما دونها، ذكره الطحاوي، وهو مروي عن أبي يوسف. وقيل: هو مقدر بقدر ما يقع عليه الامتياز. وقيل: مقدر بقدر ذراع اعتبارًا بالسترة. قال صاحب تبيين الحقائق: وعليه الاعتماد. وإن كان مع الإمام جماعة في مكانه المرتفع، وبقية المأمومين أسفل منهم فلا يكره ذلك على الصحيح عندهم. انتهى بمعناه من تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق.

وأما مذهب الإمام أحمد في هذه المسألة: فهو التفصيل بين علو الإمام على المأموم، فيكره على المشهور من مذهب أحمد. وبين علو المأموم على الإمام فيجوز. قال ابن قدامة في المغني: المشهور في المذهب أنه يكره أن / يكون الإمام أعلى من المأمومين، سواء أراد تعليمهم الصلاة، أو لم يرد. وهو قول مالك والأوزاعي وأصحاب الرأي. ورُوِي عن أحمد ما يدل على أنه لا

يكره. اهـ. محل الغرض منه. وقال في المغني أيضًا: فإن صلى الإمام في مكان أعلى من المأمومين فقال ابن حامد: لا تصح صلاتهم. وهو قول الأوزاعي؛ لأن النهي يقتضي فساد المنهي عنه. وقال القاضي: لا تبطل، وهو قول أصحاب الرأي. اهـ محل الغرض منه.

فإذا عرفت مذاهب الأئمة الأربعة في هذه المسألة؛ فاعلم أن حجة من كره علو الإمام على المأموم أو منعه؛ هي ما قدمنا في قصة جبذ أبي مسعود لحذيفة لمّا أمّ الناس، وقام يصلي على دكان. الحديث المتقدم. وقد بينا أقوال أهل العلم في الحديث المذكور. وحجة من أجاز ذلك للتعليم حديث سهل بن سعد المتفق عليه في قصة صلاة النبي على المنبر وجواب المخالفين عن صلاته على المنبر بأنه ارتفاع يسير، وذلك لا بأس به، أو بأنه منسوخ كما تقدم في كلام القرطبي.

وحجة من أجاز علو المأموم على الإمام ما رُوِي عن أبي هريرة: أنه صلى بصلاة الإمام وهو على سطح المسجد. قال ابن حجر في التلخيص: رواه الشافعي عن إبراهيم بن محمد قال: حدثني صالح مولى التوأمة أنه رأى أبا هريرة يصلي فوق ظهر المسجد بصلاة الإمام في المسجد. ورواه البيهقي من حديث القعنبي عن ابن أبي ذئب عن صالح، ورواه سعد بن منصور، وذكره البخاري تعليقًا. انتهى محل الغرض من كلامه. فقد رأيت مذاهب العلماء في المسألة وأدلتهم.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: والذي يظهر \_ والله تعالى أعلم \_

وجوب الجمع بين الأدلة المذكورة، وأن علو الإمام مكروه لما تقدم. ويجمع بينه وبين قصة الصلاة على المنبر بجوازه للتعليم دون غيره. ويدل لهذا إخباره على أنه ارتفع على المنبر ليعلمهم الصلاة؛ لأنه إذا ارتفع رأوه وإذا نزل لم يره إلا من يليه، وجمع بعضهم بأن ارتفاعه على المنبر ارتفاع يسير وهو مغتفر. أما علو المأموم فقد تعارض فيه القياس مع فعل / أبي هريرة؛ لأن القياس يقتضي كراهة ارتفاع المأموم قياسًا على ارتفاع الإمام وهو قياس جلي، وإذا تعارض القياس مع قول الصحابي فمن الأصوليين من يقول بتقديم القياس، وهو مذهب مالك وجماعة، ومنهم من يقول بتقديم قول الصحابي. ولاشك أن الأحوط تجنب علو كل واحد من الإمام والمأموم على الآخر. والعلم عند الله تعالى.

و ﴿ أَن ﴾ في قوله: ﴿ فَأُوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُوا ﴾ هي المفسرة. والمعنى أن ما بعدها يفسر الإيحاء المذكور قبلها. فهذا الذي أشار لهم به هو الأمر بالتسبيح بكرة وعشيًا، وهذا هو الصواب. ويحتمل أن تكون مصدرية بناء على أن «أن» المصدرية تأتي مع الأفعال الطلبية ؛ وعليه فالمعنى: أوحى إليهم، أي أشار إليهم بأن سبحوا، أي بالتسبيح أو كتب لهم ذلك بناء على القول بأن المراد به الكتابة، وكونها مفسرة هو الصواب. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ يَهِجَهَىٰ خُذِ ٱلۡكِتَابَ بِقُوَّةً وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًّا ﴿ وَحَنَانَا مِن لَدُنَّا وَزَكُوْةً وَكَاكَ تَقِيًّا ﴿ وَبَرًّا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُن جَبَّارًا عَصِيًّا ﴿ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَكَا لَكُن جَبَّارًا عَصِيًّا ﴿ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا ﴿ وَكَا لَا يَكُن جَبَّارًا عَلَيْهِ مَا يُعْمَلُهُ عَلَيْهِ مِنْ مُولِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴿ وَكَا لَهِ عَلَيْهِ مَا لِمُولِدًا وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴿ وَكَا لَكُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا لَكُنْ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ مَا لَهُ وَلَوْ مَا يَعْمُونُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ كُولًا اللَّهِ وَلَمْ يَكُن جَبَّارًا وَلَهُ وَلَوْ مَا يَعْمُونُ وَيُوا مِنْ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ يَعْمُونُ وَيَوْمَ يُعْمَلُوا وَلَهُ مَا عَلَيْهِ وَلَوْ لَكُونُ مَا اللَّهُ وَلَوْلَ لَكُونُ وَيُوا مِنْ إِلَيْهُ وَلَوْلَا لَهُ وَلَوْلَ اللَّهُ وَلَوْلَ لَكُونُ وَلَوْلَا لَا إِلَيْهِ مِنْ إِلَيْهِ وَلَوْلَ اللَّهُ عَالِهُ وَلَوْلَكُونُ وَلَوْلُونُ وَيُوا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَلَا لَكُونُ وَكُونُ وَلَوْلًا لَهُ وَلَا لَا لِكُونُ إِلَالَالِكُونُ اللَّهُ وَلَا لَا إِلَيْكُولُ اللَّهُ وَلَوْلًا لَكُونُ وَلَوْلًا وَلَوْلًا لَكُونُونُ وَيُوا لَا اللَّهُ عَلَيْكُولُولًا لَا إِلَا لَهُ عَلَيْهِ وَلَوْلًا لَكُونُ وَلَوْلًا لَكُونُ وَلَوْلًا لَكُونُ اللَّهُ وَلَا لَا إِلَالِهُ لَا لِلْمُولِلْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولًا لَولِهُ لَا لَهُ وَلَوْلًا لَهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ لِللَّهُ لَا لَهُ لِلْمُولِلِهُ لِلْمُولِلِهُ لِلْمُولِلْكُولُولُولُولُولُولُولًا لَهُ لِللَّهُ لِلْمُولِلَا لَهُ لِلْمُولِلِهُ لَا لِلْمُؤْلِلَالِهُ لِلْكُلِّهِ لَا لَا لَاللّهُ لِلْمُولِلِهُ لَلْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولًا لَاللَّهُ لَا لَهُ لَلَّهُ لَا لَاللَّالِمُولِلْلِهُ لَلَّهُ لَلَالِهُ لَلَّهُ لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَا لَاللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُولِلَّا لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَلْمُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَا لَاللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّا لَاللَّهُ لِلْمُلْلِلَالِهُ لَلْلِهُ لِلْلَّهُ لَلَّهُ لَلَّا لَهُ لَلَّالِهُ لَلْلَهُ لَ

اعلم أولاً: أنا قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من

أنواع البيان التي تضمنها أن يذكر شيء مع بعض صفاته وله صفات أخر مذكورة في موضع آخر، فإنا نبينها، وقد مر فيه أمثلة كثيرة من ذلك، وأكثرها في الموصوفات من أسماء الأجناس لا الأعلام، وربما ذكرنا ذلك في صفات الأعلام كما هنا. فإذا علمت ذلك؛ فاعلم أنه تعالى ذكر في هذه الآية الكريمة بعض صفات يحيى، وقد ذكر شيئًا من صفاته أيضًا في غير هذا الموضع. وسنبين إن شاء الله المراد بالمذكور منها هنا، والمذكور في غير هذا الموضع.

۲۲۷ فقوا له: بقوة علم عقا بمو

اعلم أنه هنا وصفه بأنه قال له: ﴿ يَنيَحْيَى خُذِ ٱلْكِتَبَ بِهُوَّوَ ﴾ ووصفه بقوله: ﴿ وَ وَ الْكُتَبَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ فقوله: ﴿ يَنيَحْيَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ فقوله عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحَكُمَ ﴾ أي أعطيناه الحكم، وللعلماء في المراد بالحكم أقوال متقاربة، مرجعها إلى شيء واحد، وهو أن الله أعطاه الفهم في الكتاب؛ أي إدراك

ما فيه والعمل به في حال كونه صبيًا. قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: ﴿وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴿ كَابُ أَي الفهم والعلم والجد والعزم، والإقبال على الخير والإكباب عليه، والاجتهاد فيه وهو صغير حدث. قال عبدالله بن المبارك قال معمر: قال الصبيان ليحيى بن زكريا: اذهب بنا نلعب، فقال: ما للعب خلقنا! فلهذا أنزل الله ﴿وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴿ وَالله ابن جرير الطبري رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: ﴿وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴿ وَالله بن على الله في عالى ذكره: وأعطيناه الفهم بكتاب الله في حال صباه قبل بلوغه أسنان الرجال. وقد حدثنا أحمد بن منيع قال: حدثنا عبدالله بن المبارك قال: أخبرني معمر ولم يذكره عن أحد في هذه الآية المبارك قال: أخبرني معمر ولم يذكره عن أحد في هذه الآية ﴿وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴿ وَالله الزمخشري في الكشاف: ﴿ وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحُكُمُ الله الزمخشري في الكشاف: ﴿ وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحُكُمُ ﴾ أي الحكمة، ومنه قول نابغة ذبيان:

احكُم كحكم فتاةِ الحيِّ إذ نظرت إلى حمامٍ شِراعٍ واردِ الثَّمَدِ

وقال أبو حيان في البحر في تفسير هذه الآية: والحكم النبوة، أو حكم / الكتاب، أو الحكمة، أو العلم بالأحكام. أو اللب وهو العقل، أو آداب الخدمة، أو الفراسة الصادقة. أقوال.

777

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: الذي يظهر لي: هو أن الحكم العلم النافع والعمل به، وذلك بفهم الكتاب السماوي فهمًا صحيحًا، والعمل به حقًا، فإن هذا يشمل جميع أقوال العلماء في الآية الكريمة. وأصل معنى ﴿ ٱلْحَكْمَ ﴾ المنع، والعلم النافع والعمل

به يمنع الأقوال والأفعال من الخلل والفساد والنقصان.

وقوله تعالى: ﴿ صَبِيتًا ﴿ فَ أَي لَم يَبَلَغُ، وَهُو الظَّاهُرِ. وَقَيْلُ: صَبِيًا أَي: شَابًا لَم يَبْلُغُ سَنَ الكَهُولَة؛ ذكره أَبُو حَيَانَ وغيره، والظّاهِرِ الأول. قيل ابن ثلاث سنين، وقيل ابن سبع، وقيل ابن سنتين. والله أعلم.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿وَحَنَانَا ﴾ معطوف على ﴿ اَلَحُكُمَ ﴾ أي : وآتيناه حنانًا من لدنا. والحنان: هو ما جبل عليه من الرحمة، والعطف والعطف والعطف مشهور في كلام العرب، ومنه قولهم: حنانك وحنانيك يارب، بمعنى رحمتك. ومن هذا المعنى قول امرىء القيس:

أبنت الحارث الملك بن عمرو له ملك العراق إلى عمان ويمنحُها بنو شَمَجَى بن جَرْم مَعِيْزَهـم حنانك ذا الحنان يعنى رحمتك يا رحمان؛ وقول طرفة بن العبد:

أبا منذر أفنيت فاستبق بعضنا حنانيك بعض الشر أهون من بعض وقول منذر بن درهم الكلبي:

وأحدث عهد من أمينة نظرة على جانب العلياء إذ أنا واقف فقالت حنان ما أتى بك هلهنا أذو نسب أم أنت بالحي عارف فقوله «حنان» أي: أمرى حنان؛ أي رحمة لك وعطف وشفقة

فقوله «حيال» أي . أمري حيان؛ أي رحمه لك وعطف وسقة ٢٢٩ عليك، وقول الحطيئة أو غيره / :

تحنَّنْ على هداك المليك فإن لكل مقام مقالا

وقوله تعالى: ﴿ مِن لَدُنا ﴾ أي من عندنا. وأصح التفسيرات في قوله: ﴿ وَزَكُوة ﴾ أنه معطوف على ما قبله، أي: أو أعطيناه زكاة، أي طهارة من أدران الذنوب والمعاصي بالطاعة، والتقرب إلى الله بما يرضيه. وقد قدمنا في سورة «الكهف» الآيات الدالة على إطلاق الزكاة في القرآن بمعنى الطهارة، فأغنى ذلك عن إعادته هنا. وقال أبو عبدالله القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية: ﴿ وَزَكُوة ﴾ الزكاة: التطهير والبركة والتنمية في وجوه الخير؛ أي جعلناه مباركًا للناس يهديهم. وقيل المعنى: زكيناه بحسن الثناء عليه كما يزكي الشهود إنسانًا. وقيل: «زكاة» صدقة على أبويه؛ قاله ابن قتيبة. انتهى كلام القرطبي. وهو خلاف التحقيق في معنى وأعطيناه زكاة أي طهارة من الذنوب والمعاصي بتوفيقنا إياه للعمل وأعطيناه زكاة أي طهارة من الذنوب والمعاصي بتوفيقنا إياه للعمل بما يرضي الله تعالى. وقول من قال من العلماء: بأن المراد بالزكاة في الآية العمل الصالح، راجع إلى ما ذكرنا؛ لأن العمل الصالح في الآية العمل الطهارة من الذنوب والمعاصي.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَكَانَ تَقِيّاً ﴿ أَي : ممتثلًا لأوامر ربه مجتنبًا كل ما نهى عنه؛ ولذا لم يعمل خطيئة قط، ولم يلم بها، قاله القرطبي وغيره عن قتادة وغيره. وفي نحو ذلك أحاديث مرفوعة، والظاهر أنه لم يثبت شيء من ذلك مرفوعًا، إما بانقطاع، وإما بعنعنة مدلس: وإما بضعف راو، كما أشار له ابن كثير وغيره. وقد قدمنا معنى التقوى مرارًا وأصل مادتها في اللغة العربية.

وقوله تعالى: ﴿ وَبَرُّا بِوَلِدَيْهِ ﴾ البَرَّ بالفتح هو فاعل البر ـ بالكسر ـ

كثيرًا، أي: وجعلناه كثير البر بوالديه، أي محسنًا إليهما، لطيفًا بهما، لين الجانب لهما. وقوله: ﴿ وَبَرَّا ﴾ معطوف على قوله: ﴿ وَبَرَّا عَصِيبًا ﴿ فَيَكُن جَبَّارًا عَصِيبًا ﴿ فَي لَم يكن مستكبرًا عن طاعة ربه وطاعة والديه، ولكنه كان / مطيعًا لله، متواضعًا لوالديه، قاله ابن جرير. والجبار: هو كثير الجبر، أي القهر للناس، والظلم لهم. وكل متكبر على الناس يظلمهم، فهو جبار. وقد أطلق في القرآن على شديد البطش في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشَتُم بَا فَي القرآن على من يتكرر منه القتل في قوله: ﴿ وَإِذَا بَطُشْتُم بَطَاهُم أَن نَفُسًا بِالْأَمْسِ إِن تُرِيدُ إِلّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ ﴾ والظاهر أن قوله: ﴿ عَصِيبًا إِن كُونَ جَبَّارًا فِي الله الواو ياء وأدغمت في الياء على القاعدة التصريفية المشهورة؛ التي عقدها ابن مالك في الخلاصة بقوله:

إن يسكنِ السابقُ من واوٍ ويا واتَّصلا ومن عُرُوضٍ عَرِيا فياءً الواوَ اقلبنَّ مُلْعُمًا وشذَّ مُعْطَى غيرَ ما قد رُسِما

فأصل ﴿عَصِيًّا ﴿ ﴾ على هذا «عصويًا» كصبور، أي كثير العصيان. ويحتمل أن يكون أصله فعيلاً وهي من صيغ المبالغة أيضًا، قاله أبو حيان في البحر.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيُوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبَعَثُ حَيَّا ﴿ ﴾ قال ابن جرير: وسلام عليه، أي: أمان له. وقال ابن عطية: والأظهر عندي أنها التحية المتعارفة، فهي أشرف من الأمان؛ لأن الأمان متحصل له بنفي العصيان عنه وهو أقل درجاته، وإنما الشرف في أن سلم الله عليه وحيًّاه في المواطن 77.

التي الإنسان فيها في غاية الضعف والحاجة، وقلة الحيلة والفقر إلى الله تعالى عظيم الحول. انتهى كلام ابن عطية بواسطة نقل القرطبي في تفسير هذه الآية. ومرجع القولين إلى شيء واحد؛ لأن معنى سلام التحية، الأمانُ والسلامة مما يكره. وقول من قال: هو الأمان، يعنى أن ذلك الأمان من الله. والتحية من الله معناها الأمان والسلامة مما يكره. والظاهر المتبادر أن قوله: ﴿ وَسَلَمُّ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ﴾ تحية من الله ليحيى ومعناه الأمان والسلامة. وقوله: ﴿ وَسَلَامُ عَلَيْهِ ﴾ مبتدأ، وسوغ الابتداء به وهو نكرة أنه في معنى الدعاء، وإنما خص هذه الأوقات الثلاثة بالسلام التي هي وقت ولادته، ووقت موته، ووقت بعثه، في قوله: ﴿ يَوْمَ وُلِدَ / وَيَوْمَ يَمُوتُ . . ﴾ الآية، لأنها أوحش من غيرها. قال سفيان بن عيينة: أوحش ما يكون المرء في ثلاثة مواطن: يوم يولد فيرى نفسه خارجًا مما كان فیه، ویوم یموت فیری قومًا لم یکن عاینهم، ویوم یُبْعَث فیری نفسه في محشر عظيم. قال: فأكرم الله فيها يحيى بن زكريا فخصه بالسلام عليه فيها. رواه عنه ابن جرير وغيره. وذكر ابن جرير الطبري في تفسير هذه الآية بإسناده عن الحسن رحمه الله قال: إن عيسى ويحيى التقيا فقال له عيسى: استغفر لي، أنت خير مني. فقال الآخر: استغفر لي، أنت خير مني. فقال عيسي: أنت خير مني، سلَّمْتُ على نفسي وسلَّمَ الله عليك. وقد نقل القرطبي هذا الكلام الذي رواه ابن جرير عن الحسن البصري رحمه الله تعالى. ثم قال: انتزع بعض العلماء من هذه الآية في التسليم فضل عيسى بأن قال: إدلاله في التسليم على نفسه ومكانته من الله تعالى التي اقتضت ذلك حين قرر وحكى في محكم التنزيل أعظم في المنزلة

من أن يُسَلَّم عليه، قال ابن عطية: ولكل وجه. انتهى كلام القرطبي. والظاهر أن سلام الله على يحيى في قوله: ﴿ وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ ﴾ الآية أعظم من سلام عيسى على نفسه في قوله: ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يُوْمَ وُلِدَتُ وَيُوْمَ أَمُوتُ وَيُوْمَ أَبْعَثُ حَيَّا ﴿ كَا هُو ظاهر.

#### تنبيه

الفتحة في قوله: ﴿ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴿ يَ ﴾ يحتمل أن تكون في الظروف الثلاثة فتحة إعراب نصبًا على الظرفية. ويحتمل أن تكون فتحة بناء لجواز البناء في نحو ذلك، والأجود أن تكون فتحة ﴿ يَوْمَ وُلِدَ ﴾ فتحة بناء، وفتحة ﴿ وَيُوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبُعَثُ ﴾ فتحة نصب؛ لأن بناء ما قبل الفعل الماضي أجودُ من إعرابه، وإعراب ما قبل المضارع والجملة الاسمية أجودُ من بنائه، كما عقده في الخلاصة بقوله:

وأبنِ أو ٱعْرِب ما كإذْ قد أُجْرِيا واخترْ بنا متلُو فِعْلِ بُنيا وقَبْلَ فِعْلِ مُنيدا وقَبْلَ فِعْلِ معربٍ أو مُبْتدا أعْرِب ومَنْ بنى فَلَن يُقَنّدا /

والأحوال في مثل هذا أربعة:

الأول: أن يضاف الظرف المذكور إلى جملة فعلية فعلها مبني بناء أصليًا وهو الماضي، كقول نابغة ذبيان:

على حين عاتبت المشيب على الصِّبا فقلت ألمَّا أَصْحُ والشيبُ وازع فبناء الظرف في مثل ذلك أجود، وإعرابه جائز.

الثاني: أن يضاف الظرف المذكور إلى جملة فعلية فعلها مبني

بناء عارضًا، كالمضارع المبني لاتصاله بنون النسوة؛ كقول الآخر: لأجتذِبَنْ منهنَ قلبي تحلُّما على حين يستصبين كلَّ حليم وحكم هذا كما قبله.

الثالث: أن يضاف إلى جملة فعلية فعلها معرب؛ كقول أبي صخر الهذلي:

إذا قلت هذا حين أسلو يهيجني نسيم الصبا من حيث يطَّلع الفجر فإغراب مثل هذا أجود، وبناؤه جائز.

الرابع: أن يضاف الظرف المذكور إلى جملة اسمية؛ كقول الشاعر:

ألم تعلمي يا عمرك الله أنني كريم على حين الكرام قليل وقول الآخر:

تذكر ما تذكر من سليمي على حين التواصل غير دان

وحكم هذا كما قبله. واعلم أن هذه الأوجه إنما هي في الظرف المبهم الماضي. وأما إن كان الظرف المبهم مستقبل المعنى، كقوله: ﴿ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ ﴾ فإنه لا يضاف إلا إلى الجمل الفعلية دون الاسمية؛ فتكون فيه الأوجه الثلاثة المذكورة دون الرابع. وأجاز ابن مالك إضافته إلى الجملة الاسمية بقلة، كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْنَنُونَ ﴿ فَيَ النَّارِ اللَّهُ النَّارِ اللَّهُ النَّارِ اللَّهُ النَّارِ اللَّهُ النَّارِ اللهُ وقول سواد بن قارب:

وكن لي شفيعًا يوم لا ذو شفاعة بمغْنِ فتيلاً عن سوادِ بن قارب

777

لأن الظرف في الآية والبيت المذكورين مستقبل لا ماض. وقوله تعالى / في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَوْمَ يُبَعَثُ حَيَّا ﴿ ) فَ قال أَبُو حيان: فيه تنبيه على كونه من الشهداء، لقوله تعالى فيهم: ﴿ بَلَ أَحْيَاءً عِندَرَيِهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ ﴾.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: وجه هذا الاستنباط أن الحال قيد لعاملها، وصف لصاحبها. وعليه فبعثه مقيد بكونه حيًا، وتلك حياة الشهداء، وليس بظاهر كل الظهور. والله تعالى أعلم.

هذا هو حاصل ما ذكره الله تعالى في هذه السورة الكريمة من صفات يحيى، وذكر بعض صفاته في غير هذا الموضع، كقوله في «آل عمران»: ﴿ فَنَادَتْهُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَهُوَ قَابَمُ يُصَلِّي فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَنَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّنَا مِّنَ ٱلصَّلِلِحِينَ ﴿٢٠﴾ ومعنى كونه: ﴿ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ أنه مصدق بعيسى، وإنما قيل لعيسى: كلمة؛ لأن الله أوجده بكلمة هي قوله: ﴿ كُن ﴾ فكان، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْقَنَهَا ٓ إِلَى مَرْيَمَ ﴾ الآية. وقال: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيِّكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنهُ ﴾ الآية. وهذا هو قول جمهور المفسرين في معنى قوله تعالى: ﴿ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ وقيل: المراد بـ «كلمة» الكتاب، أي: مصدقًا بكتاب الله. والكلمة في القرآن تطلق على الكلام المفيد، كَقُولُهُ: ﴿ وَتَمَّتَ كُلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْمُحْسِّنَى ﴾ ، وقولُهُ: ﴿ وَتَمَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقَا وَعَدْلَأُهُ، وقوله: ﴿ كُلَّا ۚ إِنَّهَا كُلِّمَةُ هُو قَآبِلُهَا ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، وباقى الأقوال تركناه لظهور ضعفه. والصواب إن شاء الله هو ما ذكرنا. وقوله: ﴿وَسَيِّيدًا ﴾ وزن السيد بالميزان الصرفي «فيعل» وأصل مادته (س و د) سكنت ياء الفيعل الزائدة قبل الواو

التي هي في موضع العين، فأبدلت الواو ياء عن القاعدة التصريفية المشار لها بقوله في الخلاصة:

## \* إن يسكن السابق من واو ويا \*

البيتين المتقدمين آنفًا. وأصله من السواد وهو الخلق الكثير. فالسيد من يطيعه، ويتبعه سواد كثير من الناس. والدليل على أن عين المادة واو / أنك تقول فيه: ساد يسود بالواو، وتقول: سودوه إذا جعلوه سيدًا. والتضعيف يردّ العين إلى أصلها، ومنه قول عامر بن الطفيل العامري:

وإني وإن كنت ابن سيد عامر وفارسها المشهور في كل موكب فما سوّدتني عامرٌ عن وراثة أبى الله أن أسمو بأم ولا أب وقال الآخر:

وإن بقوم سودوك لحاجة إلى سيد لو يظفرون بسيد

وشهرة مثل ذلك تكفي عن بيانه. والآية فيها دليل على إطلاق السيد على من ساد من الناس، وقد جاء في الصحيحين وغيرهما أن النبي علي قال في الحسن بن علي رضي الله عنهما: "إن ابني هذا سيد" الحديث. وأنه علي قلي الله عنه الله الله عنه الله

والتحقيق في معنى قوله: ﴿ وَحَصُورًا ﴾ أنه الذي حصر نفسه عن النساء مع القدرة على إتيانهن تبتلاً منه، وانقطاعًا لعبادة الله. وكان ذلك جائزًا في شرعه. وأما سنة النبي ﷺ فهي التزوج وعدم

التبتل. أما قول من قال: إن الحصور فعول بمعنى مفعول، وأنه محصور عن النساء لأنه عنين لا يقدر على إتيانهن = فليس بصحيح؛ لأن العُنَّة عيب ونقص في الرجال، وليست من فعله حتى يثني عليه بها. فالصواب إن شاء الله هو ما ذكرنا، واختاره غير واحد من العلماء. وقول من قال: إن الحصور هو الذي لا يدخل مع القوم في الميسر كما قال الأخطل:

وشارب مربح بالكأس نادمني لا بالحصور ولا فيها بسوار

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَذْكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِتًا ﴿ ﴾ .

أمر الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة: أن يذكر في الكتاب، وهو القرآن ﴿ مَرْيَمَ ﴾ حين انتبذت من أهلها مكانًا شرقيًا. وقوله: ﴿ اَنتَبَذَتَ ﴾ أي: تنجّت عنهم واعتزلتهم منفردة عنهم. وقوله: ﴿ مَكَانَا شَرْقِيًا ﴿ اَي مما يلي شرقي بيت المقدس. وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِذِ ﴾ بدل اشتمال؛ لأن الأحيان مشتملة على ما فيها اشتمال الظرف على مظروفه. قاله الزمخشري في الكشاف، واعترضه عليه أبو البقاء وأبو حيان؛ والظاهر سقوط اعتراضهما، وأن الصواب معه، والله تعالى أعلم.

ولم يذكر هنا شيئًا عن نسب "مريم" ولا عن قصة ولادتها، وبين في غير هذا الموضع أنها ابنة عمران، وأن أمها نذرت ما في بطنها محررًا، تعني لخدمة بيت المقدس، تظن أنها ستلد ذكرًا فولدت "مريم". قال في بيان كونها ابنة عمران: ﴿ وَمَرْبَمُ ٱبنتَ عِمْرَنَ الْبَيّ أَخْصَنَتْ فَرْجَهَا ﴾ الآية. وذكر قصة ولادتها في "آل عمران" في قوله: ﴿ إِذْ قَالَتِ امْرَأَتُ عِمْرَن رَبِ إِنِي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْني مُحَرَّراً فَتَقَبَّلَ مِنِيَّ إِنّكَ وَلَيْ اللّهِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَ فَلَمَ الْمَعْتَمَا قَالَتَ رَبِ إِنِي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّراً فَتَقَبَّلَ مِنِيَّ إِنّكَ أَنتَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَ فَلَمَا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنتَى وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ اللّهَ يُرَاقُ مَن يَشَاهُ بِغَيْم حِسَانٍ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَرَاقُ مِن اللّهَ اللّهُ عَلَيْهُ مَن يَشَاهُ بِغَيْم حِسَانٍ ﴿ قَالَ يَنمَنّهُ أَنَّ لَكِ هَدَانًا هَاللّهُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ وَلَا لَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَن يَشَاهُ بِغَيْم حِسَانٍ ﴿ فَالَ يَنمَنّهُ أَنَّ لَكِ هَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ جِمَا بَا فَأَرْسَلْنَا ٓ إِلَيْهَا رُوحَنَا ﴾.

أظهر الأقوال أن المراد بقوله: ﴿ رُوحَنَا ﴾ جبريل. ويدل

لذلك قوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ اَلْأَمِينُ ﴿ فَالْ اللهِ اللهِ وقوله: ﴿ قُلُ نَزَلَكُمُ رُوحُ الْقَدُسِ مِن زَيِّكَ بِالْمُوفَ اللهِ إضافة تشريف واضافته إلى الله إضافة تشريف وتكريم.

# \* قوله تعالى: ﴿ فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ ﴾.

تمثله لها بشرًا سويًا المذكور في الآية يدل على أنه ملك وليس بآدمي. وهذا المدلول صرح به تعالى في قوله: ﴿ إِذْقَالَتِ الْمَلَتَهِكَةُ يَكُمْرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِّنْهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ ﴾ الآية. وهذا الذي بشرها به هو الذي قال لها هنا: ﴿ إِنَّمَا آنَا رَسُولُ رَيِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلَامًا زَكِيًا اللَّهِ ﴾. وقوله: ﴿ بَشَرًا سَوِيًّا إِنَّ ﴾ حالان من ضمير الفاعل في قوله: ﴿ فَتَمَثَّلُ لَهَا ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَنَاْ رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَامًا زَكِيًّا إِنْ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن ذلك الروح الذي هو جبريل قال لها: إنه رسول ربها ليهب لها، أي ليعطيها (غلامًا) أي ولدًا (زكيًا) أي طاهرًا من الذنوب والمعاصي، كثير البركات. وبين في غير هذا الموضع كثيرًا من صفات هذا الغلام الموهوب لها، وهو عيسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، كقوله: ﴿إِنَّ اللّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ الشّمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي الدُّنيَا وَالْآخِرةِ وَمِنَ المُمَدِّرِي وَيُكِمَةٍ مِنْهُ النَّاسَ فِي المُمَدِوكَ فَهُ وَمِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَمُولَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْآبُرُكِ وَرَسُولًا إِلَى بَنِيَ إِسْرَهِ مِلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمَوْنَ اللّهُ اللّهُ وَالمَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالمُونَ وَالْمَوْنَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَل

وَأُنَبِّتُكُم بِمَاتَأَكُونَ وَمَاتَدَخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمُّ . . ﴿ الآية ، إلى غير ذلك من الآيات المشتملة على صفات هذا الغلام .

وقرأ هذا الحرف أبو عمرو وورش / عن نافع وقالون عنه أيضًا بخلف عنه "لِيهب" بالياء المفتوحة بعد اللام، أي: ليهب لك هو، أي ربك غلامًا زكيًا. وقرأ الباقون ﴿ لِأَهَب ﴾ بهمزة المتكلم، أي: لأهب لك أنا أيها الرسول من ربك غلامًا زكيًا. وفي معنى إسناده الهبة إلى نفسه على قراءة الجمهور خلاف معروف بين العلماء. وأظهر الأقوال في ذلك عندي: أن المراد بقول جبريل لها: ﴿ إِنَّمَا أَنَا رُسُولُ رَبِّكِ لِأَهَب لَكِ غُلَامًا زَكِيًا إِنَّ ﴾ أي: لأكون سببًا في هبة الغلام بالنفخ في الدرع الذي وصل إلى الفرج، فصار بسببه حملها عيسى. وبين تعالى في سورة "التحريم" أن هذا النفخ في فرجها في قوله تعالى: ﴿ وَمَرْمَ ٱبنتَ عِمْرَنَ الْتِي أَحْصَنَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا في فرجها. ولا ينافي ذلك قوله تعالى في "الأنبياء": ﴿ وَالَّتِيَ آحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا في فرجها. ولا ينافي ذلك قوله تعالى في "الأنبياء": ﴿ وَالَّتِيَ آحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا ﴾ لأن النفخ وصل إلى الفرج فكان فرجها في قوله ولك الله على الله ولك الله في الله الله على الفرج فكان فرجها في في الله الفي الفرج فكان فرجها في في النوب الله الفي الفرج فكان فرجها في في الفرج فكان الفخ وصل إلى الفرج فكان فرجها في فيها أنفَخْنَا فيها مِن رُّوحِنَا ﴾ لأن النفخ وصل إلى الفرج فكان

وقال بعض العلماء: قول جبريل ﴿ لِأَهَبَ لَكِ غُلَامًا ﴾ حكاية منه لقول الله جل وعلا. وعليه فالمعنى: إنما أنا رسول ربك، وقد قال لي: أرسلتك لأهب غلامًا. والأول أظهر. وفي الثاني بعد عن ظاهر اللفظ. وقال بعض العلماء: جعل الهبة من قبله لما كان الإعلام بها من قبله. وبهذا صدر القرطبي في تفسيره. وأظهرها الأول. والعلم عند الله تعالى.

منه حمل عيسى، وبهذا فسر الزمخشري في الكشاف الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَتْ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴿ } .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن مريم لما بشرها جبريل بالغلام الزكي \_عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام \_ قالت: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَامٌ ﴾ أي: كيف ألد غلامًا والحال أنى لم يمسسنى بشر. تعني: لم يجامعني زوج بنكاح، ﴿ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴿ ﴾، أي لم أك زانية. وإذا انتفى عنها مسيس الرجال حلالاً وحرامًا فكيف تحمل. والظاهر أن استفهامها استخبار واستعلام عن الكيفية / التي يكون بها حمل الغلام المذكور؛ لأنها مع عدم مسيس الرجال لم تتضح لها الكيفية. ويحتمل أن يكون استفهامها استفهام تعجب من كمالً قدرة الله تعالى، وهذا الذي ذكر الله جل وعلا عنها: أنها قالته هنا ذكره عنها أيضًا في سورة «آل عمران» في قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيَكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَيِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ وَيُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكُهْلًا وَمِنَ ٱلصَّكِلِحِينَ ﴿ ﴾ قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُّ ﴾ . واقتصارها في آية «آل عمران» على قولها: ﴿ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌّ ﴾ يدل على أن مسيس البشر المنفى عنها شامل للمسيس بنكاح والمسيس بزني، كما هو الظاهر. وعليه فقولها في سورة «مريم»: ﴿ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴿ ﴾ يظهر فيه أن قولها: ﴿ وَلَمْ أَكْ بَغِيًّا ﴾ تخصيص بعد تعميم؟ لأن مسيس البشر يشمل الحلال والحرام. وقال الزمخشري في الكشاف في تفسير قوله تعالى هنا: ﴿ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴿ ﴾: جعل المس عبارة عن النكاح الحلال لأنه كناية عنه؛ كقوله تعالى: ﴿ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ ﴾ ، ﴿ أَوْ لَنَمَسُهُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ والزنى

ليس كذلك، إنما يقال فيه: فجر بها، وخبث بها وما أشبه ذلك. وليس بقمن أن تراعى فيه الكنايات والآداب. اهـ.

والأظهر الأول، وآية آل عمران تدل عليه. ويؤيده أن لفظة ﴿ بَشَرُ ﴾ نكرة في سياق النفي فهي تعم كل بشر؛ فينتفي مسيس كل بشر كائنًا من كان. والبَغِيّ: المجاهرة المشتهرة بالزني. ووزنه «فعول» عند المبرّد، اجتمعت فيه واو وياء سبقت إحداهما بالسكون، فقلبت الواو ياء وأدغمت في الياء وكسر ما قبلها لأجل الياء كما كسرت في «عِصيّ ودليّ» جمع «عصا ودلو». كما قدمنا هذا مرارًا. والقائل بأن أصل البغيّ «فعول»، يقول: لو كان أصله «فعيلً» للحقته هاء التأنيث؛ لأنها لازمة في فعيل بمعنى فاعل. وقال ابن لحيّ في كتاب التمام: أصل البَغيّ على وزن فعيل، ولو كان / جني في كتاب التمام: أصل البَغيّ على وزن فعيل، ولو كان / فعولاً لقيل: بغو؛ كما قيل: فلان نهو عن المنكر. وعلى هذا القول فقد يجاب عن عدم لحوق تاء التأنيث: بأن البغيّ وصف مختص بالإناث. والرجل يقال فيه: باغ لا بغي؛ كما قاله أبو حيان في البحر. والأوصاف المختصة بالإناث لا تحتاج إلى تاء الفرق في البحر. والأوصاف المختصة بالإناث لا تحتاج إلى تاء الفرق بين الذكر والأنثى كحائض، كما عقده ابن مالك في الكافية بقوله:

وما من الصفات بالأنثى يخص عن تاء استغنى لأن اللفظ نص \* قوله تعالى: ﴿ قَالَ كَذَالِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَعَلَى ٓ هَـٰ يَنَ ۗ ﴾.

قد قدمنا تفسير هذه الآية مستوفى في قصة زكرياء، فأغنى عن إعادته هنا. وقول جبريل لمريم في هذه الآية: ﴿كَنَالِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَى هَيِّنَ ﴾ أي: وستلدين ذلك الغلام المبشر به من غير أن يمسًك بشر، وقد أشار تعالى إلى معنى هذه الآية في سورة «آل عمران»

في قوله: ﴿ قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُّ وَلَمْ يَمْسَسِنِي بَشَرُّ قَالَ كَذَاكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاكُونُ إِذَا فَضَى آمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ إِنَّ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلِنَجْعَكُهُ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَا وَكَاكَ أَمْرًا مُّوَاكِ أَمْرًا مُقضِيًا ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن من حِكَم خلقه عيسى من امرأة بغير زوج ليجعل ذلك آية للناس؛ أي علامة دالة على كمال قدرته. وأنه تعالى يخلق ما يشاء كيف يشاء. إن شاء خلقه من أنثى بدون ذكر كما فعل بعيسى. وإن شاء خلقه من ذكر بدون أنثى كما فعل بحواء؛ كما نص على ذلك في قوله: ﴿وَخُلَقَ مِنْهَ بُدُونَ أَنثى كما فعل بحواء؛ كما نص على ذلك في قوله: ﴿وَخُلَقَ مِنْهَ مِنَاء خلقه بدون الذكر والأنثى معًا كما فعل بآدم. وإن شاء خلقه من ذكر وأنثى كما فعل بسائر بني آدم. فسبحان الله العظيم القادر على على كل شيء! وما ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة من كونه جعل عيسى آية حيث ولدته أمه من غير زوج أشار له أيضًا في جعل عيسى آية حيث ولدته أمه من غير زوج أشار له أيضًا في «الأنبياء» بقوله: ﴿ وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا وَابْنَهُا وَابْنَهَا وَابْنَهَا وَابْنَهُا وَابْنَهُ وَابْنَهُا وَابْنَهُ وَابْنَالُهُا وَالْمُعْرِورِ وَابْنَهُ وَلَهُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِلُونَا وَالْمُؤْمُا وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ وَالْمُؤْم

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلِنَجْعَكُهُ ءَايَةً لِلنَّاسِ ﴾ فيه حذف دل المقام عليه. قال الزمخشري في الكشاف: ﴿ وَلِنَجْعَكُهُ وَ الكَشَافِ: ﴿ وَلِنَجْعَكُهُ وَ الكَشَافِ: ﴿ وَلِنَجْعَكُهُ وَ الكَشَافِ: ﴿ وَلِنَجْعَلَهُ اللّهُ للنَّاسِ فعلنا ذلك. أو هو معطوف على تعليل مضمر، أي لنبين به قدرتنا ولنجعله آية. ونحوه: ﴿ وَخَلَقَ اللّهُ ٱلسَّمَوْتِ وَاللّاَرْضَ بِالْخَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا لَكَ سَبَتُ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَكَذَلِكَ مَكَنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِمَهُ ﴾ اهد.

۲٤.

وقوله في هذه الآية: ﴿ وَرَحْمَةُ مِنْنَا ﴾ أي لمن آمن به. ومن كفر به فلم يبتغ الرحمة لنفسه، كما قال تعالى في نبينا ﷺ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكَلِمِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ أَمْرًا مَقْضِيًّا ﴾ أي: وكان وجود ذلك الغلام منك أمرًا مقضيًا، أي مقدرًا في الأزل، مسطورًا في اللوح المحفوظ لابد من وقوعه، فهو واقع لا محالة.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ فَحَمَلَتُهُ فَأَنْبَذَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا ﴿ فَأَجَاءَهَا اللَّهُ الْمَخَاصُ إِلَى جِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَلَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًّا ﴿ فَ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن مريم حملت عيسى. فقوله: ﴿ فَ فَحَمَلَتُهُ أَي: عيسى ﴿ فَأَنتَذَتَ بِهِ عَ أَي: تنحت به وبعدت معتزلة عن قومها ﴿ مَكَانًا قَصِيًّا ﴿ إِن أَي في مكانِ بعيد. والجمهور على أن المكان المذكور بيت لحم. وفيه أقوال أخر غير ذلك. وقوله: ﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ ﴾ أي: ألجأها الطلق إلى جذع ذلك، وقوله: ﴿ فَأَجَاءَهَا أَلْمَخَاضُ ﴾ أي: ألجأها الطلق إلى جذع النخلة، أي: جذع نخلة في ذلك المكان. والعرب تقول: جاء فلان، وأجاءه غيره: إذا حمله على المجيء، ومنه قول زهير:

وجار سار معتمـدًا إلينـا أجاءتـه المخافـة والـرجـاء وقول حسان رضى الله عنه / :

إذ شددنا شدة صادقة فأجأناكم إلى سفح الجبل والمخاض: الطلق، وهو وجع الولادة، وسمى مخاضًا من المخض، وهو الحركة الشديدة لشدة تحرك الجنين في بطنها إذا أراد الخروج.

وقوله: ﴿ قَالَتْ يَكَلِيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ هَلَاا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًّا ﴿ ﴾ تمنت أن تكون قد ماتت قبل ذلك ولم تكن شيئًا يذكر. فإذا عرفت معنى هاتين الآيتين، فاعلم أنه هنا لم يبين كيفية حملها به، ولم يبين هل هذا الذي تنحت عنهم من أجله، وتمنت من أجله أن تكون ماتت قبل ذلك، وكانت نسيًا منسيًا، وهو خوفها من أن يتهموها بالزني، وأنها جاءت بذلك الغلام من زنى وقعت فيه أو سلمت منه. ولكنه تعالى بين كل ذلك في غير هذا الموضع، فأشار إلى أن كيفية حملها أنه نفخ فيها فوصل النفخ إلى فرجها فوقع الحمل بسبب ذلك، كما قال: ﴿ وَمَثْيَمَ ٱبْنُتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِيَّ ٱخْصَنَتْ فَرْجُهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا﴾ وقال: ﴿ وَٱلَّتِيٓ أَحْصَنَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ المِعامِن رُّوحِنا . ﴾ الآية . والذي عليه الجمهور من العلماء: أن المراد بذلك النفخ نفخ جبريل فيها بإذن الله فحملت، كما تدل لذلك قراءة الجمهور في قوله: ﴿ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَمًا زَكِيًّا ﴿ ﴾ كما تقدم. ولا ينافي ذلك إسناد الله جل وعلا النفخ المذكور لنفسه في قوله: ﴿ فَنَفَخْنَا﴾؛ لأن جبريل إنما أوقعه بإذنه وأمره ومشيئته، وهو تعالى الذي خلق الحمل من ذلك النفخ؛ فجبريل لا قدرة له على أن يخلق الحمل من ذلك النفخ بل من(١) أجل كونه بإذنه ومشيئته وأمره تعالى، ولا يمكن أن يقع النفخ المذكور ولا وجود الحمل منه إلا بمشيئته جل وعلا \_ أسنده إلى نفسه ـ والله تعالى أعلم.

وقول من قال: إن فرجها الذي نفخ فيه الملك هو جيب

<sup>(</sup>١) المطبوعة: «وهن».

درعها؛ ظاهر السقوط، بل النفخ الواقع في جيب الدرع وصل إلى الفرج المعروف فوقع الحمل.

وقد بين تعالى في مواضع أخر، أن ذلك الذي خافت منه وهو قذفهم / لها بالفاحشة؛ قد وقعت فيه، ولكن الله برأها، وذلك كقوله عنهم: ﴿قَالُواْ يَكَمْرْيَكُمْ لَقَدْ جِئْتِ شَيْعًا فَرِيّاً ﴿ يَكُونُ عَالَوا لَهُ عَنْهُمْ : ﴿ يَتَأَخْتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ اللهُ الولد؟ وكقوله الفاحشة، وقوله عنهم: ﴿ يَتَأَخْتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ الْمَرَأُ سَوْءٍ وَمَا كَانَتُ أُمُّكِ بَغِينًا ﴿ يَكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَكُمُ بُهَتَنّا عَظِيمًا إِنْ ﴾ .

وقوله: ﴿ مَكَانًا قَصِيتًا ﴾ القصي: البعيد، ومنه قول الراجز:

لتقعدن مقعد القصييّ مني ذي القاذورة المقليّ أو تحلفي بربك العلي أني أبو ذيالك الصبيّ

وهذا المكان القصي قد وصفه الله تعالى في غير هذا الموضع بقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا آبَنَ مَرْيَمَ وَأُمَّةً عَايَةً وَءَاوَيْنَاهُمَّا إِلَى رَبْوَقِ ذَاتِ قَرَارِ وَمَعِينٍ إِنَّ ﴾؛ وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَأَنتَبَذَتَ بِهِ عَهُ أَي : انتبذت وهو في بطنها. والإشارة في قوله: (هذا) إلى الحمل والمخاض الذي أصابها للوضع.

وقوله في هذه الآية الكريمة عنها: ﴿ وَكُنتُ نَسْيًا مَنسِيًا ﴾ النَّسْي والنِّسْي والنِّسْي ـ بالكسر والفتح ـ: هو ما من حقه أن يطرح وينسى لحقارته؛ كخرق الحيض، وكالوتد والعصا، ونحو ذلك. ومن كلام العرب إذا ارتحلوا عن الدار قولهم: «انظروا أنساءكم» جمع نَسْي، أي الأشياء الحقيرة التي من شأنها أن تترك وتنسى كالعصا

727

والوتد؛ ونحو ذلك. فقولها: ﴿وَكُنتُ نَسْيًا ﴾ أي شيئًا تافهًا حقيرًا من حقه أن يترك وينسى عادة. وقولها: ﴿مَنسِيًّا ﴿ مَنسِيًّا ﴿ مَنسِي وَطُرِح أَن ذلك الشيء التافه الذي من عادته أن يترك ويُنسى قد نُسِي وطُرِح بالفعل فوجد فيه النسيان الذي هو حقه. وأقوال المفسرين في الآية راجعة إلى ما ذكرنا، ومن إطلاق النسي على ما ذكرنا قول الكميت:

أتجعلنا جسرًا لكلب قضاعة ولست بنسي في معدٍّ ولا دَخْل

فقوله «بنسي» أي شيء تافه منسي، وقول الشنفرى:

كان لها في الأرض نسيًا تقصّه على أمها وإن تُحَدّثك تَبْلَت/

فقوله: «نسيًا» أي شيء تركته ونسيته، وقوله: «تبلت» بفتح التاء وسكون الباء الموحدة وفتح اللام بعدها تاء التأنيث: أي تقطع كلامها من الحياء. والبلت في اللغة: القطع. وقرأ نافع وحفص عن عاصم وحمزة والكسائي ﴿ يَلْيَتَنِي مِتُ ﴾ بكسر الميم. وقرأ الباقون (مُتُ ) بضم الميم. وقرأ حفص عن عاصم وحمزة: ﴿ وَكُنتُ نَسْيًا ﴾ بفتح النون. والباقون بكسرها، وهما لغتان فصيحتان، وقراءتان صحيحتان.

#### تنبيه

قراءة (مِتُّ) بكسر الميم كثيرًا ما يخفى على طلبة العلم وجهها؛ لأن لغة «مات يموت» لا يصح منها «مِتّ» بكسر الميم. ووجه القراءة بكسر الميم أنه من «مات يمات»، كخاف يخاف؛ لا من «مات يموت»؛ كقال يقول. فلفظ «مات» فيها لغتان عربيتان فصيحتان؛ الأولى منهما: «مَوَت» بفتح الواو فأبدلت الواو ألفًا على

القاعدة التصريفية المشار لها بقوله في الخلاصة:

من ياء أو واو بتحريكِ أَصُل ألفًا أبدل بعد فتحٍ مُتَصل إن حُرِّك التالي .... إلى خ

ومضارع هذه المفتوحة «يموت» بالضم على القياس، وفي هذه ونحوها إن أسند الفعل إلى تاء الفاعل أو نونه سقطت العين بالاعتلال وحُرِّكت الفاء بحركة تناسب العين، والحركة المناسبة للواو هي الضمة، فتقول «مُت» بضم الميم، ولا يجوز غير ذلك.

الثانية أنها «مَوت» بكسر الواو، أبدلت الواو ألفًا للقاعدة المذكورة آنفًا. ومضارع هذه «يمات» بالفتح؛ لأن «فَعِل» بكسر العين ينقاس في مضارعها «يَفْعَل» بفتح العين، كما قال ابن مالك في اللامية:

## \* وافتح موضع الكسر في المبنيِّ من فُعِلا \*

ويستثنى من هذه القاعدة كلمات معروفة سماعية تحفظ ولا يقاس عليها. والمقرر في فن الصرف: أن كل فعل ثلاثي أجوف اغني معتل العين ـ إذا / كان على وزن «فَعِل» بكسر العين، أو «فَعُل» بضمها فإنه إذا أسند إلى تاء الفاعل أو نونه تسقط عينه بالاعتلال وتنقل حركة عينه الساقطة بالاعتلال إلى الفاء فتكسر فاؤه إن كان من «فَعِل» بكسر العين، وتضم إن كان من «فَعُل» بضمها. مثال الأول: «مِت» من مات يمات؛ لأن أصلها «مَوِت» بالكسر وكذلك خاف يخاف، ونام ينام، فإنك تقول فيها: «مِت» بكسر الميم، و«نمت» بكسر النون، «وخفت» بكسر الخاء؛ لأن حركة

7 2 2

العين نقلت إلى الفاء وهي الكسرة، ومثاله في الضم «طال» فأصلها «طول» بضم الواو فتقول فيها «طلت» بالضم لنقل حركة العين إلى الفاء. أما إذا كان الثلاثي من «فعكل» بفتح العين كمات يموت، وقال يقول، فإن العين تسقط بالاعتلال وتحرك الفاء بحركة مناسبة للعين الساقطة فيُضم الفاء إن كانت العين الساقطة واوًا كمات يموت، وقال يقول، فتقول: مُت وقُلت ـ بالضم ـ وتكسر الفاء إن كانت العين الساقطة ياء، كباع وسار، فتقول: بعت وسِرت حالكسر فيهما ـ وإلى هذا أشار ابن مالك في اللامية بقوله:

وانقل لفاء الثلاثيّ شكل عينٍ إذا اعْد حتلّت وكان بتا الإضمار متصلا أو نوْنِه وإذا فتحًا يكون فمنه هاعتض مجانسَ تلك العين منتقِلا واعلم أن «مات يمات»، من «فَعِل» ـ بالكسر ـ يَفْعَل ـ بالفتح ـ لغة فصيحة. ومنها قول الراجز:

بنيت ي سيدة البنات عيشي ولا تأمن أن تما وأما «مات يميت» فهي لغة ضعيفة. وقد أشار إلى اللغات

الثلاث الفصيحتين والردية بعض أدباء قُطر شنقيط في بيت رجز هو قوله:

مِن مَنَعَت زوجتُه منه المبيت مات يموت ويمات ويميت

وأقوال العلماء في قدر المدة التي حملت فيها مريم بعيسى قبل الوضع لم نذكرها، لعدم دليل على شيء منها. وأظهرها: أنه حمل كعادة حمل النساء وإن كان منشؤه خارقًا للعادة، والله تعالى أعلم.

/ \* قوله تعالى: ﴿ فَنَادَىهَا مِن تَعْنِهَاۤ أَلَّا تَعْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ ٢٤٥ مَرَيًا ﴿ وَكُا مَا اللَّهُ عَلَى اللَّ

اعلم أولاً: أن في هذا الحرف قراءتين سبعيتين: قرأه نافع وحفص عن عاصم وحمزة والكسائي ﴿ فَنَادَىهَا مِن تَعْلِهَا ﴾ بكسر الميم على أن ﴿ مِن ﴾ حرف جر، وخفض تاء ﴿ تَعْلِهَا ﴾ ؛ لأن الظرف مجرور بـ ﴿ مِن ﴾ . وقرأه ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وشعبة عن عاصم، (فناداها مَنْ تَحْتَها) بفتح ميم (مَن) على أنه اسم موصول هو فاعل نادى، أي ناداها الذي تحتها . وفتح (تَحْتَها)، فعلى القراءة الأولى ففاعل النداء ضمير محذوف . وعلى الثانية فالفاعل الاسم الموصول الذي هو (مَن) .

وإذا عرفت هذا فاعلم أن العلماء مختلفون في هذا المنادى الذي ناداها، المعبَّرُ عنه في إحدى القراءتين بالضمير، وفي الثانية بالاسم الموصول من هو؟ فقال بعض العلماء: هو عيسى. وقال بعض العلماء: هو جبريل. وممن قال: إن الذي نادى مريم هو جبريل: ابن عباس، وعَمْرو بن ميمون الأودي، والضحاك، وقتادة، والسدي، وسعيد بن جبير في إحدى الروايتين عنه. وأهل هذا القول قالوا: لم يتكلم عيسى حتى أتت به قومها.

وممن قال: إن الذي ناداها هو عيسى عندما وضعته: أُبيُّ، ومجاهد، والحسن، ووهب بن منبه، وسعيد بن جبير في الرواية الأخرى عنه، وابن زيد.

فإذا علمت ذلك فاعلم أن من قال: إنه الملك يقول: فناداها جبريل من مكان تحتها؛ لأنها على ربوة مرتفعة، وقد ناداها من

مكان منخفض عنها. وبعض أهل هذا القول يقول: كان جبريل تحتها يقبل الولد كما تقبله القابلة. والظاهر الأول على هذا القول. وعلى قراءة (فناداها مَنْ تَحْتَها) بفتح الميم وتاء (تَحْتَها) عند أهل هذا القول. فالمعنى: فناداها الذي هو تحتها، أي: في مكان أسفل مكانها، أو تحتها يقبل الولد كما تقبل القابلة، مع ضعف الاحتمال الأخير كما قدمنا، أي: وهو جبريل، فعلى القراءة الأولى على هذا القول / ﴿فَنَادَتُهَا﴾ هو أي جبريل من تحتها. وعلى القراءة الثانية الفول أي: الذي تحتها وهو جبريل. وأما على القول بأن المنادى هو عيسى، فالمعنى على القراءة الأولى: فناداها هو أي المولود الذي وضعته من تحتها؛ لأنه كان تحتها عند الوضع. وعلى القراءة الثانية تحتها وهو عيسى: ابن جرير الطبري في تفسيره، واستظهره أبو حيان ناداها هو عيسى: ابن جرير الطبري في تفسيره، واستظهره أبو حيان في البحر، واستظهر القرطبيُ أنه جبريل.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: أظهر القولين عندي أن الذي ناداها هو ابنها عيسى، وتدل على ذلك قرينتان:

الأولى: أن الضمير يرجع إلى أقرب مذكور إلا بدليل صارف عن ذلك يجب الرجوع إليه، وأقرب مذكور في الآية هو عيسى لا جبريل؛ لأن الله قال: ﴿ فَ فَحَمَلَتُهُ لَا يعني عيسى ﴿ فَأَنتَبَذَتْ بِهِ ﴾ جبريل؛ لأن الله قال: ﴿ فَ فَحَمَلَتُهُ لَا يعني عيسى ﴿ فَأَنتَبَذَتْ بِهِ مَا أَي بعيسى . ثم قال بعده: ﴿ فَنَادَ لا فَالذي يظهر ويتبادر من السياق أنه عيسى .

والقرينة الثانية: أنها لما جاءت به قومها تحمله، وقالوا لها

ما قالوا، أشارت إلى عيسى ليكلموه؛ كما قال تعالى عنها: ﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْ ۗ قَالُوا كَيْفَ نُكِلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِينًا ﴿ ثَنَ ﴾ وإشارتها إليه ليكلموه قرينة على أنها عرفت قبل ذلك أنه يتكلم على سبيل خرق العادة لندائه لها عندما وضعته. وبهذه القرينة الأخيرة استدل سعيد ابن جبير في إحدى الروايتين عنه على أنه عيسى؛ كما نقله عنه غير واحد. و «أن» في قوله: ﴿ أَلّا تَحَزَفِ ﴾ هي المفسرة، فهي بمعنى: أي. وضابط «أن» المفسرة أن يتقدمها معنى القول دون حروفه كما هنا. فالنداء فيه بمعنى القول دون حروفه ومعنى كونها مفسرة: أن الكلام الذي بعدها هو معنى ما قبلها؛ فالنداء المذكور قبلها هو: لا تحزني قد جعل ربك تحتك سريًا.

واختلف العلماء في المراد بالسري هنا. فقال بعض العلماء: هو الجدول وهو النهر الصغير؛ لأن الله أجرى لها تحتها نهرًا؛ وعليه فقوله تعالى: ﴿ فَكُلِى ﴾ / أي: من الرطب المذكور في قوله: ﴿ شَكَقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴿ كَا ﴾ ، ﴿ وَٱشْرَفِ ﴾ أي: من النهر المذكور في قوله: ﴿ قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرِيًّا ﴿ كَا ﴾ وإطلاق السريّ على الجدول مشهور في كلام العرب؛ ومنه قول لبيد في معلقته:

فتوسَّطا عُرْض السَّريِّ وصدَّعا مسجورة متجاورًا قُـلاَمها وقول لبيد أيضًا يصف نخلاً نابتًا على ماء النهر:

سُحُق يُمَتِّعها الصفا وسَرِيُّه عُـمٌّ نــواعــمُ بينهــنَّ كــرومُ وقول الآخر:

سهلُ الخليقة ماجدٌ ذو نائلٍ مثل السَّرِيِّ تمـدُّه الأنهار

**7 2 V** 

فقوله «سريه»؛ وقولهما: «السريّ» بمعنى الجدول. وكذلك قول الراجز:

سَلْم ترى الداليّ منه أزْورا إذا يعبُّ في السريّ هرهرا

وقال بعض أهل العلم: السريّ هو عيسى. والسريّ هو الرجل الذي له شرف ومروءة؛ يقال: في فعله سُروّ بالضم. وسَرَا بالفتح ـ يسرو سَرْوا فيهما. وسَرِيَ ـ بالكسر ـ يَسْرَى سرّى وسراءً وسَرْوا إذا شَرُف. ويُجمع «السري» هذا على «أسرياء» على القياس، وسُرَواء وسَرَاة بالفتح. وعن سيبويه أن السَّرَاة ـ بالفتح ـ اسم جمع لا جمع؛ ومنه قول الأفوه الأودي:

لا يصلح الناس فوضى لا سَرَاة لهم ولا سَـرَاة إذا جُهـالهـم سـادوا

ويُجمع السراة على سروات؛ ومنه قول قيس بن الحطيم:

وعمرة من سروات النساء تنفح بالمسك أردانها ومن إطلاق السَّرِيّ بمعنى الشريف قول الشاعر:

تلقى السَّرِيّ من الرجال بنفسه وابن السَّري إذا سرا أسراهما وقوله: «أسراهما» أي: أشرفهما؛ قاله في اللسان /.

قال مقيده \_عفا الله عنه وغفر له \_: أظهر القولين عندي أن السَّريَّ في الآية النهر الصغير، والدليل على ذلك أمران:

أحدهما: القرينة من القرآن، فقوله تعالى: ﴿فَكُلِي وَاُشْرَبِي ﴾ قرينة على أن ذلك المأكول والمشروب هو ما تقدم الامتنان به في قوله: ﴿ تُسَافِطُ عَلَيْكِ سُرِيًّا ﴿ ثُلَا وَلَهِ : ﴿ تُسَافِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا

7 8 1

جَنِيًا ﴿ ﴾، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَءَاوَيْنَاهُمَا إِلَىٰ رَبُوَةٍ ذَاتِ قَرَارِ وَمَعِينٍ ﴿ وَمَاوِينَاهُمَا إِلَىٰ رَبُوَةٍ ذَاتِ قَرَارِ وَمَعِينٍ ﴾ لأن المعين: الماء الجاري. والظاهر أنه الجدول المعبر عنه بالسّري في هذه الآية. والله تعالى أعلم.

الأمر الثاني: حديث جاء بذلك عن النبي على قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: وقد جاء بذلك حديث مرفوع، قال الطبراني: حدثنا أبو شعيب الحراني، حدثنا يحيى بن عبدالله البائلتي، حدثنا أيوب بن نهيك، سمعت عكرمة مولى ابن عباس، سمعت ابن عمر يقول: سمعت رسول الله على يقول: إن السّرِي الذي قال الله لمريم: ﴿ قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرِيّاً ﴿ ثَنَّ ﴾، نهر أخرجه الله لها لتشرب منه وهذا حديث غريب جدًا من هذا الوجه. وأيوب بن نهيك هذا هو الحلبي، قال فيه أبو حاتم الرازي: ضعيف. وقال أبو زعة: منكر الحديث. وقال أبو الفتح الأزدي: متروك الحديث. انتهى كلام ابن كثير.

وقال ابن حجر رحمه الله في «الكافِ الشافِ، في تخريج أحاديث الكشاف» في الحديث المذكور: أخرجه الطبراني في الصغير، وابن عدي من رواية أبي سنان سعيد ابن سنان، عن أبي إسحاق، عن البراء عن النبي ﷺ في قوله تعالى: ﴿ قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ عَنَ البراء عن النبي ﷺ في قوله تعالى: ﴿ قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ مَعَلَى الله الطبراني: لم يرفعه عن أبي إسحاق إلا أبو سنان، رواه عنه يحيى بن معاوية وهو ضعيف. وأخرجه عبدالرزاق، عن الثوري، عن أبي إسحاق عن البراء موقوفًا. وكذا ذكره البخاري تعليقًا عن وكيع، عن إسرائيل، عن أبي إسحاق. ورواه ابن مردويه من طريق آدم، عن إسرائيل كذلك، وأخرجه الحاكم من وجه آخر عن أبي إسحاق موقوفًا. وفي الباب وأخرجه الحاكم من وجه آخر عن أبي إسحاق موقوفًا. وفي الباب

7 2 9

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: / «إن السَّرِيَّ الذي قاله لمريم نهرٌ أخرجه الله لتشرب منه». أخرجه الطبراني وأبو نعيم في الحلية في ترجمة عكرمة عن ابن عمر، وراويه عن عكرمة أيوب بن نهيك ضعفه أبو حاتم وأبو زرعة. انتهى.

فهذا الحديث المرفوع إلى النبي وإن كانت طرقه لا يخلو شيء منها من ضعف؛ أقرب إلى الصواب من دعوى أن السّرِي عيسى بغير دليل يجبُ الرجوع إليه. وممن اختار أن السّرِيّ المذكور في الآية النهر: ابنُ جرير في تفسيره، وبه قال البراء بن عازب، وعلي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، وعمرو بن ميمون، ومجاهد، وسعيد بن جبير، والضحاك، وإبراهيم النخعي، وقتادة، والسّدِي، ووهب بن منبه وغيرهم. وممن قال: إنه عيسى: الحسن، والربيع بن أنس، ومحمد بن عباد بن جعفر؛ وهو إحدى الروايتين عن قتادة. وقول عبدالرحمن بن زيد بن أسلم، قاله ابن كثير وغيره.

\* قوله تعالى: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُكَقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُكَقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴿ وَهُرِّى عَلَيْكًا ﴿ وَهُرْتِى اللَّهِ عَلَيْكًا ﴾ .

لم يصرح جل وعلا في هذه الآية الكريمة ببيان الشيء الذي أمرها أن تأكل منه، والشيء الذي أمرها أن تشرب منه. ولكنه أشار إلى أن الذي أمرها أن تأكل منه هو «الرطب الجني» المذكور. والذي أمرها أن تشرب منه هو النهر المذكور المعبر عنه «بالسَّرِيّ» كما تقدم. هذا هو الظاهر.

وقال بعض العلماء: إن جذع النخلة الذي أمرها أن تهز به

كان جذعًا يابسًا؛ فلما هزته جعله الله نخلة ذات رطب جنيّ. وقال بعض العلماء: كان الجذع جذع نخلة نابتة إلا أنها غير مثمرة، فلما هزته أنبت الله فيه الثمر وجعله رطبًا جنيًا. وقال بعض العلماء: كانت النخلة مثمرة، وقد أمرها الله بهزها ليتساقط لها الرطب الذي كان موجودًا. والذي يفهم من سياق القرآن: أن الله أنبت لها ذلك الرطب على سبيل خرق العادة، وأجرى لها ذلك النهر على سبيل خرق العادة. ولم يكن الرطب والنهر موجودين قبل ذلك، سواء قلنا إن الجذع كان يابسًا أو نخلة غير مثمرة، إلا أن الله أنبت فيه الثمر وجعله / رطبًا جنيًا. ووجه دلالة السياق على ذلك أن قوله تعالى: ﴿ فَكُلِّي وَأَشْرَبِي وَقَرِّي عَيْنَا ﴾ يدل على أن عينها إنما تقر في ذلك الوقت بالأمور الخارقة للعادة؛ لأنها هي التي تبين براءتها مما اتهموها به. فوجود هذه الخوارق من تفجير النهر، وإنبات الرطب، وكلام المولود تطمئن إليه نفسها وتزول به عنها الريبة، وبذلك يكون قرة عين لها؛ لأن مجرد الأكل والشرب مع بقاء التهمة التي تمنت بسببها أن تكون قد ماتت من قبل وكانت نسيًا منسيًا، لم يكن قرة لعينها في ذلك الوقت كما هو ظاهر. وخرق الله لها العادة بتفجير الماء، وإنبات الرطب، وكلام المولود لا غرابة فيه. وقد نص الله جل وعلا في «آل عمران» على خرقه لها العادة في قوله: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهِا زَكِّرِيّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَكُمْزَيُمُ أَنَّى لَكِ هَنذآ قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴾. قال العلماء: كان يجد عندها فاكهة الصيف في الشتاء، وفاكهة الشتاء في الصيف. وإجراء النهر وإنبات الرطب ليس أغرب من هذا المذكور في سورة «آل عمران».

70.

### مسألة

أخذ بعض العلماء من قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَهُزِى ٓ إِلَيْكِ بِعِنْعِ ٱلنَّخِلَةِ . ﴾ الآية . أن السعي والتسبب في تحصيل الرزق أمر مأمور به شرعًا، وأنه لا ينافي التوكل على الله جل وعلا . وهذا أمر كالمعلوم من الدين بالضرورة، أن الأخذ بالأسباب في تحصيل المنافع ودفع المضار في الدنيا أمر مأمور به شرعًا لا ينافي التوكل على الله بحال؛ لأن المكلف يتعاطى السبب امتثالاً لأمر ربه مع علمه ويقينه أنه لا يقع إلا ما يشاء الله وقوعه . فهو متوكل على الله ، عالم أنه لا يصيبه إلا ما كتب الله له من خير أو شر. ولو شاء الله تخلُف تأثير الأسباب عن مسبباتها لتخلف .

ومن أصرح الأدلة في ذلك: قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَكُنَارُ كُونِ بَرُدًا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴿ يَ . ﴾ الآية . فطبيعة الإحراق في النار معنى واحد / لا يتجزأ إلى معان مختلفة، ومع هذا أحرقت الحطب فصار رمادًا من حرها في الوقت الذي هي فيه كائنة بردًا وسلامًا على إبراهيم . فدل ذلك دلالة قاطعة على أن التأثير حقيقة إنما هو بمشيئة خالق السماوات والأرض، وأنه يسبب ما شاء من المسببات على ما شاء من الأسباب، وأنه لا تأثير لشيء من ذلك إلا بمشيئته جل وعلا .

ومن أوضح الأدلة في ذلك: أنه ربما جعل الشيء سببًا لشيء آخر مع أنه مناف له؛ كجعله ضرب مَيِّت بني إسرائيل ببعض من بقرة مذبوحة سببًا لحياته، وضربه بقطعة ميتة من بقرة ميتة مناف لحياته. إذ لا تكسب الحياة من ضرب بميت؟ وذلك يوضح أنه

جل وعلا يسبب ما شاء من المسببات على ما شاء من الأسباب، ولا يقع تأثير البتة إلا بمشيئته جل وعلا.

ومما يوضح أن تعاطى الأسباب لا ينافي التوكل على الله: قوله تعالى عن يعقوب: ﴿ وَقَالَ يَنبَنِيَّ لَا تَدُّخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ وَٱدَّخُلُواْ مِنْ أَبُوَابٍ مُّتَفَرِّقَةً ﴾ أمرهم في هذا الكلام بتعاطي السبب، وتسبب في ذلك بالأمر به؛ لأنه يخاف عليهم أن تصيبهم الناس بالعين لأنهم أحد عشر رجلاً أبناء رجل واحد، وهم أهل جمال وكمال وبسطة في الأجسام. فدخولهم من باب واحد مظنة لأن تصيبهم العين، فأمرهم بالتفرق والدخول من أبواب متفرقة تعاطيًا للسبب في السلامة من إصابة العين؛ كما قال غير واحد من علماء السلف. ومع هذا التسبب فقد قال الله عنه: ﴿ وَقَالَ يَكَبَنِيَّ لَا نَدَّخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ وَأَدْخُلُواْ مِنْ أَبُوْبٍ مُّتَفَرِّقَةٍ وَمَآ أُغْنِي عَنكُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن شَيَّةٍ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ ﴾. فانظر كيف جمع بين التسبب في قوله: ﴿ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ﴾ وبين التوكل على الله في قوله: ﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ۚ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَّكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ ﴾ وهذا أمر معلوم لا يخفى إلا على من طمس الله بصيرته. والله جل وعلا قادر على أن يسقط لها الرطب من غير / هز الجذع، ولكنه أمرها بالتسبب في إسقاطه بهز الجذع. وقد قال بعضهم في ذلك:

ألـم تـر أن الله قـال لمـريـم وهزي إليك الجذع يسَّاقط الرطب ولو شاء أن تجنيه من غير هزه جنته ولكن كل شيء له سبب

وقد أخذ بعض العلماء من هذه الآية الكريمة: أن خير ما تطعمه النفساء الرطب. قالوا: لو كان شيء أحسن للنفساء من

الرطب لأطعمه الله مريم وقت نفاسها بعيسى، قاله الربيع بن خثيم وغيره. والباء في قوله: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِعِدْعِ النَّخْلَةِ ﴾ مزيدة للتوكيد؛ لأن فعل الهزيتعدى بنفسه، وزيادة حرف الباء للتوكيد قبل مفعول الفعل المتعدي بنفسه كثيرة في القرآن وفي كلام العرب، فمنه في القرآن قوله هنا: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِعِدْعِ النّخَلَةِ ﴾ لأن المتبادر من اللغة أن الأصل: وهزي إليك جذع النخلة، وقوله تعالى: ﴿ وَلا تُلقُوا بِاَيْدِيكُمُ إِلَى النَّهُ وَقُوله: ﴿ وَلا تُلقُوا بِاَيْدِيكُمُ إِلَى النّبَلُكَةِ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَمَن يُردِ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمِ . . ﴾ الآية، وقوله: (تُنْبِت فَسَرُّونَ ﴿ فَيُعِيمُ وَنَ الرباعي الذي عمرو بضم التاء وكسر الباء بِاللّهُ هُنِ ) على قراءة ابن كثير وأبي عمرو بضم التاء وكسر الباء مضارع أنبت الرباعي؛ لأن الرباعي الذي هو أنبت يُنْبِت بضم الياء الموحدة يتعدى بنفسه دون الحرف، فالباء مزيدة التوكيد كما رأيت في الآيات المذكورة. ونظير ذلك من كلام العرب قول أمية بن أبي الصلت الثقفي:

إذ يسقون بالدقيق وكانوا قبل لا يأكلون خبزًا فطيرا لأن الأصل: يسقون الدقيق، فزيدت الباء للتوكيد. وقول الراعى:

هن الحرائر لا ربات أخمرة سود المعاجر لا يقرأن بالسور فالأصل: لا يقرأن السور، فزيدت الباء لما ذكر. وقول يعلى الأحول اليشكري أو غيره:

بواد يمان ينبت الشث صدره وأسفله بالمرخ والشبهان / فالأصل: وأسفله المرخ؛ أي وينبت أسفله المرخ، فزيدت

الباء لما ذكر. وقول الأعشى:

ضمنت برزق عيالنا أرماحنا ملء المراجل والصريح الأجردا فالأصل: ضمنت رزق عيالنا. وقول الراجز:

نحو بنو جعدة أصحاب الفَلَج نضرب بالسيف ونرجو بالفرج أي: نرجو الفرج. وقول امرىء القيس:

فلما تنازعنا الحديث وأسمحت هصرت بغصن ذي شماريخ ميَّال فالأصل: هصرت غصنا؛ لأن هصر تتعدى بنفسها. وأمثال هذا كثيرة في كلام العرب.

وفي قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ شُكَفِطْ ﴾ تسع قراءات، ثلاث منها سبعية. وست شاذة. أما الثلاث السبعية فقد قرأه حمزة وحده من السبعة (تَسَاقَط) بفتح التاء وتخفيف السين وفتح القاف، أصله: تتساقط؛ فحذفت إحدى التاءين. وعلى هذه القراءة فقوله: ﴿ رُطَبًا ﴾ تمييز محول عن الفاعل. وقرأه حفص وحده عن عاصم: ﴿ شُكَفِطْ ﴾ بضم التاء وكسر القاف وتخفيف السين، مضارع ساقطت تُساقط. وعلى هذه القراءة فقوله: ﴿ رُطَبًا ﴾ مفعول به للفعل الذي هو ﴿ شُكَفِطْ ﴾ هي أي النخلة رطبًا. وقرأه بقية السبعة: (تَسَاقط؛ فأدغمت إحدى التاءين في السين، وعلى قراءة الجمهور هذه فقوله: ﴿ رُطبًا ﴾ تمييز محول عن الفاعل كإعرابه على قراءة حمزة؛ وغير هذا من القراءات شاذ.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ رُطُبًا جَنِيًّا ١٠٠٠ الجنيِّ: هو

ما طاب وصلح لأن يجنى فيؤكل. وعن أبي عمرو بن العلاء: أن الجني هو الذي لم يجف ولم يبس، ولم يبعد عن يدي متناوله /.

Y 0 8

\* قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا تَرَيَّنَّ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِي إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَكُن أُكِيِّمَ ٱلْيُوْمَ إِنسِيًّا ﴿ ﴾ .

قائل هذا الكلام لمريم هو الذي ناداها من تحتها ألا تحزني. وقد قدمنا الخلاف فيه؛ هل هو عيسى، أو جبريل، وما يظهر رجحانه عندنا من ذلك.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَقُولِيَّ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرِّحْمَين صَوْمًا ﴾ قيل أمرت أن تقول ذلك باللفظ. وقيل أمرت أن تقوله بالإشارة. وكونها أمرت أن تقوله باللفظ هو مذهب الجمهور؛ كما قاله القرطبي وأبو حيان، وهو ظاهر الآية الكريمة؛ لأن ظاهر القول في قوله تعالى: ﴿ فَقُولِ إِنِّي نَذَرْتُ . ، ﴾ الآية . أنه قول باللسان . واستدل من قال: إنها أمرت أن تقول ذلك بالإشارة بأنها لو قالته باللفظ أفسدت نذرها الذي نذرته ألا تكلم اليوم إنسيًّا، فإذا قالت لإنسي بلسانها: إني نذرت للرحمن صومًا، فقد كلمت ذلك الإنسى فأفسدت نذرها. واختار هذا القول الأخير لدلالة الآية عليه ابن كثير رحمه الله، قال في تفسير هذه الآية: ﴿ فَقُولِيٓ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَكُنْ أَكَيِّمَ ٱلْيُوْمَ إِنسِيًّا ﴿ إِنَّ ﴾: المراد بهذا القول الإشارة إليه بذلك، لا أن المراد القول اللفظي لئلا ينافي ﴿ فَلَنْ أُكَلِّمَ ٱلْمَوْمَ إِنسِيًّا ﴿ ﴾. وأجاب المخالفون عن هذا بأن المعنى: ﴿ فَلَنْ أَكَلِّم ٱلْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴿ ﴾ بعد قولي: ﴿ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَانِ صَوْمًا ﴾ فقد رأيت كلام العلماء في الآية، وأن القول الأول يدل عليه ظاهر السياق، وأن الثاني يدل عليه قوله: ﴿ فَلَنْ أُكِلِّمَ الْيَوْمَ إِنسِيّا ﴿ لَانه يدل على نفي الكلام للإنسي مطلقًا. قال أبو حيان في البحر: وقوله ﴿ إِنسِيًّا ﴿ فَهُ لَانها كانت تكلم الملائكة. ومعنى كلامه أن قوله: ﴿ إِنسِيًّا ﴿ لَهُ مفهوم مخالفة، أي بخلاف غير الإنسي كالملائكة فإني أكلمه. والذي يظهر لي أنه لم يرد في الكلام إخراج المفهوم عن حكم المنطوق، وإنما المراد شمول نفي الكلام كل إنسان كائنًا من كان / .

مسألة

اعلم أنه على هذا القول الذي اختاره ابن كثير أن المراد بقوله: ﴿ فَقُولِيَ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنِ صَوْمًا ﴾ أي قولي ذلك بالإشارة يدل على أن الإشارة تنزل منزلة الكلام؛ لأنها في هذه الآية سميت قولاً على هذا الوجه من التفسير. وسمع في كلام العرب كثيرًا إطلاق الكلام على الإشارة، كقوله:

إذا كلَّمَتني بالعيون الفواتر رددتُ عليها بالدموع البوادر

وسنذكر هنا إن شاء الله تعالى ما يدل من النصوص على أن الإشارة المُفْهِمة تنزَّل منزلة الكلام، وما يدل من النصوص على أنها ليست كالكلام، وأقوال العلماء في ذلك.

اعلم أنه دلت أدلة على قيام الإشارة المفهمة مقام الكلام، وجاءت أدلة أخرى يفهم منها خلاف ذلك. فمن الأدلة الدالة على قيام الإشارة مقام الكلام: قصة الأمة السوداء التي قال لها رسول الله على: «أين الله»؟ فأشارت إلى السماء. فقال على المتها فإنها

مؤمنة» فجعل إشارتها كنطقها في الإيمان الذي هو أصل الديانات. وهو الذي يُعصم به الدم والمال، وتستحق به الجنة، وينجى به من النار. والقصة مشهورة مروية عن جماعة من الصحابة، منهم أبو هريرة، وابن عباس، ومعاوية بن الحكم السلمي، والشريد بن سويد الثقفي رضي الله عنهم. وفي بعض رواياتهم: أنهم أشارت إلى السماء.

قال أبو داود في سننه: حدثنا إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني، ثنا يزيد بن هارون، قال أخبرني المسعودي عن عون بن عبدالله، عن عبدالله بن عتبة، عن أبي هريرة: أن رجلاً أتى النبي على بجارية سوداء فقال: يا رسول الله، إن علي رقبة مؤمنة؟ فقال لها: «أين الله»؟ فأشارت إلى السماء بإصبعها فقال لها: «فمن أنا»؟ فأشارت إلى السماء، يعني أنت رسول الله. فقال: «أعتقها فإنها مؤمنة». والظاهر حمل الروايات التي فيها / أنه لما قال لها: أين الله قالت: في السماء من غير ذكر الإشارة، على أنها قالت ذلك بالإشارة؛ لأن القصة واحدة والروايات يفسر بعضها بعضا.

707

وقال أبو عبدالله القرطبي في تفسيره في سورة «آل عمران» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلَنَمَةَ أَيَّامِ إِلَّا رَمُنَّ ﴾ ما نصه: في هذه الآية دليل على أن الإشارة تنزل منزلة الكلام، وذلك موجود في كثير من السنة، وآكد الإشارات ما حكم به النبي ﷺ من أمر السوداء حين قال لها: «أين الله»؟ فأشارت برأسها إلى السماء، فقال: «اعتقها فإنها مؤمنة»، فأجاز الإسلام

بالإشارة الذي هو أصل الديانة الذي يحرز به الدم والمال، وتُستحق به الجنة، ويُنجى به من النار، وحكم بإيمانها كما يحكم بنطق من يقول ذلك، فيجب أن تكون الإشارة عاملة في سائر الديانة، وهو قول عامة الفقهاء. وروى ابن القاسم عن مالك: أن الأخرس إذا أشار بالطلاق أنه يلزمه. وقال الشافعي في الرجل يمرض فيختل لسانه: فهو كالأخرس في الرجعة والطلاق. وقال أبو حنيفة: ذلك جائز إذا كانت إشارته تعرف. وإن شك فيها فهذا باطل، وليس ذلك بقياس، وإنما هو استحسان. والقياس في هذا كله أنه باطل؛ لأنه لا يتكلم ولا تعقل إشارته. انتهى محل الغرض من كلام القرطبي رحمه الله.

وقد جاءت أحاديث كثيرة صحيحة تدل على قيام الإشارة مقام الكلام في أشياء متعددة، فمن ذلك ما رواه مسلم في صحيحه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما: أن رسول الله على ذكر رمضان فضرب بيديه فقال: «الشهر هكذا وهكذا وهكذا و ثم عقد إبهامه في الثالثة و فصوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن أغمي عليكم فاقدروا له ثلاثين» هذا لفظ مسلم في صحيحه، وهو صريح في أنه يومًا، وقد يكون تسعة وعشرين يومًا، وقد يكون ثلاثين و منزلة نطقه بذلك. وقال النووي في شرح مسلم في الكلام على هذا الحديث: وفي هذا الحديث جواز اعتماد الإشارة المفهمة في مثل هذا. / وحديث ابن عمر هذا أورده البخاري في باب (اللعان) مستدلاً به على أن الإشارة كاللفظ. وقد ذكر البخاري رحمه الله في صحيحه أحاديث كثيرة تدل على جعل الإشارة كالنطق، قال رحمه الله تعالى: (باب الإشارة في الطلاق

Y0V

والأمور) وقال ابن عمر: قال النبي على: «لا يعذب الله بدمع العين ولكن يعذب بهذا» فأشار إلى لسانه، وقال كعب بن مالك: أشار النبي على إلى النبي الكيل النبي الكيل النبي الكيل الكسوف؛ فقلت لعائشة: ما شأن الناس \_ وهي تصلي؟ \_ فأومأت برأسها إلى الشمس. فقلت: آية؟ فأومأت برأسها: أن نعم. وقال ابن أنس: أومأ النبي على بيده إلى أبي بكر: أن يتقدم. وقال ابن عباس: أومأ النبي النبي بيده: لا حرج. وقال أبو قتادة: قال النبي عباس: أومأ النبي المحرم: «أحدٌ منكم أمره أن يحمل عليها أو أشار إليها؟» قالوا: لا. قال: «فكلوا».

حدثنا عبدالله بن محمد، حدثنا أبو عامر عبدالملك بن عمرو، حدثنا إبراهيم، عن خالد، عن عكرمة، عن ابن عباس قال: طاف رسول الله على بعير، وكان كلما أتى على الركن أشار إليه وكبر. وقالت زينب: قال رسول الله على: "فتح من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه وهذه» وعقد تسعين. حدثنا مسدد، حدثنا بشر بن المفضل، حدثنا سلمة بن علقمة، عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة قال: قال أبو القاسم على: "في الجمعة ساعة لا يوافقها مسلم قائم يصلي يسأل الله خيرًا إلا أعطاه» وقال بيده، ووضع أنملته على بطن الوسطى والخنصر قلنا: يزهدها. وقال الأويسي: حدثنا إبراهيم بن سعد عن شعبة بن الحجاج عن هشام بن زيد عن أنس بن مالك قال: عدا يهودي في عهد رسول الله على جارية فأخذ أوضاحًا / كانت عليها، ورضخ رأسها؛ فأتى بها أهلها رسول الله على أضمت. فقال لها رسول الله على الخير الذي

قتلها \_ فأشارت برأسها أن لا. قال: فقال: «ففلان؟» لرجل آخر غير الذي قتلها، فأشارت أن لا. فقال: «فلان»؟ لقاتلها، فأشارت أن نعم. فأمر به رسول الله عَيْلِيٌّ فرُضخ رأسه بين حجرين. حدثنا قبيصة، حدثنا سفيان، عن عبدالله بن دينار، عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: سمعت النبي ﷺ يقول: «الفتنة من هاهنا» وأشار إلى المشرق. حدثنا علي بن عبدالله، حدثنا جرير بن عبدالحميد، عن أبي إسحاق الشيباني، عن عبدالله بن أبي أوفىٰ قال: كنا في سفر مع رسول الله عَلِيْق، فلما غربت الشمس قال لرجل: «أنزل فاجدح لى»، قال: يا رسول الله، لو أمسيت؟ ثم قال: «أنزل فاجدح لى»، قال: يا رسول الله لو أمسيت إن عليك نهارًا، ثم قال: «أنزل فاجدح» فنزل فجدح له في الثالثة، فشرب رسول الله ﷺ، ثم أومأ بيده إلى المشرق فقال: «إذا رأيتم الليل قد أقبل من هنهنا فقد أفطر الصائم». حدثنا عبدالله بن مسلمة حدثنا يزيد بن زريع، عن سليمان التيمي عن أبي عثمان عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: «لا يمنعن أحدًا منكم نداء بلال \_ أو قال أذانه \_ من سحوره، فإنما ينادي \_ أو قال يؤذن \_ ليرجع قائمكم» وليس أن يقول \_ كأنه يعني الصبح أو الفجر \_ وأظهر يزيد يديه ثم مد إحداهما من الأخرى. وقال الليث: حدثني جعفر بن ربيعة عن عبدالرحمن بن هرمز، سمعت أبا هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «مثل البخيل والمنفق كمثل رجلين عليهما جبتان من حديد من لدن ثدييهما إلى تراقيهما، فأما المنفق فلا ينفق شيئًا إلا مادَّت على جلده حتى تُجنُّ بنانَه وتعفو أثره. وأما البخيل فلا يريد ينفق إلا لزمت كل حلقة موضعها، فهو يوسعها فلا تتسع» ويشير بأصبعه إلى ٢٥٩ حلقه. انتهى من صحيح البخاري / .

فهذه أحاديث دالة على قيام الإشارة مقام النطق في أمور متعددة. وقال ابن حجر في الفتح في هذا الباب: ذكر فيه عدة أحاديث معلقة وموصولة؛ أولها: قوله: وقال ابن عمر، هو طرف من حديث تقدم موصولاً في الجنائز، وفيه قصة لسعد بن عبادة، وفيها: «ولكن الله يعذب بهذا» وأشار إلى لسانه.

ثانيها: وقال كعب بن مالك، هو أيضًا طرف من حديث تقدم موصولاً في الملازمة، وفيها: وأشار إليَّ أن خذ النصف. ثالثها: وقالت أسماء هي بنت أبي بكر، صلى نبي الله ﷺ في الكسوف، الحديث تقدم موصولاً في كتاب الإيمان بلفظ: فأشارت إلى السماء. وفيه: فأشارت برأسها أي نعم. وفي صلاة الكسوف بمعناه. وفي صلاة السهو باختصار. إلى آخر كلامه.

وبالجملة فجميع الأحاديث التي ذكرها البخاري في الباب المذكور كلها ثابتة في الصحيح موصولة. أما ما جاء منها موصولاً في الباب المذكور فأمره واضح. وأما ما جاء منها معلقًا في الباب المذكور فقد جاءه موصولاً في محل آخر من البخاري.

والحديث الأول: دل على أن النبي ﷺ جعل إشارته إلى اللسان أن الله يعذب به كنطقه بذلك.

والحديث الثاني: جعل فيه النبي ﷺ إشارته إلى كعب بن مالك أن يسقط نصف ديته عن ابن أبي حَدْرد ويأخذ النصف الباقي منه، كنطقه بذلك.

والحديث الثالث: جعلت فيه عائشة إشارتها لأختها أن الكسوف آية من آيات الله هي السبب في صلاة النبي ﷺ، كنطقها بذلك.

والحديث الرابع: جعل فيه النبي ﷺ إشارته إلى أبي بكر رضي الله عنه أن يتقدم، كنطقه له بذلك. وإيضاح ذلك هو ما رواه البخاري عن أنس في باب (أهل العلم والفضل أحق بالإمامة) /.

قال أنس: لم يخرج النبي على ثلاثًا، فأقيمت الصلاة فذهب أبو بكر يتقدم. فقال نبي الله على بالحجاب فرفعه، فلما وضح وجه النبي على ما نظرنا منظرًا كان أعجب إلينا من وجه النبي على حين وضح لنا؛ فأوما النبي على بيده إلى أبي بكر أن يتقدم؛ وأرخى النبي الحجاب فلم يقدر عليه حتى مات اهد. هذا لفظ البخاري. وقد جعل النبي على في هذا الحديث في مرض موته وقبل وفاته على بقليل إشارته إلى أبي بكر أن يتقدم ليصلي بالناس كنطقه له بذلك؛ لأن أبا بكر رضي الله عنه لما رأى النبي على كشف الحجاب نكص على عقبيه ليصل الصف، وظن أن النبي على خارج إلى الصلاة كما ثبت في صحيح البخاري في الباب المذكور آنفًا من حديث أنس، فأشار إليه أن يتقدم، وقامت الإشارة مقام النطق.

والحديث الخامس: جعل فيه النبي على الفتيا بإشارة اليد كالفتيا بالنطق. وإيضاحه هو ما رواه البخاري في كتاب العلم (في باب من أجاب الفتيا بإشارة اليد والرأس) حدثنا موسى بن إسماعيل، قال حدثنا وهيب، قال حدثنا أيوب، عن عكرمة عن ابن عباس: أن النبي على سئل في حجته فقال: «ذبحت قبل أن أرمي، فأومأ

77.

بيده قال: ولا حرج، قال: حلقت قبل أن أذبح، فأومأ بيده ولا حرج». ومن أمثلة الفتيا بإشارة اليد ما رواه البخاري في هذا الباب المذكور آنفًا من حديث أبي هريرة عن النبي على قال: «يقبض العلم ويظهر الجهل والفتن، ويكثر الهرج» قيل: يا رسول الله، وما الهرج؟ فقال: هكذا بيده فحرفها كأنه يريد القتل اهد فجعل على الشارته بيده كنطقه: بأن المراد بالهرج القتل.

771

والحديث السادس: جعل النبي على السادة المحرم إلى / الصيد لينبه إليه المُحِل كأمره له باصطياده بالنطق. وقد قدمنا هذا الحديث في سورة «المائدة».

والحديث السابع: جعل فيه النبي ﷺ الإشارة إلى الركن في طوافه كاستلامه وتقبيله بالفعل.

والحديث الثامن: جعل فيه النبي ﷺ إشارته بأصابعه كعقد التسعين؛ لبيان القدر الذي فتح من ردم يأجوج ومأجوج، كالنطق مذلك.

والحديث التاسع: فيه أنه جعل وضع أنملته على بطن الوسطى والخنصر؛ مشيرًا بذلك لقلة زمن الساعة التي يجاب فيها الدعاء بالخير يوم الجمعة. أو مشيرًا بذلك لوقتها عند من قال: إن وضع الأنملة في وسط الكف يراد به الإشارة إلى أن ساعة الجمعة في وسط يوم الجمعة. ووضعها على الخنصر يراد به أنها في آخر النهار؛ لأن الخنصر آخر أصابع الكف كالنطق بذلك. وذكر ابن حجر عن بعض أهل العلم؛ أن هذه الإشارة باليد لساعة الجمعة من فعل بشر بن المفضل راوي الحديث عن سلمة بن علقمة كما تقدم

في إسناد الحديث. وعليه ففي سياق هذا الحديث عند البخاري إدراج.

والحديث العاشر: جعل فيه النبي على الشارة الجارية التي قتلها اليهودي كنطقها بأن اليهودي قتلها، وأن من سمى لها غيره لم يكن هو الذي قتلها. وقد قدمنا هذا الحديث في سورة «بني إسرائيل، وبينا هنالك أن النبي عَلَيْ وإن كان جعل إشارة الجارية كنطقها لم يقتل اليهودي بإشارة الجارية القائمة مقام نطقها بمن قتلها، ولكنه اعترف بأنه قتلها فثبت عليه القتل باعترافه واقتص لها منه بذلك.

والحديث الحادى عشر: فيه أن النبي عَلَيْ قال: «الفتنة من هنا» وأشار إلى المشرق، فجعل إشارته إلى المشرق كنطقه بذلك / .

والحديث الثاني عشر: فيه أنه ﷺ أوما بيده إلى المشرق فقال: «إذا رأيتم الليل قد أقبل من هنهنا فقد أفطر الصائم» فجعل إشارته بيده إلى المشرق كنطقه بلفظ المشرق.

والحديث الثالث عشر: جعل فيه الإشارة باليد إلى الفرق بين الفجر الكاذب والفجر الصادق بذلك.

ويشير بأصبعه إلى حلقه، فجعل إشارته إلى أن درع الحديد المضروب بها المثل للبخيل ثابتة على حلقه لا تنزل عنه ولا تستر عورته و لا بدنه، كالنطق بذلك.

فهذه أربعة عشر حديثًا أوردها البخاري رحمه الله في الباب

المذكور، وسقناها هنا، وبينا وجه الدلالة على أن الإشارة كالنطق في كل واحد منها، مع ما قدمنا من الأحاديث الدالة على ذلك زيادة على ما ذكره البخاري هنا.

وقد ذكر البخاري رحمه الله في أول باب (اللعان) خمسة أحاديث أيضًا كل واحد منها فيه الدلالة على أن الإشارة كالنطق ولم نذكرها هنا لأن فيما ذكرنا كفاية.

وقال ابن حجر في الفتح في آخر كلامه على أحاديث الباب المذكورة؛ قال ابن بطال: ذهب الجمهور إلى أن الإشارة المفهمة تنزل منزلة النطق. وخالف الحنفية في بعض ذلك. ولعل البخاري رد عليهم بهذه الأحاديث التي جعل فيها النبي على الإشارة قائمة مقام النطق. وإذا جازت الإشارة في أحكام مختلفة في الديانة فهي لمن لا يمكنه النطق أجوز.

وقال ابن المنير: أراد البخاري أن الإشارة بالطلاق وغيره من الأخرس وغيره التي يفهم منها الأصل والعدد نافذة كاللفظ اهر ويظهر لي أن البخاري أورد هذه الترجمة وأحاديثها توطئة لما يذكره من البحث في الباب الذي يليه، / مع من فَرَّق بين لعان الأخرس وطلاقه، والله أعلم.

777

فهذه الأحاديث وأمثالها هي حجة من قال: إن الاشارة المُفْهمة تقوم مقام اللفظ.

واحتج من قال: بأن الاشارة ليست كاللفظ بأن القرآن العظيم دل على ذلك، وذلك في قوله تعالى في الآية التي نحن بصددها:

475

﴿ فَقُولِيٓ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَكَنْ أُكَلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴿ ﴾ فإن في هذه الآية التصريح بنذرها الإمساك عن كلام كل إنسي، مع أنه تعالى قال: ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ﴾ أي أشارت لهم إليه أن كلموه يخبركم بحقيقة الأمر فهذه إشارة مفهمة، وقد فهمها قومها فأجابوها جوابًا مطابقًا لفهمهم ما أشارت به: ﴿ قَالُواْ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا ﴿ ﴾ ، وهذه الاشارة المفهمة لو كانت كالنطق لأفسدت نذر مريم ألا تكلم إنسيًا. فالآية صريحة في أن الكلام باللفظ يخل بنذرها، وأن الاشارة ليست كذلك، فقد جاء الفرق صريحًا في القرآن بين اللفظ والإشارة، وكذلك قوله تعالى: ﴿ قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزًّا ﴾ فإن الله جعل له آية على ما بشر به وهي منعه من الكلام، مع أنه لم يمنع من الإشارة بدليل قوله: ﴿ إِلَّا رَمْزًّا ﴾، وقوله: ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُوا . . ﴾ الآية. فدل ذلك على أن الاشارة ليست كالكلام. والآية الأولى أصرح في الدلالة على أن الاشارة ليست كاللفظ؛ لأن الآية الثانية محتملة لكون الاشارة كالكلام؛ لأن استثناءه تعالى قوله: ﴿ إِلَّا رَمَّزًّا ﴾ من قوله: ﴿ أَلَّا تُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ ﴾ يفهم منه أن الرمز الذي هو الإشارة نوع من جنس الكلام استثنى منه؛ لأن الأصل في الاستثناء الاتصال. والله تعالى أعلم.

فإذا علمت أدلة الفريقين في الإشارة، هل هي كاللفظ أو لا؛ فاعلم أن العلماء مختلفون في الإشارة المفهمة، هل تنزل منزلة اللفظ أو لا؟ وسنذكر هنا إن شاء الله تعالى جملًا من أقوال أهل العلم في ذلك، وما يظهر رجحانه بالدليل /.

قال ابن حجر رحمه الله تعالى في فتح الباري في آخر «باب

الإشارة في الطلاق والأمور» ما نصه: وقد اختلف العلماء في الإشارة المفهمة؛ فأما في حقوق الله فقالوا: يكفي ولو من القادر على النطق. وأما في حقوق الآدميين كالعقود والإقرار والوصية ونحو ذلك، فاختلف العلماء فيمن اعتقل لسانه، ثالثها عن أبي حنيفة إن كان مأيوسًا من نطقه. وعن بعض الحنابلة: إن اتصل بالموت، ورجحه الطحاوي. وعن الأوزاعي: إن سبقه كلام، ونقل عن مكحول: إن قال: فلان حر ثم أُصْمِت، فقيل له: وفلان؟ فأوماً صح. وأما القادر على النطق فلا تقوم إشارته مقام نطقه عند الأكثرين واختلف هل يقوم منه مقام النية، كما لو طلق امرأته فقيل له: كم طلقة؟ فأشار بأصبعه. انتهى منه.

وقال البخاري في أول (باب اللعان) ما نصه: فإذا قذف الأخرس امرأته بكتابة أو إشارة أو إيماء معروف فهو كالمتكلم؛ لأن النبي على قد أجاز الإشارة في الفرائض. وهو قول بعض أهل الحجاز وأهل العلم، وقال تعالى: ﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْةً قَالُواْ كَيْفَ نُكِلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِصَيِيًا ﴿ فَيَ اللهِ وقال الضحاك: ﴿ إِلّا رَمْزًا ﴾ إشارة. وقال المحاك: ﴿ إِلّا رَمْزًا ﴾ إشارة. وقال بعض الناس: لا حد ولا لعان. ثم زعم أنه إن طلق بكتابة أو إشارة أو إيماء جاز، وليس بين الطلاق والقذف فرق، فإن قال: القذف لا يكون إلا بكلام. قيل له: كذلك الطلاق لا يكون إلا بكلام وإلا بطل الطلاق والقذف وكذلك العتق. وكذلك الأصم يلاعن. وقال الشعبي وقتادة: إذا قال أنت طالق \_ فأشار بأصابعه \_ تبين منه بإشارته. وقال إبراهيم: الأخرس إذا كتب الطلاق بيده لزمه. وقال عماد: الأخرس والأصم إن قال برأسه جاز. انتهى محل الغرض من كلام البخاري رحمه الله.

770

ومذاهب الأئمة الأربعة متقاربة في هذه المسألة، وبينهم اختلاف في بعض فروعها /.

فمذهب مالك رحمه الله: أن الإشارة المفهمة تقوم مقام النطق. قال خليل بن إسحاق في مختصره ـ الذي قال في ترجمته مبينًا لما به الفتوى، يعني في مذهب مالك ـ: «الكلام على الصيغة التي يحصل بها الطلاق. ولزم بالإشارة المفهمة». يعني أن الطلاق يلزم بالإشارة المفهمة مطلقًا من الأخرس والناطق. وقال شارحه المواق رحمه الله تعالى من المدونة: ما علم من الأخرس بإشارة أو بكتاب من طلاق أو خلع أو عتق أو نكاح. أو بيع أو شراء أو قذف لزمه حكم المتكلم. وروى الباجي إشارة السليم بالطلاق برأسه أو بيده كلفظه، لقوله تعالى: ﴿ أَلَّا تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَامٍ إِلَّا رَمَّزًا ﴾ اهم منه. ورواية الباجي هذه عليها أهل المذهب.

ومذهب أبي حنيفة رحمه الله: أن إشارة الأخرس تقوم مقام كلام الناطق في تصرفاته، كإعتاقه وطلاقه، وبيعه وشرائه، ونحو ذلك. أما السليم فلا تقبل عنده إشارته لقدرته على النطق. وإشارة الأخرس بقذف زوجته لا يلزم عنده فيه حد ولا لعان؛ لأن الحدود تدرأ بالشبهات. وعدم التصريح شبهة عنده؛ لأن الإشارة قد تُفهم مالا يقصد المشير. ولأن أيمان اللعان لها صِيَغ لابد منها ولا تحصل بالإشارة وكذلك عنده إذا كانت الزوجة المقذوفة خرساء فلا حد ولا لعان عنده؛ لاحتمال أنها لو نطقت لصدَّقته، ولأنها لا يمكنها الإتيان بألفاظ الأيمان المنصوصة في آية اللعان. وكذلك عنده القذف لا يصح من الأخرس؛ لأن الحدود تدرأ بالشبهات.

وقال بعض العلماء من الحنفية: إن القياس منع اعتبار إشارة الأخرس؛ لأنها لا تفهم كالنطق في الجميع، وأنهم أجازوا العمل بإشارة الأخرس في غير اللعان والقذف على سبيل الاستحسان، والقياس المنع مطلقًا.

ومذهب الشافعي في هذه المسألة: اعتبار إشارة الأخرس في اللعان وغيره، وعدم اعتبار إشارة السليم.

وأما مذهب الإمام أحمد: فظاهر كلام أحمد رحمه الله تعالى أنه لا لعان / إن كان أحد الزوجين أخرس، كما قدمنا توجيهه في مذهب أبي حنيفة. وقال القاضي وأبو الخطاب: إن فهمت إشارة الأخرس فهو كالناطق في قذفه ولعانه. وأما طلاق الأخرس ونكاحه وشبه ذلك فالإشارة فيه كالنطق في مذهب الإمام أحمد. وأما السليم: فلا تقبل عنده إشارته بالطلاق ونحوه.

هذا حاصل كلام الأئمة وغيرهم من فقهاء الأمصار في هذه المسألة. وقد رأيت ما جاء فيها من أدلة الكتاب والسنة.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: الذي يظهر لي رجحانه في المسألة: أن الإشارة إن دلت على المعنى دلالة واضحة لاشك في المقصود معها أنها تقوم مقام النطق مطلقًا، ما لم تكن في خصوص اللفظ أهمية مقصودة من قبل الشارع، فإن كانت فلا تقوم الإشارة مقامه كأيمان اللعان، فإن الله نص عليها بصورة معينة. فالظاهر أن الاشارة لا تقوم مقامها، وكجميع الألفاظ المتعبد بها فلا تكفى فيها الإشارة، والله جل وعلا أعلم.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّمْمَيْنِ صَوْمًا ﴾

أي إمساكًا عن الكلام، في قول الجمهور. والصوم في اللغة: الإمساك، ومنه قول نابغة ذبيان:

خيل صيام وخيل غير صائمة تحت العجاج وأخرى تعلك اللجما

فقوله: «خيل صيام» أي: ممسكة عن الجري. وقيل: عن العلف، «وخيل غير صائمة» أي: غير ممسكة عما ذكر. وقول امرىء القيس:

كأنَّ الثريا عُلِّقت في مصامها بأمراس كتان إلى صُمِّ جندل

فقوله: «في مصامها» أي: مكان صومها، يعني إمساكها عن الحركة. وهذا القول هو الصحيح في معنى الآية: أن المراد بالصوم الامساك عن الكلام، بدليل قوله بعده: ﴿ فَلَنْ أُكَلِمَ الْيُوْمَ الامساك عن الكلام، بدليل قوله بعده: ﴿ فَلَنْ أُكَلِمَ الْيُوْمَ إِنْ وهو قول أكثر أهل العلم. وقال ابن حجر (في الفتح في باب اللعان). وقد ثبت من حديث / أُبِيّ بن كعب وأنس ابن مالك أن معنى قوله تعالى: ﴿ إِنِي نَذَرْتُ لِلرِّمْ نِ صَوْمًا ﴾ أي: صمتًا. أخرجه الطبراني وغيره اهـ. وقال بعض العلماء: المراد بالصوم في الآية: هو الصوم الشرعي المعروف المذكور في قوله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ ﴾. وعليه فلمراد أنهم كانوا إذا صاموا في شريعتهم حرم عليهم الكلام كما يحرم عليهم الكلام كما يحرم عليهم الكلام كما النذر الذي نذرتُه ألا تكلم اليوم إنسيًا كان جائزًا في شريعتهم. النذر الذي نذرتُه ألا تكلم اليوم إنسيًا كان جائزًا في شريعتهم. أما في الشريعة التي جاءنا بها نبينا على فلا يجوز ذلك النذر ولا يحب الوفاء به. قال البخاري في صحيحه: حدثنا موسى بن إسماعيل، حدثنا وهيب، حدثنا أيوب عن عكرمة عن ابن عباس

قال: بينا النبي يخطب إذا هو برجل قائم، فسأل عنه فقالوا: أبو إسرائيل نذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم، فقال النبي على «مره فليتكلم، وليستظل، وليقعد، وليتم صومه» قال عبدالوهاب: حدثنا أيوب عن عكرمة عن النبي على الله الديم النبي الهي الهد.

وقال ابن حجر في الفتح في الكلام على هذا الحديث: وفي حديثه أن السكوت عن المباح ليس من طاعة الله، وقد أخرج أبو داود من حديث على «ولا صمت يوم إلى الليل» وتقدم في السيرة النبوية قول أبي بكر الصديق للمرأة: إن هذا \_ يعني الصمت \_ من فعل الجاهلية. وفيه: أن كل شيء يتأذى به الإنسان ولو مآلاً مما لم يرد بمشروعيته كتاب أو سنة، كالمشي حافيًا، والجلوس في الشمس؛ ليس هو من طاعة الله، فلا ينعقد به النذر، فإنه على أم أبا إسرائيل بإتمام الصوم دون غيره. وهو محمول على أنه علم أنه لا يشق عليه. وأمره أن يقعد ويتكلم ويستظل. قال القرطبي: في قصة أبي إسرائيل هذه أوضح الحجج للجمهور في عدم وجوب الكفارة على من نذر معصية، أو مالا طاعة فيه، وقد قال مالك لما ذكره: ولم أسمع أن رسول الله على أمره بالكفارة. انتهى كلام صاحب / فتح الباري.

 $\Lambda\Gamma\Upsilon$ 

وقد قال الزمخشري في تفسير هذه الآية التي نحن بصددها: وقد نهى عن صوم الصمت. فقال ابن حجر في الكافي الشاف في تخريج أحاديث الكشاف: لم أره هكذا. وأخرج عبدالرزاق من حديث جابر بلفظ: «لا صمت يوم إلى الليل» وفيه حرام بن عثمان وهو ضعيف. ولأبي داود من حديث على مثله، وقد تقدم في

تفسير سورة «النساء».

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَإِمَّا تَرَيِّنَّ ﴾ معناه: فإن ترى من البشر أحدًا. فلفظة «إما» مركبة من «إن» الشرطبة و «ما» المزيدة لتوكيد الشرط. والأصل «ترْأَييْن» على وزن تفعلين، تحركت الياء التي هي لام الكلمة وانفتح ما قبلها فوجب قلبها ألفًا فصارت «ترْآيْن»، فحذفت الهمزة ونُقلت حركتها إلى الراء؛ لأن اللغة الفصحى التي هي الأغلب في كلام العرب حذف همزة «رأى» في المضارع والأمر، ونقل حركتها إلى الراء فصارت «ترَايْن»، فالتقى الساكنان فحذف الأول وهو الألف، فصار «تَرَيْن»، فدخلت عليه نون التوكيد الثقيلة فحذفت نون الرفع من أجلها هي، والجازم الذي هو إن الشرطية؛ لأن كل واحد منهما بانفراده يوجب حذف نون الرفع، فصار «تَرَيْنَ»، فالتقى ساكنان هما الياء الساكنة والنون الأولى الساكنة من نون التوكيد المثقلة؛ لأن كل حرف مشدد فهو حرفان، فحركت الياء بحركة تناسبها وهي الكسرة فصارت «تَرَينّ»، كما أشار إلى هذا ابن مالك في الخلاصة بقوله:

واوٍ ويا شَكْلٌ مجانِسٌ قُفِي واحْذِفْه من رافع هاتينِ وفي قومُ اخشُونْ وَاضْمُم وقِسْ مُسَوِّيا نحو اخْشَيْن يا هندُ بالكسرِ ويا

وما ذكرنا من أن همزة «رأى» تحذف في المضارع والأمر هو القياس المطرد في كلام العرب وبقاؤها على الأصل مسموع، ومنه قول سراقة بن مرداس البارقي الأصغر /:

أري عيني مالم تَوْأياه كلانا عالم بالترهات

وقول الأعلم بن جرادة السعدي، أو شاعر من تيم الرباب: ألم تَرْأ ما لاقيت والدهر أعصر ومن يتملَّ العيش يَرْأَ ويسمع وقول الآخر:

أحنُّ إذا رأيت جبالَ نجد ولا أرأى إلى نجد سبيلا

ونون التوكيد في الفعل المضارع بعد «إما» لازمة عند بعض علماء العربية. وممن قال بلزومها بعد «إما» كقوله هنا: ﴿فَإِمَّا تَرَيِنَّ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا ﴾: المبرد والزجاج. ومذهب سيبويه والفارسي وجماعة أن نون التوكيد في الفعل المضارع بعد «إما» غير لازمة، ويدل له كثرة وروده في شعر العرب، كقول الأعشى ميمون بن قيس:

فإما تريني ولي لِمَّة فإن الحوادث أودى بها وقول لبيد بن ربيعة:

فإما تريني اليوم أصبحت سالمًا فلست بأحيا من كلاب وجعفر وقول الشنفرى:

فإما تريني كابنة الرمل ضاحيًا على رِقَّـة أحفى ولا أتنعَّـلُ وقول الأفوه الأودي:

أما تري رأسي أزْرَى به مأس زمان ذي انتكاس مؤوسِ وقول الآخر:

زعمت تماضر أنني إما أمت يسدد أبينوها الأصاغر خلتي

وقول الآخر:

يا صاح إما تجدني غير ذي جِدَة فما التخلي عن الخلان من شيمي

وأمثال هذا كثيرة في شعر العرب. والمبرد والزجاج يقولان: إن حذف النون في الأبيات المذكورة ونحوها إنما هو لضرورة الشعر. ومن / خالفهم كسيبويه والفارسي يمنعون كونه للضرورة، ويقولون: إنه جائز مطلقًا. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَتَتْ بِهِ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ ۚ قَالُواْ يَكَرْيَكُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْءًا فَرَيًا ﴿ يَكَأُخْتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ ٱمْرَأَ سَوْءٍ وَمَا كَانَتْ أَمُّكِ بَغِيًّا ﴿ ﴾ .

لما اطمأنت مريم بسبب ما رأت من الآيات الخارقة للعادة التي تقدم ذكرها آنفًا؛ أتت به (أي بعيسى) قومها تحمله غير محتشمة ولا مكترثة بما يقولون، فقالوا لها: ﴿ يَمَرْيَمُ لَقَدْ جِنْتِ شَيْءَافَرِيّا ﴿ يَكُمْ لِيَكُ فَيَا إِنَّ ﴾ أي: شَيْءَافَرِيّا ﴿ يَكُ مَلِيَكُ فَيَا إِنَّ ﴾ أي: عظيمًا. وقال سعيد بن مسعدة: ﴿ فَرِيّا ﴿ فَيَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قال مقیده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: الذي یفهم من الآیات القرآنیة أن مرادهم بقولهم: ﴿ لَقَدْ حِمْتِ شَیْئَا فَرِیّا ﴿ ﴾ أي: منكرًا عظیمًا؛ لأن الفریّ فعیل من الفریة، یعنون به الزنی؛ لأن ولد الزنی كالشيء المفتری المختلق؛ لأن الزانیة تدعی إلحاقه بمن لیس أباه. ویدل علی أن مرادهم بقولهم: ﴿ فَرِیّا ﴿ ﴾ الزنی قوله تعالی: ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْبِكُمُ بُهَتَنّا عَظِیمًا ﴿ ﴾ لأن ذلك البهتان العظیم الذي هو ادعاؤهم أنها زنت، وجاءت بعیسی من ذلك الزنی

۲٧.

- حاشاها وحاشاه من ذلك - هو المراد بقولهم لها: ﴿ لَقَدْ جِمْتِ شَيْنَا فَرِيَّا ﴿ كَانَ أَمْكِ بَغِيًا ﴿ كَانَ أَبُوكِ اَمْرَأَ سَوْءِ وَمَا كَانَتُ أَمْكِ بَغِيبًا ﴿ كَانَ الفَاحشة ، فمالك أنت ترتكبينها!! ومما يدل على أن ولد الزنى كالشيء المفترى قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَ وَأَرْجُلِهِنَ ﴾ قال بعض العلماء: معنى قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَ وَأَرْجُلِهِنَ ﴾ قال بعض وأرَجُلِهِنَ ﴾ أي: ولا يأتين بولد زنى يقصدن إلحاقه برجل ليس وأرَجُلِهِنَ ﴾ أي: ولا يأتين بولد زنى يقصدن إلحاقه برجل ليس أباه ، هذا هو الظاهر الذي دل عليه القرآن في معنى الآية . وكل عمل أجاده عامله فقد فراه لغة ، ومنه قول الراجز وهو زرارة بن صعب بن دهر:

قد أطمعتني دقـالاً حـوليًّا مسـوسًا مـدودًا حجـريًا قد كنت تفرين به الفريا /

**TV1** 

يعني تعملين به العمل العظيم. والظاهر أنه يقصد أنها تأكله أكلًا لمًا عظيمًا.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿يَتَأُخْتَ هَرُونَ ﴾ ليس المراد به هارون بن عمران أخا موسى كما يظنه بعض الجهلة. وإنما هو رجل آخر صالح من بني إسرائيل يسمى هارون. والدليل على أنه ليس هارون أخا موسى ما رواه مسلم رحمه الله تعالى في صحيحه: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، ومحمد بن عبدالله بن نمير، وأبو سعيد الأشج، ومحمد بن المثنى العنزي ـ واللفظ لابن نمير - قالوا: حدثنا ابن إدريس عن أبيه، عن سماك بن حرب، عن علقمة قالوا: حدثنا ابن إدريس عن أبيه، عن سماك بن حرب، عن علقمة

ابن وائل، عن المغيرة بن شعبة قال: لما قدمت نجران سألوني فقالوا: إنكم تقرءون ﴿ يَتَأُخَّتَ هَنُرُونَ ﴾ وموسى قبل عيسى بكذا وكذا. فلما قدمت على رسول الله ﷺ سألته عن ذلك فقال: "إنهم كانوا يسمون بأنبيائهم والصالحين قبلهم» اهـ. هذا لفظ مسلم في الصحيح. وهو دليل على أنه رجل آخر غير هارون أخى موسى، ومعلوم أن هارون أخا موسى قبل مريم بزمن طويل. وقال ابن حجر في الكافي الشاف في تخريج أحاديث الكشاف في قول الزمخشري: إنما عنوا هارون النبي ما نصه: لم أجده هكذا إلا عند الثعلبي بغير سند، ورواه الطبري عن السدي قوله وليس بصحيح؟ فإن عند مسلم والنسائي والترمذي عن المغيرة بن شعبة قال: بعثنى النبي ﷺ إلى نجران فقالوا لي: أرأيتم شيئًا يقرءونه ﴿يَتَأَخُّتَ هَـُرُونَ﴾ وبين موسى وعيسى ما شاء الله من السنين، فلم أدر ما أجيبهم؟ فقال لي النبي ﷺ: «هلا أخبرتهم أنهم كانوا يسمون بأسماء أنبيائهم والصالحين من قبلهم»، وروى الطبري من طريق ابن سيرين: نبئت أن كعبًا قال: إن قوله تعالى: ﴿ يَتَأَخَّتَ هَنُونَ ﴾ ليس بهارون أخي موسى، فقالت له عائشة: كذبت؟ فقال لها: يا أم المؤمنين، إن كان النبي ﷺ قال فهو أعلم، وإلا فأنا أجد بينهما ستمائة سنة. انتهى كلام ابن حجر /.

777

وقال صاحب الدر المنثور في قوله تعالى ﴿ يَتَأَخْتَ هَنُرُونَ ﴾: أخرج ابن أبي شيبة، وأحمد، وعَبْد بن حميد، ومسلم، والترمذي والنسائي، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن حبان، والطبراني، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل عن المغيرة بن شعبة قال: بعثني رسول الله عليه إلى نجران. إلى آخر الحديث كما تقدم آنفًا. وبهذا

الحديث الصحيح الذي رأيت إخراج هؤلاء الجماعة له، وقد قدمناه بلفظه عند مسلم في صحيحه = تعلم أن قول من قال: إن المراد هارون أخو موسى باطل سواء قيل: إنها أخته، أو أن المراد بأنها أخته أنها من ذريته، كما يقال للرجل: يا أخا تميم، والمراديا أخا بني تميم؛ لأنه من ذرية تميم. ومن هذا القبيل قوله: ﴿ ﴿ وَاَذْكُرُ آَخَا عَادِ ﴾؛ لأن هودًا إنما قيل له أخو عاد لأنه من ذريته، فهو أخى بني عاد، وهم المراد بعاد في الآية؛ لأن المراد بها القبيلة لا الجد. وإذا حققت أن المراد بهارون في الآية غير هارون أخي موسى، فاعلم أن بعض العلماء قال: إن لها أخًا اسمه هارون. وبعضهم يقول: إن هارون المذكور رجل من قومها مشهور بالصلاح، وعلى هذا فالمراد بكونها أخته أنها تشبهه في العبادة والتقوى. وإطلاق اسم الأخ على النظير المشابه معروف في القرآن وفي كلام العرب، فمنه في القرآن قوله تعالى: ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ إِلَّا هِيَ أَكَّبُرُ مِنْ أُخْتِهَا ۚ. ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوۤاْ إِخُورِنَ ٱلشَّيَطِينَّ . ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيِّ ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ ﴿ ﴾، ومنه في كلام العرب قوله:

وكل أخ يفارقه أخوه لعمر أبيك إلا الفرقدان فجعل الفرقدين أخوين.

وكثيرًا ما تطلق العرب اسم الأخ على الصديق والصاحب، ومن إطلاقه على الصاحب قول القلاخ بن حزن:

٢٧٣ أخا الحرب لبَّاسًا إليها جلالها وليس بولاً ج الخوالف أعقلا / فقوله: «أخا الحرب» يعني صاحبها؛ ومنه قول الراعي،

وقيل لأبي ذؤيب:

عشية سعدى لو تراءت لراهب بدومة تجر دونه وحجيج قلى دينه واهتاج للشوق إنها على النأي إخوان العزاء هيوج فقوله: «إخوان العزاء» يعني أصحاب الصبر.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ﴾ .

معنى إشارتها إليه: أنهم يكلمونه فيخبرهم بحقيقة الأمر. والدليل على أن هذا هو مرادها بإشارتها إليه قوله تعالى بعده: ﴿ قَالُواْ كَيْفَ نُكِلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِصَبِيًّا ﴿ فَالْفعل الماضي الذي هو ﴿ كَانَ ﴾ بمعنى الفعل المضارع المقترن بالحال كما يدل عليه السياق. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّى عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَدْنِيَ ٱلْكِئْبَ وَجَعَلَنِي بَيْتًا ﴿ وَجَعَلَنِي بَيْتًا ﴿ وَجَعَلَنِي بَيْتًا ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴿ وَبَرَّالًا بِوَلِادِقِ وَلَمْ يَجْعَلَنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُونُ وَمِنْ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَاللَّهُ مِنْ وَيَوْمَ وَلِاللَّهُ مِنْ مَا إِلَيْ اللَّهُ لَذِي وَلَهُ مِنْ وَلَوْمَ وَاللَّهُ مِنْ وَلَهُ مَا وَلِي اللَّهُ مَا وَلِي قُولُمُ وَلِهُ مَا وَلِي اللَّهُ لَا إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِنْ إِلَالْكُولُولُ اللَّهُ لِللَّهُ مَا إِلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ أَوْلِكُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ مُنْ إِلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَيْ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن أول كلمة نطق لهم بها عيسى وهو صبي في مهده أنه عبد الله، وفي ذلك أعظم زجر للنصارى عن دعواهم أنه الله، أو ابنه أو إله معه! وهذه الكلمة التي نطق بها عيسى في أول خطابه لهم ذكرها الله جل وعلا عنه في مواضع أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَبَنِيٓ إِسْرَوَيِلَ ٱعْبُدُوا ٱللهَ رَبِيّ وَرَبَّكُمُ هُاكُمُ وَقُوله في «آل عمران»: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمُ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ﴿ فَاللّهَ وَلِهُ في «الزخرف»: ﴿ فَٱللّهَ وَلَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ ٱللّهَ رَبِّ فَاللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَلِهُ فَي الزخرف»: ﴿ فَٱللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَلَا اللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَاللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَلَا اللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَاللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَاللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَاللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَا اللّهَ وَاللّهُ وَالْمِعُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلًا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

اللهَ هُوَ رَقِي وَرَبُكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَنَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ﴿ ﴾ ، وقوله هنا في سورة «مريم» : ﴿ وَإِنَّ اللهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَنَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ﴿ ﴾ ، وقوله : ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا أَمَرْتَنِي بِهِ ۚ أَنِ اعْبُدُواْ اللّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ . . ﴾ الآية ؛ إلى غير ذلك من الآيات .

YVE

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ ءَاتَنْنِي ٱلْكِئْبَ وَجَعَلَنِي نِيْتًا ﴿ ﴾ التحقيق / فيه إن شاء الله: أنه عبر بالماضي عما سيقع في المستقبل تنزيلاً لتحقق الوقوع منزلة الوقوع. ونظائره في القرآن كثيرة؛ كقوله تعالى: ﴿ أَنَى أَمْرُ اللّهِ فَلاَ تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَنُفِحَ فِي الشّمَوْتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلّا مَن شَاءَ اللّهُ ثُمَّ نُفِحَ فِي الشّمَوي فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلّا مَن شَاءَ اللّهُ ثُمَّ نُفِحَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِئْبُ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِئْبُ وَجِائَةَ بِأَلْمُونَ ﴿ وَقُولُهُ عَلَى الْكَنْبُ وَعُلْمَ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَقُولُهُ عَالَى اللّهِ وَقُولُهُ عَلَيْ اللّهِ وَقُولُهُ عَلَيْ اللّهِ وَقُولُهُ عَالْكِيْنَ كُلُّ وَقُولُهُ عَالَى اللّهُ وَقُولُهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ عَالَى اللّهُ وَقُولُهُ عَالَى اللّهُ وَقُولُهُ اللّهُ وَلَا عَالَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ وَلَا مُ وَقُولُهُ عَلَيْ وَلَا اللّهُ وَقُولُهُ وَاللّهُ وَقُولُهُ عَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَولُهُ اللّهُ وَقُولُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَعْ اللّهُ وَقُولُهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَولُهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ اللللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللللهُ اللللللللهُ ا

أبو نعيم في الحلية في ترجمة يونس بن عبيد عن الحسن عن أبي هريرة بهذا وأتم. وقال: تفرد به هشيم عن يونس، وعنه شعيب بن محمد الكوفى، ورواه ابن مردويه من هذا الوجه اهـ.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَبَعَلَنِي مُبَارَكًا ﴾ قال الحوفي وأبو البقاء: هو معطوف على قوله: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا ﴾. قال أبو حيان في البحر: وفيه بعد الفصل بين المعطوف والمعطوف عليه بالجملة التي هي ﴿ وَأَوْصَنِي ﴾ ومتعلقها؛ والأولى أنه منصوب بفعل مضمر؛ أي: وجعلني برًا بوالدتي. ولما قال: ﴿ بِوَلِدَقِ ﴾ ولم يقل بوالدي؛ عُلِم أنه أمر من قبل الله؛ كما ذكره القرطبي عن ابن عباس رضي الله عنهما. وقد قدمنا معنى «الجبار والشقي». وقال القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية: ﴿ شَقِيًّا إِنَ ﴾ أي خائبًا من الخير. / ابن عباس: عاقًا. وقيل عاصيًا لربه. وقيل: لم يجعلني تاركًا لأمره فأشقى كما شقى إبليس. اه كلام القرطبي.

## تنسه

احتج مالك رحمه الله بهذه الآية على القدرية. قال أبو عبدالله القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: قال مالك بن أنس رحمه الله تعالى في هذه الآية: ما أشدها على أهل القدر؛ أخبر عيسى عليه السلام بما قضى من أمره وبما هو كائن إلى أن يموت اهه.

\* وقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَّمٌ قَوْلِكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ ﴾ .

اعلم أن هذا الحرف فيه قراءتان سبعيتان: قرأه نافع وابن كثير

وأبو عمرو وحمزة والكسائي: (قَوْلُ الحق) بضم اللام. وقرأه ابن عامر وعاصم: ﴿قَوْلَ ٱلْحَقِّ ﴾ بالنصب. والإشارة في قوله: ﴿ ذَلِكَ ﴾ راجعة إلى المولود المذكور في الآيات المذكورة قبل هذا. وقوله: ﴿ ذَلِكَ ﴾ مبتدأ و ﴿ عِسَى ﴾ ، خبره ، و ﴿ ٱبْنُ مَرْيَمٌ ﴾ نعت لـ ﴿ عِسَى ﴾ وقيل بدل منه. وقيل خبر بعد خبر.

وقوله: ﴿ قَوْلِكَ ٱلْحَقِّ ﴾ على قراءة النصب مصدر مؤكد لمضمون الجملة. وإلى نحوه أشار ابن مالك بقوله في الخلاصة:

## \* والثاني كابني أنت حقًا صرفا \*

وقيل: منصوب على المدح؛ وأما على قراءة الجمهور بالرفع (قَوْلُ الحق) خبر مبتدأ محذوف؛ أي: هو أي نسبته إلى أمه فقط قول الحق؛ قاله أبو حيان. وقال الزمخشري: وارتفاعه على أنه خبر بعد خبر، أو بدل، أو خبر مبتدأ محذوف.

قال مقيده \_عفا الله عنه وغفر له \_: اعلم أن لفظة ﴿ ٱلْحَقِّ ﴾ في قوله هنا: ﴿ قَوْلَ ٱلْحَقِّ ﴾ في قوله هنا:

الأول: أن المراد بالحق ضد الباطل بمعنى الصدق والثبوت؟ كقوله: ﴿ وَكَذَّبَ بِهِ وَوَّمُكَ وَهُو النَّحَقِ ﴾ وعلى هذا القول فإعراب قوله: ﴿ وَكَذَّبَ بِهِ وَوَمُكَ وَهُو النَّصِبِ أنه مصدر مؤكد لمضمون الجملة كما تقدم. وعلى قراءة الرفع / فهو خبر مبتدأ محذوف كما تقدم. ويدل لهذا الوجه قوله تعالى في «آل عمران» في القصة بعينها: ﴿ النَّحَقُ مِن رَبِّكَ فَلا تَكُنُ مِن المُعْتَرِينَ ﴿ ﴾.

777

الوجه الثاني: أن المراد بالحق في الآية الله جل وعلا؛ لأن

من أسمائه «الحق» كقوله: ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللّهَ هُو الْحَقُّ الْمُبِينُ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُو الْحَقُّ ﴾ الآية. وعلى هذا القول فإعراب قوله تعالى: ﴿ قَوْلَكَ ٱلْحَقِّ ﴾ على قراءة النصب أنه منصوب على المدح. وعلى قراءة الرفع فهو بدل من ﴿ عِيسَى ﴾ أو خبر بعد خبر ، وعلى هذا الوجه ف (قولُ الحق) هو ﴿ عِيسَى ﴾ كما سماه الله كلمة في قوله: ﴿ وَكَلِمَتُهُ وَ الْقَلَهُ اللّهُ كَلَمة مِنَهُ السّمُهُ ٱلْمَسِيحُ ﴾ الآية. وإنما سمى ﴿ عِيسَى ﴾ كلمة ؛ لأن الله أوجده بكلمته التي هي ﴿ كُن ﴾ فكان ؛ كما قال: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللّهِ كَمَتُ لِعَلَمَة على هذا الوجه من التفسير بمعنى واحد.

وقوله: ﴿ اللَّهِ عِنهِ يَمْتُونَ ﴿ أَيْ اللَّهِ وَقع للكفار نهى الله عنه من المرية وهي الشك. وهذا الشك الذي وقع للكفار نهى الله عنه المسلمين على لسان نبيهم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمَثُلِ ءَادَمٌ خَلَقَتُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ الْحَقُّ مِن رَبِّك فَلا تَكُنُ مِن المُعْتَرِينَ ﴿ وَهذا القول الحق الذي أوضح الله به حقيقة الأمر في شأن عيسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام بعد نزوله على نبينا الصلاة والسلام بعد نزوله على نبينا أخبره أن ما قص عليه من حاجّه في شأن عيسى إلى المباهلة؛ ثم قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ عَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ الْمِلْمُ فَعَلْ لَعَالَوْا نَدَعُ أَبْنَاءَنَا وَلِنكَ في وَلْك في وَلَمْ الْمَاكُمُ وَأَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أُمّ مَنْ خَبْر عيسى هو القصص الحق، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ عَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ الْمِلْمُ الْمَعْمَ الْمَعْمَ اللّه عَلَى الْمَاهِلَة عَلَا الله على المباهلة عَلَى المباهلة عَلَى المباهلة عَلَى المباهلة خافوا الهلاك وأدوا كما هو مشهور.

211

/ \* قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِللَّهِ أَن يَنَّخِذَ مِن وَلَدٍّ سُبْحَنَهُ ۚ إِذَا قَضَى ٓ أَمَّرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ ﴾ .

اعلم أولاً أن لفظ ﴿ مَا كَانَ ﴾ يدل على النفي، فتارة يدل ذلك النفى من جهة المعنى على الزجر والردع، كقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَكُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّقُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ ﴿ الآية . وتارة يدل على التعجيز، كقوله تعالى: ﴿ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَا اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عِلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّكَنُونِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنْزِلَ لَكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ مَآهُ فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاكَ بَهْ كَةِ مَّاكُمْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا ﴾ الآية. وتارة يدل على التنزيه، كقوله هنا: ﴿ مَا كَانَ بِلَّهِ أَن يَنَّخِذَ مِن وَلَدٍّ ﴾ وقد أعقبه بقوله: ﴿ سُبِّكَنَدُ ﴾ أي تنزيهًا له عن اتخاذ الولد وكل مالا يليق بكماله وجلاله، فقوله: ﴿ مَا كَانَ لِلَّهِ ﴾ بمعنى ما يصح ولا يتأتى ولا يتصور في حقه جل وعلا أن يتخذ ولدًا، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كَبيرًا. والآية كقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَانِ أَن يَنَّخِذَ وَلَدًا ﴿ ﴾. وفي هذه الآية الرد البالغ على النصاري الذين زعموا المحال في قولهم: «عيسى ابن الله» وما نزه عنه جل وعلا نفسه هنا من الولد المزعوم كذبًا كعيسى؛ نزه عنه نفسه في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرِّيمَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ وَالْقَلْهَ ٓ إِلَى مَرْيَمَ - إلى قوله -إِنَّمَا ٱللَّهُ إِلَكٌ وَمِعِدٌّ سُبْحَكَنَهُ وَ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدُّ ﴾ الآية. والآيات الدالة على مثل ذلك كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَانُ وَلَدًا ﴿ لَهَا لَهُ لَقَدْ جِئْتُمُ شَيْئًا إِذًا ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَاوَاتُ يَنَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَتَحِنُّ ٱلجِبَالُ هَدًّا ﴿ أَن دَعَوَا لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدًا ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَٰنِ أَن يَنَّخِذَ وَلَدًّا ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات كما تقدم مستوفى في سورة «الكهف».

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِذَا قَضَيْ أَمْرًا ﴾ أي أراد

قضاءه، بدليل قوله: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَحْ عِإِذَا أَرَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَا أَرَادَ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ وَ وَوَلِهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ القرآن وفي كلام العرب، ومن أمثلته في القرآن قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مِنَ أَمْدُوا إِذَا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مِنَ أَمْدُوا إِذَا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ اللَّهِ مَنَ الشَّيْطُونِ الرَّحِيمِ ( القيام إليها، وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ القَرُّولَةِ اللَّهِ مِنَ الشَّيْطُونِ الرَّحِيمِ ( القيام إليها، وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقَرُولُ اللَّهُ عَلَى الشَّيْطُونِ الرَّحِيمِ ( القيام إليها، وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَاتُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ مِنَ الشَّيْطُونِ الرَّحِيمِ ( اللَّهُ عَلَى إِذَا أُردت قراءة القرآن، كما تقدم مستوفى.

وقوله تعالى في الآية التي نحن بصددها: ﴿ مَا كَانَ لِلّهِ أَن يَنْجِذَ مِن وَلَدٍ ﴾ زيدت فيه لفظة ﴿ مِن ﴾ قبل المفعول به لتأكيد العموم. وقد تقرر في الأصول أن النكرة في سياق النفي إذا زيدت قبلها لفظة ﴿ مِن ﴾ لتوكيد العموم كانت نصًا صريحًا في العموم، وتطرد زيادتها للتوكيد المذكور قبل النكرة في سياق النفي في ثلاثة مواضع: قبل الفاعل كقوله تعالى: ﴿ مَّا أَتَنهُم مِّن نَذِيرٍ ﴾، وقبل المفعول كهذه الآية، وكقوله: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَا فَرَحِي إِلَيْهِ ﴾ الآية ؛ وقبل المبتدأ كقوله: ﴿ مَالَكُم مِّنَ إِلَهِ غَيْرَهُ ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ فَٱخْنَلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِم ۖ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَشْهَدِ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ كَا لَهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّ

أظهر الأقوال في ﴿ اللَّأَحْزَابُ ﴾ المذكورة في هذه الآية: أنهم فرق اليهود والنصارى الذين اختلفوا في شأن عيسى. فقالت طائفة: هو ابن الله. وقالت طائفة: هو الله. وقالت طائفة: هو الله وقالت طائفة: هو الله. وقالت طائفة: هو إله مع الله. ثم إن الله توعد الذين كفروا منهم بالويل لهم من شهود يوم القيامة؛ وذلك يشمل من كفر بالتفريط

YVA

في عيسى كالذي قال: إنه ابن زنى. ومن كفر بالإفراط فيه كالذين قالوا: إنه الله أو ابنه. وقوله: "ويل" كلمة عذاب؛ فهو مصدر لا فعل له من لفظه. وسوغ الابتداء به وهو نكرة كونه في معنى الدعاء. والظاهر أن "المشهد" في الآية مصدر ميمي؛ أي فويل لهم من شهود ذلك اليوم أي حضوره، لما سيلاقونه فيه من العذاب. خلافًا لمن زعم أن "المشهد" في الآية اسم مكان؛ أي فويل لهم من ذلك المكان الذي يشهدون فيه تلك الأهوال والعذاب. والأول هو الطاهر وهو الصواب إن شاء الله تعالى.

779

وهذا المعنى الذي ذكره هنا ذكره أيضًا في سورة / «الزخرف» في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ عِيسَىٰ بِالْبَيْنَاتِ قَالَ قَدْ حِتْتُكُمْ بِالْحِكْمَةِ وَلاَبْيَنَ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُو رَبّي وَرَبّهُمُ لَكُمْ بَعْضَ الّذِي تَخْنَلِفُونَ فِيةٍ فَاتَقُوا اللّهَ وَاللّهُ عَزابُ مِنْ بَيْنِمٍ مَّ فَوَيْلُ لِلّذِينَ فَاعْبُدُوهُ هَا اللّه في الآيتين: من أن ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمِ اللّهِ في عيسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، أنه لم يعاجلهم بالعذاب، وأنه يؤخر عذابهم إلى الوقت المحدد لذلك = أشار له في مواضع أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ وَلا اللهُ مَنْ اللّهُ عَمّا يَعْمَلُ الظّالِمُونَ إِنّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلَا أَجُلُ مُسَمّى لَمّا الظّالم إلى وقت عذابه، ولكنه لا يهمله وقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله وقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه؛ أن النبي عَنْ قال: ﴿ وَكَذَلِكَ أَغَذُ رُبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهُمْ عَنْ الْفُرَىٰ وَهُوكُولُ وَكُنْ اللّهُ اللهُ الله الله الله الله الله الملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته الله النبي عَنْ قال: ﴿ وَكَذَلِكَ أَغَذُ رُبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَكُ وَهُمْ لَا الْمُذَلُ الْمُذَلِكُ وَكَذَلِكَ أَخَذُ رُبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَكُ وَهُمْ لَا يَفْدَا اللّهُ الْمُذَلّةُ وَكُذَلِكَ أَخَذُ رُبّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَكُ وَهُمْ لَا يَسْعَدَ وَهُمْ لَا اللّهُ المُذَالِكَ أَخَذُ رُبّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَكُ وَهُمْ كَاللّهُ المُذَالِكَ أَخَذُ رُبّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَكُ وَهُمْ كَاللّهُ المُذَالِكَ أَخَذُ رُبّكَ إِذَا أَخَذَهُ الْعُرَاكَ الْمُذَالِكَ أَخْذُ الْقُرَكُ وَهُمْ كَا اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّه المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ المُنْ المُنْ اللّهُ المُنْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ

ظَالِمَّةُ إِنَّ أَخَذَهُۥ اَلِيمٌ شَدِيدُ ۞، وقال تعالى: ﴿ وَكَا أَيِن مِن قَرْيَةٍ أَمَلَيْتُ لَمَا وَهِي ظَالِمَةٌ ثُمَّ اَخَذْتُهَا وَإِلَى الْمَصِيرُ ۞﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَأَخْنَلَفَ ٱلْأَخْزَابُ مِنَ بَيْنِهِمْ ﴾ قال أبو حيان في البحر: ومعنى قوله: ﴿ مِنَ بَيْنِهِمْ ﴾ أن الاختلاف لم يخرج عنهم بل كانوا هم المختلفين. انتهى محل الغرض منه.

 « قوله تعالى: ﴿ أَشِمْعُ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِكِنِ ٱلظَّلِلِمُونَ ٱلْيَوْمَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنَّ ﴾ .

 ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنَّ ﴾ .

قوله: ﴿ أَسِّعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ ﴾ صيغتا تعجب. ومعنى الآية الكريمة: أن الكفار يوم القيامة يسمعون ويبصرون الحقائق التي أخبرتهم بها الرسل سمعًا وإبصارًا عجيبين، وأنهم في دار الدنيا في ضلال وغفلة لا يسمعون الحق ولا يبصرونه؛ وهذا الذي بينه تعالى في هذه الآية الكريمة؛ بينه / في مواضع أخر؛ كقوله في سمعهم وإبصارهم يوم القيامة: ﴿ وَلَوْ تَرَيّنَ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ كَنَاكِمُواْ رُبُوسِهِمْ عِندَ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارَحِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنّا مُوقِنُونَ ﴿ وَوَلِهُ وَلِيهِمْ عَندَ لَكُتُ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاتَكَ فَصَرُكَ ٱلْمُومِ وَسمعهم: تعالى: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَتِهِم فِي الدنيا وعدم إبصارهم وسمعهم: عَليدُ إِن ﴾، وكقوله في غفلتهم في الدنيا وعدم إبصارهم وسمعهم: خيدُ إِن النّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ مُثَمَّا اللّهُمْ عُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ عَنِهُونَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ مُثَمَّا اللّهُمْ عُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ عَنِهُونَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ مُثَلُّ ٱلفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَٱلْأَحْمَ وَلَهُمْ عَنِ ٱللّهَ وَلَهُمْ عَنِ ٱللّهَ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَمْ وَالْمَمِ وَالْمَامِ وَالْمَمْ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَنْ وَاللّهُمْ وَهُمْ عَنِ ٱللّهُ وَلَكُمْ وَلَهُ اللّهُ وَلَوْلَهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ عَلَى وَاللّهُ وَاللّهُمْ عَنْ وَاللّهُمْ وَلَهُ مُعْنَ إِنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُمْ وَلَوْلَهُ وَلَوْلَهُ وَاللّهُ وَلَوْلَهُ وَلَوْلَهُ وَلَهُمْ عَنْ وَاللّهُمْ وَلَهُ وَلَوْلَهُ وَلَوْلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَهُ عَلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلَهُ عَلَيْ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلَمُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا اللّهُ وَلِلّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّ

۲۸.

وزن «أفْعِل به» فهي فعل عند الجمهور، وأكثرهم يقولون: إنه فعل ماض جاء على صورة الأمر. وبعضهم يقول: إنه فعل أمر لإنشاء التعجب، وهو الظاهر من الصيغة، ويؤيده دخول نون التوكيد عليه؛ كقول الشاعر:

ومستبدلٍ من بعدِ غَضْبَىٰ صريمةً فأُحْرِ بِهِ من طول فقرٍ وأُحْرِيا

لأن الألف في قوله: «وأحريا» مبدلة من نون التوكيد الخفيفة على حد قوله في الخلاصة:

وأبدلَنْها بعد فتح ألفًا وَقْفًا كما تقول في قِفَنْ: قِفا

والجمهور أيضًا على أن صيغة التعجب الأخرى التي هي «ما أفعله» فعل ماض. خلافًا لجماعة من الكوفيين في قولهم: إنها اسم بدليل تصغيرها في قول العرجي:

ياما أُمَيْلِحَ غزلانًا شدنً لنا من هؤليًّاء، بين الضَّالِ السَّمُر

قالوا: والتصغير لا يكون إلا في الأسماء. وأجاب من خالفهم بأن تصغيرها في البيت المذكور شاذ يحفظ ولا يقاس عليه.

٢٨١ \* قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ ٱلْأَمَرُّ وَهُمْ فِي عَفْلَةِ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ .

الحسرة: أشد الندم والتلف على الشيء الذي فات ولا يمكن تداركه. والإنذار: الإعلام المقترن بتهديد؛ أي أنذر الناس يوم القيامة. وقيل له: يوم الحسرة لشدة ندم الكفار فيه على التفريط.

وقد يندم فيه المؤمنون على ما كان منهم من التقصير. وقد أشار تعالى إلى هذا المعنى في مواضع أخر كقوله: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآذِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنْظِمِينَ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمُ بَيْنَ يَدَى عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمُ بَيْنَ يَدَى عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ إِنْ هُو اللَّهِ اللَّهِ عَدَابٍ شَدِيدٍ ﴿ إِنْ هُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَذَابٍ شَدِيدٍ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُو

وأشار إلى ما يحصل فيه من الحسرة في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ . . ﴾ الآية ، وقوله تعالى: ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْنَةُ قَالُواْ يَحَسَّرَيْنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا فِيهَا . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ كَذَالِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمٌ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ١٠٠٠ إلى غير ذلك من الآيات. وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَهُمِّ فِي غَفَّلَةِ ﴾ أي: في غفلة الدنيا معرضون عن الآخرة. وجملة ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ حالية، والعامل فيها ﴿ وَأَنذِرْهُمْ ﴾ أي: أنذرهم في حال غفلتهم غير مؤمنين. خلافًا لمن قال: إن العامل في الجملة الحالية قوله قبل هذا: ﴿ فِ ضَلَالِ مُّبِينِ ﴿ ﴾. وقد جاء في الحديث الصحيح ما يدل على أن المراد بقولُه هنا: ﴿ إِذْ قُضِيَ ٱلْأَمْرُ ﴾ أي ذبح الموت. قال البخاري رحمه الله في صحيحه: (باب قوله عز وجل: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمُ ٱلْحَسْرَةِ ﴾) حدثنا عمر ابن حفص بن غياث، حدثنا أبي، حدثنا الأعمش، حدثنا أبو صالح عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْ : «يؤتى بالموت كهيئة كبش أملح فينادي مناد: يا أهل الجنة فيشرئبون وينظرون، فيقول: هل تعرفون هذا فيقولون: نعم هذا الموت وكلهم قد رآه. ثم ينادي: يا أهل النار فيشرئبون وينظرون فيقول: هل تعرفون هذا فيقولون: نعم هذا الموت وكلهم قد رآه؛ فيذبح. ثم يقول: يا أهل الجنة خلود فلا موت، ويا أهل النار

717

خلود فلا موت» ثم قرأ: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْمَسْرَةِ إِذْ قُضِى / ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ وهؤلاء في غفلة الدنيا وهم لا يؤمنون. انتهى من صحيح البخاري.

والحديث مشهور متفق عليه. وقراءة النبي ﷺ الآية بعد ذكره ذبح الموت تدل على أن المراد بقوله: ﴿إِذْ قُضِى ٱلْأَمْرُ ﴾ أي ذبح الموت. وفي معناه أقوال أخر غير هذا تركناها لدلالة الحديث الصحيح على المعنى الذي ذكرنا.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ ٱلْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ .

معنى قوله جل وعلا في هذه الآية: أنه يرث الأرض ومن عليها: أنه يميت جميع الخلائق الساكنين بالأرض، ويبقى هو جل وعلا لأنه الحي الذي لا يموت، ثم يرجعون إليه يوم القيامة. وقد أشار إلى هذا المعنى في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ أَنْ فَيْهَا فَانِ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ أَنْ فَيْهَا فَانِ أَنْ فَيْهَا فَانِ أَلْهَا فَانِ أَلَهُ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ثَمِّيهِ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ثُمِّيهِ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ثُمِّيهِ وَقُولُه مِنْ الآيات.

أمر الله جل وعلا نبيه محمدًا ﷺ في هذه الآية الكريمة: أن يذكر في الكتاب الذي هو القرآن العظيم المنزل إليه من الله:

إبراهيم ـ عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام ـ ويتلو على الناس في القرآن نبأه مع قومه ودعوته لهم إلى عبادة الله وحده وترك عبادة الأصنام التي لا تسمع ولا تبصر ولا تنفع ولا تضر. وكرر هذا المعنى المذكور في هذه / الآيات في آيات أخر من كتابه جل وعلا. فهذا الذي أمر به نبيه هنا من ذكره في الكتاب إبراهيم: ﴿ إِذَ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ ﴾ الآية. أوضحه في سورة «الشعراء» في قوله: ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ ﴿ } إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِـ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ ﴾. فقوله هنا: ﴿ وَاذَّكُرُ فِي ٱلْكِئنبِ ﴾ هو معنى قوله: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ ﴿ ﴾، وزاد في «الشعراء» أن هذا الذي قاله لأبيه من النهي عن عبادة الأوثان قاله أيضًا لسائر قومه. وكرر تعالى الإخبار عنه بهذا النهي لأبيه وقومه عن عبادة الأوثان في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةُّ إِنِّ أَرَىكً وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِـ مَا تَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَمَا عَنكِفِينَ ۞ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ۞ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴿ قَالُواْ بَلْ وَجَذْنَا ءَابِأَءَنَا كَنَالِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ قَالَ أَفَرَءَيْتُم مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ ٱلْأَقْدَمُونَ ۞ فَإِنَّهُمْ عَدُقٌّ لِيَّ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَاۤ إِبْرَهِيمَ رُشْدُهُ مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَلِمِينَ ﴿ ﴾ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَاذِهِ ٱلتَّمَاشِلُ ٱلَّتِيَّ أَنتُمْ لَهَا عَكِفُونَ ﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَهَا عَلِيدِينَ ﴿ قَالَ لَقَدْ كُنْتُمْ أَنْتُمْ وَءَابَآ وُكُمْ فِ ضَلَالِ ثُبِينِ ؟ قَالُوٓاْ أَجِتْنَنَا بِالْحَيِّةِ أَمْرَ أَنتَ مِنَ ٱللَّعِبِينَ ﴿ قَالَ بَل زَبُكُمْ رَبُّنَا لَسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلَّذِى فَطَرَهُرَ وَأَنَاْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ مِّنَ ٱلشَّلِهِدِينَ ۞ ۞ ، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِي فَإِنَّهُ سَيَمْ دِينِ ﴾ ، وقوله ٰ تعالى: ﴿ ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَيْدِهِ لَإِبْرَهِيمَ ﴿ إِذْ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴿ إِ

إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعَبُّدُونَ ﴿ أَيِفَكَا ءَالِهَةً دُونَ اللّهِ ثُرِيدُونَ ﴿ فَمَا ظَنُكُمُ بَرَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَشُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأُ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعَبُّدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدًا بَيْنَنَا وَبَيْدَكُمُ ٱلْعَدَوَةُ وَٱلْبَعْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوْمِنُواْ بِاللّهِ وَحَدَدُهُ إِلّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَ لَكُ . . ﴾ الآية ، إلى غير ذلك من الآيات / .

T A 5

وقوله في هذه الآية: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ ﴾ الظرف الذي هو ﴿ وَإِذْ ﴾ بدل اشتمال من ﴿ إِبْرَهِيمُ ﴾ في قوله: ﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِنِ إِبْرَهِيمُ ﴾ في قوله: ﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِنِ إِبْرَهِيمُ ﴾ في قوله: ﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِنِ إِبْرَهِيمَ ﴾ كما تقدم نظيره في قوله: ﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِنِ الْبَدَلِ وَلَا الْإعراب. النّبَذَتُ . . ﴾ الآية . وقد قدمنا هناك إنكار بعضهم لهذا الإعراب وجملة: ﴿ إِنّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيّا ﴿ ﴾ معترضة بين البدل والمبدل منه على الإعراب المذكور . والصّدِيق صيغة مبالغة من الصدق؛ لشدة صدق إبراهيم في معاملته مع ربه وصدق لهجته ، كما شهد الله له بصدق إبراهيم في معاملته في قوله: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلّذِي وَفِنَ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلّذِي وَفِنَ ﴾ ، وقوله:

ومن صدقه في معاملته ربه: رضاه بأن يذبح ولده، وشروعه بالفعل في ذلك طاعة لربه؛ مع أن الولد فلذة من الكبد.

لكنما أولادنا بيننا أكبادنا تمشي على الأرض

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا آَسُلَمَا وَتَلَهُمُ لِلْجَبِينِ ﴿ وَنَكَيْنَاهُ أَن يَتَإِبْرَهِيــمُ ﴿ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْمَيَّ ۚ . . ﴾ الآية .

ومن صدقه في معاملته مع ربه: صبره على الإلقاء في النار؛ كما قال تعالى: ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَٱنصُرُواْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنْمُ فَاعِلِينَ ﴿ ﴾، وقال: ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ أَفْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنجَـٰلُهُ ٱللَّهُ مِن ٱلنَّارِّ . . ﴾ الآية .

وذكر علماء التفسير في قصته أنهم لما رموه إلى النار لقيه جبريل فسأله: هل لك حاجة؟ فقال: أما إليك فلا! وأما إلى الله فنعم. فقال له: لم لا تسأله؟ فقال: علمه بحالي كاف عن سؤالي!.

ومن صدقه في معاملته ربه: صبره على مفارقة الأهل والوطن فرارًا بدينه؛ كما قال تعالى: ﴿ ﴿ فَنَامَنَ لَهُ لُوكُّ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّيٌّ ﴾ وقد هاجر من سواد العراق إلى دمشق. وقد بين جل وعلا في مواضع أخر أنه لم يكتف / بنهيهم عن عبادة الأوثان وبيان أنها لا تنفع ولا تضر، بل زاد على ذلك أنه كسرها وجعلها جذاذًا وترك الكبير من الأصنام، ولما سألوه هل هو الذي كسرها؟ قال لهم: إن الذي فعل ذلك كبير الأصنام، وأمرهم بسؤال الأصنام إن كانت تنطق؛ كما قال تعالى عنه: ﴿ وَتَٱللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَمَكُم بَعَدَ أَن تُولُّواْ مُدْبِرِينَ ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَبِيرًا لَّهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴿ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَنذَا بِعَالِهَتِنَآ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذُكُّرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَهِيمُ ﴿ كَا قَالُواْ فَأَتُواْ بِهِ عَلَى آعَيْنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ﴿ وَالْوَا ءَأَنَّ فَعَلْتَ هَنذَا بِتَالِمَتِنَا يَتِإِبْرَهِيمُ ﴿ قَالَ بَلْ فَعَكُمُ كَيْرُهُمْ هَنذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴿ كَا فَكَحُواْ إِلَىٰ أَنفُسِهِمْ فَقَالُواْ إِنَّكُمْ أَنتُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ أَنْ أَكُسُواْ عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَلَوُلآءِ يَنطِقُونَ ﴿ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴿ أَفِّ لَّكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾، وقال تعالى: ﴿ فَرَاغَ إِلَىٰ ءَالِهَهُمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ كَا مَا لَكُمْ لَا نَطِقُونَ ﴿ كَا فَإِغَ عَلَيْهِمْ ضَرَّا بِٱلْمَدِينِ ﴿ فَأَفَاكُواْ إِلَيْهِ يَزِفُونَ ﴿ كَا

قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ فَلَ عَلَيْهِمَ فَقُولُه : ﴿ فَرَاغَ عَلَيْهِمَ ضَرْبًا بِأَلْمَدِينَ ﴾ أي مال إلى الأصنام يضربها ضربًا بيمينه حتى جعلها جذاذًا، أي: قطعًا متكسرة من قولهم: جَذَّه إذا قطعه وكسره.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا ﴾ أي كثير الصدق يعرف منه أن الكذبات الثلاث المذكورة في الحديث عن إبراهيم كلها في الله تعالى، وأنها في الحقيقة من الصدق لا من الكذب بمعناه الحقيقي، وسيأتي إن شاء الله زيادة إيضاح لهذا في سورة «الأنبياء».

وقوله تعالى عن إبراهيم: ﴿ يَتَأَبَّتِ ﴾ التاء فيه عوض عن ياء المتكلم؛ فالأصل: يا أبي كما أشار له في الخلاصة بقوله:

وفي النَّدَا أَبَتِ أُمَّتِ عَرَضْ واكسِرْ أَوِ افْتَح ومِنَ اليا التَّا عِوضْ

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ لِمَ تَعَبُدُ ﴾ أصله ﴿ مَا ﴾ الاستفهامية، فدخل عليها حرف الجر الذي هو «اللام» فحذف ألفها على حد قوله في الخلاصة / :

717

وما في الاستفهام إن جُرَّتْ حُذِف اللَّهُ وأَوْلِهَا الْهَا إِنْ تَقِف

ومعلوم أن القراءة سنة متبعة لا تجوز بالقياس؛ ولذا يوقف على ﴿ لِمَ ﴾ بسكون الميم لا بهاء السكت كما في البيت. ومعنى عبادته للشيطان في قوله: ﴿ لاَ تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَّ ﴾ طاعته للشيطان في الكفر والمعاصي. فذلك الشرك شرك طاعة، كما قال تعالى: ﴿ اللهُ أَنْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنَبَنِي ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنُّ إِنَّا لُمُ لَكُمْ عَدُولُ مُبِينٌ ﴿ وَأَنِ اَعْبُدُوا الشَّيْطِنُ إِنَّا لَهُ لَكُمْ عَدُولُ مُبِينٌ عَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطِنُ إِنَّا لُمُ لَكُمْ عَدُولُ مُبِينٌ ﴿ وَأَنِ اَعْبُدُونِ هَذَا المبحث مستوفى وَأَنِ اَعْبُدُونِ هَذَا المبحث مستوفى

YAY

في سورة «الإسراء» وغيرها.

والآية تدل على أن الكفار المعذبين يوم القيامة أولياء الشيطان؛ لقوله هنا: ﴿ إِنِّ أَخَافُ أَن يَمَسَكُ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًا ﴿ فَا لَكُ وَالآيات الدالة على أن الكفار أولياء الشيطان كثيرة، وقد قدمنا كثيرًا من ذلك في سورة الكهف وغيرها، كقوله تعالى: ﴿ فَقَائِلُوا أَوْلِياء الشَّيْطَانِ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَنُ يُخَوِفُ أَوْلِياء أَوْلِياء أَوْلِياء أَلَيْه مِن الآية الله عير ذلك من الآيات كما الشَّيْطِينَ أَوْلِياء مِن دُونِ ٱللهِ . ﴾ الآية إلى غير ذلك من الآيات كما الشَيطان يزين له الكفر والمعاصي فيتبعه في الشَيطان أَوْلِيا فلا ولي له في الآخرة إلا الشيطان؛ كما قال تعالى: ﴿ تَاللَّهُ لَقَدُ أَرْسَلْنَ اللَّه الله ولي له في الآخرة إلا الشيطان؛ كما قال تعالى: وَلَمْ عَذَابُ أَلِيمٌ أَلِي هُو وَلِيُهُمُ ٱلشَيْطَنُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيُهُمُ ٱلوَّمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ وَمَن كَان لا ولي له يوم القيامة إلا الشيطان تحقق أنه لا ولي له ينفعه يوم القيامة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنِي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمُ يَأْتِكَ ﴾ يعني ما علمه الله من الوحي وما ألهمه وهو صغير، كما قال تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا ٓ إِنْرَهِيمَ رُشُدُهُ مِن قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ ﴿ وَمَا قَالَ تعالَى: ﴿ وَوَلَقَدْ ءَالَيْنَا ٓ إِنْرَهِيمَ رُشُدُهُ مِن قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ الله ومحاجة إبراهيم لقومه كما ذكرنا بعض الآيات الدالة عليها أثنى الله بها على إبراهيم، وبين أنها حجة الله آتاها نبيه إبراهيم؛ كما قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُمَ ٓ إِنْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَلَتِ مَن لَمَا أَلُى اللهُ وَقَدْ مَن اللهُ وَقَلْمُ قَالَ أَتُعَكَجُونِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَنْ . ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وَحَاجَهُ فَوْمُهُ قَالَ أَتُعَكَجُونِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَنْ . ﴾ الآية، وكون الآيات المذكورة واردة في محاجته لهم المذكورة / في سورة «الأنعام» لا ينافي ما ذكرنا؛ لأن أصل المذكورة / في سورة «الأنعام» لا ينافي ما ذكرنا؛ لأن أصل

المحاجة في شيء واحد وهو توحيد الله جل وعلا، وإقامة الحجة القاطعة على أنه لا معبود إلا هو وحده جل وعلا في سورة «الأنعام» وفي غيرها. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ تِيَ إِبْرَهِيمٌ لَهِ لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَكَ وَأُهُجُرُفِ مَلِيًّا ﴿ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغُفِرُ لَكَ رَقِّ ۚ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴿ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴿ ﴾ .

بين الله جل وعلا في هاتين الآيتين الكريمتين: أن إبراهيم لما نصح أباه النصيحة المذكورة مع ما فيها من الرفق واللين، وإيضاح الحق والتحذير من عبادة مالا يسمع ولا يبصر ومن عذاب الله تعالى وولاية الشيطان؛ خاطبه هذا الخطاب العنيف، وسماه باسمه ولم يقل له: يا بُني في مقابلة قوله له: يا أبتِ. وأنكر عليه أنه راغب عن عبادة الأوثان أي معرض عنها لا يريدها؛ لأنه لا يعبد إلا الله وحده جل وعلا. وهدده بأنه إن لم ينته عما يقوله له ليرجمنه قيل بالحجارة وقيل باللسان شتمًا، والأول أظهر. ثم أمره بهجره مليًا أي زمانًا طويلاً، ثم بين أن إبراهيم قابل أيضًا جوابه العنيف بغاية الرفق واللين في قوله: ﴿ قَالَ سَلَامُ عَلَيْكُ ۚ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّيٌّ ﴾ الآية. وخطاب إبراهيم لأبيه الجاهل بقوله: ﴿ سَلَمُّ عَلَيْكُ ﴾ قد بين جل وعلا أنه خطاب عباده المؤمنين للجهال إذا خاطبوهم، كما قال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَـا وَلِوَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدَهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴿ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَكِمِعُواْ اللَّغُو أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَلُكُنَا وَلِكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِي ٱلْجَنِهِلِينَ ﴿ ﴾ وما ذكره تعالى هنا من أن إبراهيم لما أقنع أباه بالحجة القاطعة، قابله أبوه بالعنف والشدة؛ بين في مواضع أخر أنه هو عادة الكفار المتعصبين لأصنامهم، كلما أفحموا بالحجة القاطعة لجئوا إلى استعمال القوة، كقوله تعالى عن إبراهيم لما قال له الكفار عن أصنامهم: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَلَوُلاَءِ يَنظِقُونَ ﴿ فَ قَالَ: ﴿ أُفِّ لَكُرُ وَلِمَا تَصنامهم : ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَلُولاً عَينظِقُونَ ﴿ فَ قَالَ: ﴿ أُفِّ لَكُرُ وَلِمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ فَ فَلَما أَفْحمهم بهذه الحجة لجئوا إلى القوة، كما قال تعالى عنهم / : ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانشرُواْ عَلَيم عَنهم أَن اللّه عَنه وقوله عن قوم إبراهيم : الله قَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إلاّ أَن قَالُواْ اَقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَنجَمُهُ اللّهُ مِن النّارِّ . ﴾ الآية، وقوله عن قوم لوط لما أفحمهم بالحجة : ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلّا أَن قَالُواْ أَخْرِجُواْ ءَالَ لُوطِ مِن قَرْيَتِكُمُ مَن الآيات .

وقوله: ﴿ سَلَنُمُ عَلَيْكَ ﴾ يعني لا ينالك مني أذى ولا مكروه، بل ستسلم مني فلا أوذيك. وقوله: ﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَفِّ ﴾ وعد من إبراهيم لأبيه باستغفاره له، وقد وفي بذلك الوعد، كما قال تعالى عنه: ﴿ وَأَغْفِرْ لِأَبِنَ ۚ إِنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴿ كَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴿ كَانَ مِنَ ٱلصَّالِينَ ﴿ كَانَ مِنَ الصَّالِينَ ﴿ كَانَ مِنَ الصَّالِينَ عَلَى ﴾، وكما قال تعالى عنه: ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلُولِدَى وَلِلْمُوْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴿ كَانَ مِنَ وَلِلْمُوْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴿ كَانَ مِنَ السَّالَةِ مَا يَقُومُ الْحِسَابُ ﴿ كَانَ مِن السَّالَةِ مَا يَقُومُ الْحِسَابُ ﴿ وَكُمَا قَالِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

ولكن الله لما بين له أنه عدو لله تبرأ منه، ولم يستغفر له بعد ذلك، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَبَيَّنَ لَهُ وَ أَنَكُم عَدُولٌ لِلَّهِ تَبَرّاً مِنْهُ إِنّا إِبْرَهِيمَ لَا لَاَقَ وَكُلِيمٌ لِللَّهِ مَا كُلُولُ اللَّهِ عَلَيْ لِللَّهِ مَا كَاكَ السّتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَا يَكُو وَمَا كَاكَ السّتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَوْعِدَة وَعَدَهَا إِيّاهُ ﴾ والموعدة المذكورة هي قوله هنا: ﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكُ رَبِّي اللّهِ . ﴾ الآية. ولما اقتدى المؤمنون بإبراهيم فاستغفر النبي ﷺ لعمه أبي طالب؛

719

وقوله في هذه الآية: ﴿أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي ﴾ يجوز فيه أن يكون ﴿أَرَاغِبُ ﴾ خبرًا مقدمًا، و ﴿أَنتَ ﴾ مبتدأ مؤخرًا، وأن يكون ﴿أَرَاغِبُ ﴾ مبتدأ و ﴿أَنتَ ﴾ فاعل سد مسد الخبر. ويترجح هذا الإعراب الأخير على الأول من وجهين: الأول: أنه لا يكون فيه تقديم ولا تأخير ؛ والأصل في الخبر التأخير كما هو معلوم. الوجه الثاني: هو ألا يكون فصل بين العامل الذي هو ﴿أَرَاغِبُ ﴾ وبين معموله الذي هو ﴿عَنْ ءَالِهَتِي ﴾ بما ليس بمعمول للعامل؛ لأن الخبر ليس هو عاملاً في المبتدأ، بخلاف كون ﴿أَنتَ ﴾ فاعلاً؛ فإنه معمول ﴿أَرَاغِبُ ﴾ وبين ﴿عَنْ ءَالِهَتِي ﴾ مسد خبره. والرغبة عن الشيء: تركه عمدًا للزهد فيه، وعدم مسد خبره. والرغبة عن الشيء: تركه عمدًا للزهد فيه، وعدم

فتصدعت صم الجبال لموته وبكت عليه المرملات مليًّا

وأصله واويّ اللام؛ لأنه من الملاوة وهي مدة العيش. ومن ذلك قيل لليل والنهار: الملوان. ومنه قول ابن مقبل:

ألا يا ديار الحي بالسبعان أملّ عليها بالبِلَى المَلَوان وقول الآخر:

نهار وليل دائمٌ مَلَواهما على كلِّ حالِ المرء يختلفان

وقيل «الملوان» في بيت ابن مقبل: طرفا النهار. وقوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي / حَفِيًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي / حَفِيًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي / حَفِيًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي الإحسان إلي. وجملة: ﴿ لَإِن لَّمَ تَنتَهِ لَأَرْجُمُنَّكُ ﴾ ، وذلك دليل على جواز عطف الجملة الإنشائية على الجملة الخبرية. ونظير ذلك من كلام العرب قول امرىء القيس:

وإن شفائي عبرة إن سفحتها وهل عند رَسْمٍ دارسٍ من مُعَوَّل (١)

فجملة «وإن شفائي» خبرية، وجملة «وهل عند رسم» الخ إنشائية معطوفة عليها. وقول الآخر أيضًا:

وإن شفائي عبرة مهراقة فهلل ... إلخ.

<sup>(</sup>۱) رواية البيت كما في معلقته: دان ثفرائي عمرة دمراة

تناغى غزالاً عند باب ابن عامر وكحل مآقيك الحسان بإثمد

وهذا هو الظاهر كما قاله أبو حيان عن سيبويه. وقال الزمخشري في الكشاف: فإن قلت: علام عطف ﴿ وَاَهْجُرُفِ ﴾ قلت: على معطوف عليه محذوف يدل عليه ﴿ لَأَرْجُمُنَكُ ﴾ أي فاحذرني واهجرني؛ لأن ﴿ لَأَرْجُمُنَكُ ﴾ تهديد وتقريع. اه.

\* قوله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِنْكِ مُوسَىٰۤ إِنَّهُمْ كَانَ مُخَلَصًا وَكَانَ رَسُولُا نَبِيًّا ﴿ ﴾ .

اعلم أن في قوله: ﴿ مُخْلَصًا ﴾ قراءتين سبعيتين: قرأه عاصم وحمزة والكسائي بفتح اللام بصيغة اسم المفعول، والمعنى على هذه القراءة أن الله استخلصه واصطفاه. ويشهد لهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَنْمُوسَى إِنِي اصطفاء عَلَى النَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكُلَنِي. . ﴾ الآية . ومما يماثل هذه القراءة في القرآن قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ وَمِما يماثل هذه القراءة في القرآن قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ وَمِما يماثل هذه القراءة في القرآن قوله تعالى: ﴿ وَنَا المَخْلَصُون بفتح اللام، وقرأه نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر: (مُخْلِصًا) بكسر اللام بصيغة اسم الفاعل؛ كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَا لِيَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِينَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ قُلِ اللّهَ أَعْبُدُ مُغْلِصًا لَهُ دِينِي نِنَ . ﴾ الآية / .

791

# \* قوله تعالى: ﴿ وَنَكَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا ﴿ ﴾.

قال ابن جرير الطبري رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: يقول تعالى ذكره: ونادينا موسى من ناحية الجبل. ويعني بالأيمن يمين موسى؛ لأن الجبل لا يمين له ولا شمال، وإنما ذلك كما يقال: قام عن يمين القبلة وعن شمالها، وهذه القصة جاءت مبينة

في مواضع متعددة من كتاب الله تعالى. وذلك أن موسى لما قضى الأجل الذي بينه وبين صهره، وسار بأهله راجعًا من مدين إلى مصر آنس من جانب الطور نارًا، فذهب إلى تلك النار ليجد عندها من يدله على الطريق، وليأتي بجذوة منها ليوقد بها النار لأهله ليصطلوا بها؛ فناداه الله وأرسله إلى فرعون، وشفعه في أخيه هارون فأرسله معه، وأراه في ذلك الوقت معجزة العصا واليد ليستأنس بذلك قبل حضوره عند فرعون؛ لأنه لما رأى العصا في المرة الأولى صارت ثعبانًا ولَّى مدبرًا ولم يعقِّب، فلو فعل ذلك عندما انقلبت ثعبانًا لما طالبه فرعون وقومه بآية لكان ذلك غير لائق، ولأجل هذا مرن عليها في أول مرة ليكون مستأنسًا غير خائف منها حين تصير ثعبانًا مبينًا. قال تعالى في سورة «طه»: ﴿ وَهَلْ أَتَلْكَ حَدِيثُ مُوسَى ٓ ﴿ إِذْ رَءَا نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُنُواْ إِنِّي ءَانَسْتُ نَارًا لَعَلِّيْ ءَانِيكُمْ مِّنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ هُدًى ۞ فَلَمَّا أَنَنَهَا نُودِى يَنْمُوسَى ۞ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَأَخْلَعَ نَعْلَيْكٌ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوِّي ﴿ وَأَنَا آخَتَرَتُكَ فَأَسْتَمِعَ لِمَا يُوحَىٰ ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِيهِ ٱلصَّلَوٰةَ لِلنِكِينَ ۞﴾، وقوله: ﴿ وَنَكَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلظُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ﴾ هو معنى قوله في "طه": ﴿ فَلَمَّا أَنْنَهَا نُودِيَ يَنْمُوسَيَّنَ ۚ ۚ إِنِّيٓ أَنَّا رَبُّكَ ﴾ .

وقوله: ﴿ يِقَبَسِ ﴾ أي شهاب؛ بدليل قوله في «النمل»: ﴿ أَوَ اليَّكُمُ بِشِهَابٍ قَبَسِ لَّعَلَّكُمُ تَصَطَلُونَ ﴿ يَ ﴾ وذلك هو المراد بالجذوة في قوله: ﴿ أَوْ جَعَلَى النَّارِ ﴾ ، وقوله: ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ ﴾ ، وقوله: ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ ﴾ ، فقدى ﴿ يَ النَّارِ ﴾ ، وقوله: ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ ﴾ ، فمديني إلى الطريق ويدلني عليها؛ لأنهم كانوا ضلوا الطريق، والزمن زمن برد، وقوله: / ﴿ عَانَسْتُ نَازًا ﴾ أي أبصرتها. وقوله: ﴿ وقوله: لأنهما كانتا

من جلد حمار غير ذكي، ويروى هذا عن كعب وعكرمة وقتادة، نقله عنهم القرطبي وغيره. وروى أيضًا عن علي والحسن والزهري كما رواه عنهم صاحب الدر المنثور، ونقله ابن كثير عن علي وأبي أيوب وغير واحد من السلف. ويروى هذا القول عن غير من ذكر، وجاء فيه حديث مرفوع من حديث عبدالله بن مسعود رواه الترمذي وغيره ولا يصح. وفيه أقوال أخر للعلماء غير ذلك. وأظهرها عندي والله تعالى أعلم: أن الله أمره بخلع نعليه أي نزعهما من قدميه ليعلمه التواضع لربه حين ناداه، فإن نداء الله لعبده أمر عظيم، يستوجب من العبد كمال التواضع والخضوع. والله تعالى أعلم. وقول من قال: إنه أمر بخلعهما احترامًا للبقعة يدل له أنه أتبع أمره بخلعهما بقوله: ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوَّى ﴿ ﴾ وقد تقرر في مسلك الإيماء والتنبيه: أن «إن» من حروف التعليل. وأظهر الأقوال في قوله: ﴿ طُوكِي ﴿ ﴾: أنه اسم للوادي، فهو بدل من الوادي أو عطف بيان. وفيه أقوال أخر غير ذلك. وقوله: ﴿وَأَنَا آخَرَتُكَ ﴾ أي اصطفيتك برسالتي، كقوله: ﴿ إِنِّي آصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَمِي ﴾ ومعنى الاستعلاء في قوله: ﴿عَلَى ٱلنَّارِ ﴾ أن المصطلين بالنار يستعلون المكان القريب منها. ونظير ذلك من كلام العرب قول الأعشى:

تشب لمقرورين يصطليانها وبات على النار الندى والمحلق

وقال تعالى في سورة «النمل»: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلُقَى الْفَرْءَاكَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلُقَى الْفَرْءَاكَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِمِهِ إِنِّ ءَانَسَتُ نَازًا سَاتِيكُمْ مِنْهَا بِعَمْرٍ أَوْ ءَاتِيكُمْ مِنْهَابٍ فَسَلَمُ تَصَطَلُوكَ ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لَمَنَا جَآءَهَا نُودِي أَنَ بُورِكِ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبَّحَنَ فَلَيْسَالِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللّ

اللَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿} يَنْمُوسَى إِنَّهُ وَأَنَا اللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿} ، فقوله في «النمل»: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِي﴾ هو معنى قوله في «مريم»: ﴿ وَنَكَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ﴾. وقوله في «طه»: ﴿ فَلَمَّا ۚ أَنْنَهَا ثُوْدِيَ يَنْمُوسَيْنَ ۞ ﴾ / الآية، وقوله: ﴿ سَنَاتِيكُمْ يَنْهَا بِخَبَرٍ ﴾ هو معنى قوله في «طه»: ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى ا اَلنَّارِ هُدِّي ﴿ ﴾ أي من يدلني على الطريق فيخبرني عنها فآتيكم بخبره عنها. وقال تعالى في سورة «القصص»: ﴿ ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَالْسَكِ مِنْ جَانِبِ ٱلطُّورِ نَارًّا قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوا ۚ إِنِّ ءَانَسْتُ نَازًا لَّعَلِّيَّ ءَاتِيكُمْ مِنْهَا بِحَبَرٍ أَوْ جَذَوَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴿ فَلَمَّآ أَتَكُهَا نُودِي مِن شَكِطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبْكَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ الآية. فالنداء في هذه الآية هو المذكور في «مريم، وطه، والنمل». وقد بين هنا أنه نودي من شاطىء الوادي الأيمن في البقعة المباركة من الشجرة. فدلت الآيات على أن الشجرة التي رأى فيها النار عن يمين الجبل الذي هو الطور، وفي يمين الوادي المقدس الذي هو طوى على القول بأن طوى اسم له. وقد قدمنا قول ابن جرير: أن المراد يمين موسى؛ لأن الجبل ومثله الوادي لا يمين له ولا شمال. وقال ابن كثير في قوله: ﴿ نُودِئ مِن شَاطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ أي: من جانب الوادي مما يلي الجبل عن يمينه من ناحية الغرب؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْعَرْفِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ ﴾ فهذا مما يرشد إلى أن موسى قصد النار إلى جهة القبلة والحِبل الغربي عن يمينه اهـ منه. وهو معنى قوله: ﴿ وَنَكَدَّيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلأَيْمَٰنِ. . ﴾ الآية ، وقوله : ﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا. . ﴾ الآية.

والنداء المذكور في جميع الآيات المذكورة: نداء الله له؛

فهو كلام الله أسمعه نبيه موسى. ولا يعقل أنه كلام مخلوق، ولا كلام خَلقه الله في مخلوق كما يزعم ذلك بعض الجهلة الملاحدة؛ إذ لا يمكن أن يقول غير الله: ﴿إِنَّهُۥ أَنَا ٱللّهُ ٱلْعَبِيْرُ ٱلْمَكِيمُ ﴿﴾، ولا أن يقول: ﴿إِنَّنِي أَنَا ٱللّهُ لَا إِلَه إِلّا أَنَا فَأَعْبُدُنِ ﴾، ولو فُرِضَ أن الكلام المذكور قاله مخلوق افتراءً على الله، كقول فرعون: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ اللهُ في الله على سبيل فرض المحال = فلا يمكن أن يذكره الله في معرض أنه حق وصواب.

495

فقوله: ﴿ إِنَّنِى آَنَا اَللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا آَنَا فَاَعْبُدُنِى ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّهُ أَنَا اللهُ لَا الله هو المتكلم بذلك صراحة لا العَيْرِدُ الْحَكِيمُ ﴿ ﴾، صريح في أن الله هو المتكلم بذلك صراحة لا تحتمل غير ذلك؛ كما هو معلوم عند من له أدنى معرفة بدين الإسلام.

وقوله تعالى: ﴿ مِن شَلِطِي الْوَادِ الْأَيْسَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَرَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ ﴾ قال الزمخشري في الكشاف: ﴿ مِن ﴾ الأولى والثانية لابتداء الغاية؛ أي: أتاه النداء من شاطىء الوادي من قبل الشجرة و ﴿ مِنَ الشَّجَرَةِ ﴾ بدل من قوله: ﴿ مِن شَلِطِي الْوَادِ ﴾ بدل اشتمال؛ لأن الشجرة كانت نابتة على الشاطىء؛ كقوله: ﴿ لَّجَعَلَنَا لِمَن يَكُفُرُ الشَّجَرَةِ ﴾ .

وقال القرطبي رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ نُودِكَ مِن شَنطِي الْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ. . ﴾ الآية . قال المهدوي : وكلم الله تعالى موسى عليه السلام من فوق عرشه ، وأسمعه كلامه من الشجرة على ما شاء . انتهى منه . وشاطىء الوادي جانبه . وقال بعض أهل العلم : معنى ﴿ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ في قوله : ﴿ مِن شَلطِي الوادِ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ . وقوله :

﴿ وَنَكَيْنَهُ مِن جَانِ الطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ من اليُمْن وهو البركة ؛ لأن تلك البلاد بارك الله فيها. وأكثر أهل العلم على أن النار التي رآها موسى «نور» وهو يظنها نارًا. وفي قصته أنه رأى النار تشتعل فيها وهي لا تزداد إلا خضرة وحسنًا. قيل: هي شجرة عوسج. وقيل: شجرة عليق. وقيل: شجرة عناب. وقيل: سمرة. والله تعالى أعلم.

وقوله تعالى في سورة «النمل»: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهَا نُودِى أَنَ بُورِكِ مَن فِ النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ اختلفت عبارات المفسرين في المراد بـ ﴿ مَن فِ النَّارِ ﴾ في هذه الآية من سورة «النمل» فقال بعضهم: هو الله جل وعلا، وممن روى عنه هذا القول: ابن عباس، والحسن، وسعيد ابن جبير، ومحمد بن كعب قالوا: ﴿ بُورِكِ مَن فِي النَّارِ ﴾ أي: تقدس الله وتعالى. وقالوا: كان نور رب العالمين في الشجرة. واستدل من قال بهذا القول بحديث أبي موسى الثابت في الصحيح: أن النبي عليه قال: «إن الله عز وجل / لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار، الوكشفه وعمل النهار قبل عمل الليل، حجابه النور أو النار، لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه».

قال مقيده عفا الله عنه: وهذا القول بعيد من ظاهر القرآن، ولا ينبغي أن يطلق على الله أنه في النار التي في الشجرة؛ سواء قلنا: إنها نار أو نور، سبحانه جل وعلا عن كل مالا يليق بكماله وجلاله! وتأويل ذلك بـ ﴿ مَن فِي ٱلنّارِ ﴾ سلطانه وقدرته لا يصح؛ لأن صرف كتاب الله عن ظاهره المتبادر منه لا يجوز إلا بدليل يجب الرجوع إليه من كتاب الله أو سنة نبيه على . وبه تعلم أن قول أبي حيان في البحر المحيط: قال ابن عباس، وابن جبير،

والحسن وغيرهم: أراد بمن في النار ذاته. وعبر بعضهم بعبارات شنيعة مردودة بالنسبة إلى الله تعالى. وإذا ثبت ذلك عن ابن عباس ومن ذكر أُوِّلَ على حذف، أي: بورك من قدرته وسلطانه في النار اهـ = أنه أصاب في تنزيهه لله عن تلك العبارات، ولم يصب فيما ذكر من التأويل، والله أعلم. وقال بعضهم: إن معنى ﴿ بُولِكَ مَن فِ النّارِ ﴾ أي: بوركت النار لأنها نور. وبعده عن ظاهر القرآن واضح كما ترى. وقال بعضهم: ﴿ أَن بُورِكَ مَن فِي النّارِ ﴾ أي بوركت الشجرة التي تتقد فيها النار. وبعده عن ظاهر القرآن أيضًا واضح كما ترى. وإطلاق لفظة ﴿ مَن ﴾ على الشجرة وعلى ما في النار من أمر الله، غير مستقيم في لغة العرب التي نزل بها القرآن العظيم كما ترى.

وأقرب الأقوال في معنى الآية إلى ظاهر القرآن العظيم: قول من قال: إن في النار التي هي نور ملائكة وحولها ملائكة وموسى. وأن معنى: ﴿أَنْ بُورِكَ مَن فِي النَّارِ ﴾ أي: الملائكة الذين هم في ذلك النور ومن حولها؛ أي وبورك الملائكة الذين هم حولها، وبورك موسى لأنه حولها معهم. وممن يروى عنه هذا: السدي. وقال الزمخشري في الكشاف: ومعنى أن / ﴿بُورِكَ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ حَولَهَا ﴾ بورك من في مكان النار ومن حول مكانها، ومكانها البقعة التي بورك من فيها، وهي البقعة المباركة المذكورة في قوله تعالى: ﴿ نُودِكَ مِن شَلْطِي الوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي البُقعَة المباركة المذكورة في قوله تعالى: ﴿ نُودِكَ مِن شَلْطِي الوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي البُقعَة الْمَبَرَكَةِ ﴾ وتدل عليه قراءة أبّى: «أن تباركت النار ومن حولها». وعنه «بوركت النار».

وقال القرطبي رحمه الله في قوله: ﴿ أَنَ بُورِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴾: وهذا تحية من الله لموسى، وتكرمة له كما حيا إبراهيم على ألسنة الملائكة حين دخلوا إليه قال: رحمة الله وبركاته عليكم أهل

البيت. وقوله: ﴿ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴾ نائب فاعل ﴿ بُورِكِ ﴾ والعرب تقول: باركك الله، وبارك فيك، وبارك عليك، وبارك لك؛ فهي أربع لغات. قال الشاعر:

فبوركْتَ مولودًا وبوركْتَ ناشئًا وبوركت عند الشيب إذ أنت أشيب

وقال أبو طالب بن عبدالمطلب يرثي مسافر بن أبي عمرو بن أمية:

ليت شعري مسافر بن أبي عم ـــر وليت يقولها المحزون بورك الميت الغريب كما بورك نبع الرمان والزيتون وقال آخر:

فبورك في بنيك وفي بنيهم إذا ذكروا ونحن لك الفداء

والآيات في هذه القصة الدالة على أنه أراه آية اليد والعصا ليتمرن على ذلك قبل حضوره عند فرعون وقومه، وأنه ولَّى مدبرًا خوفًا منها في المرة الأولى لما صارت ثعبانًا؛ جاءت في مواضع متعددة؛ كقوله تعالى في سورة «طه»: ﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَكُوسَىٰ ﴿ فَأَلْقَلُهَا مَعَددة ؛ كقوله تعالى في سورة «طه» فقل شَنْعِيدُها سِيرَتَهَا ٱلأُولِىٰ ﴿ فَأَلْفَلُهَا وَلا تَغَفَّ سَنْعِيدُها سِيرَتَهَا ٱلأُولِىٰ ﴿ فَالْمَنْمُ مَيدَكَ إِلَىٰ جَنَاهِكَ تَغَرُّجُ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِ سُوَةٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ ﴿ فَوله : وَوَلا تَغَنَّ هُولَا تَغَنَّ مَن غير برص. وقوله في آية «طه» هذه ﴿ مِنْ غَيْرِ سُوَةٍ ﴾ أي: من غير برص. وفيه ما يسميه البلاغيون احتراسًا، / وكقوله تعالى في سورة «النمل»: ﴿ يَمُوسَىٰ إِنّهُۥ أَنَا اللهُ ٱلْعَرَيٰدُ ٱلْمُكِمُ ﴿ وَلَقَ يَعُوسَىٰ إِنّهُۥ أَنَا اللهُ ٱلْعَرَيٰدُ ٱلْمُكِمُ ﴿ وَلَا يَعُولُكُ مَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ يَعَلَى الْعَلَامُ اللهُ اللهُ

لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُمُّ بِدَلَ حُسْنَا بَعَدَ شُوَءٍ فَإِنِي عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَأَنْ اَلْمُ سِلُونَ عَنِي القصص» : فَإِنْ اَلَّتِي عَصَاكُ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهَ مَّرُ كُأَنَّهَا جَانَ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِبَ يَدَمُوسَى اَقْبِلُ وَإِنْ اَلْتِي عَصَاكُ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهَ مَرُ كُأَنَّهَا جَانَ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِبَ يَدَمُوسَى اَقْبِلُ وَوَلَا تَخْفَ إِنَّكُ مِنَ الْاَمِنِي اللَّهُ يَدَكُ فِي جَيْبِكُ تَغْرِي اللَّهِ عِنْ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله في «النمل، والقصص»: ﴿ وَلَمْ يُعُقِّبُ ﴾ أي: لم يرجع من فراره منها؛ يقال: عقَّب الفارس إذا كر بعد الفرار. ومنه قوله:

فما عقَّبوا إذ قيل هل من مُعَقِّب ولا نزلوا يوم الكريهة منزلا

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَقَرَّبْنَهُ فِحَيّا نَ ﴾ أي: قرب الله موسى في حال كونه نجيًا. أي مناجيًا لربه. وإتيان الفعيل بمعنى المفاعل كثير كالقعيد والجليس. وقال ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسير هذه الآية: روى ابن جرير حدثنا ابن بشار حدثنا يحيى هو القطان، حدثنا سفيان، عن عطاء بن يسار، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس ﴿ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا نَنِ ﴾ قال: أُدْنى حتى سمع جبير، عن ابن عباس ﴿ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا نَنِ ﴾ قال: أُدْنى حتى سمع

صريف القلم. وهكذا قال مجاهد وأبو العالية وغيرهم. يعنون صريف القلم بكتابة التوراة. وقال السدي ﴿ وَقَرَّبَنِهُ يَجِيًّا لِنَّ ﴾ قال: أُدْخِل في السماء / فكُلِّم. وعن مجاهد نحوه. وقال عبدالرزاق، ٢٩٨ عن معمر، عن قتادة: ﴿ وَقَرَّبَنَهُ نَجِيًّا لَنَ ﴾ قال: نجيًا بصدقه. اهـ محل الغرض من كلام ابن كثير رحمه الله تعالى.

وقوله تعالى في طه: ﴿ ٱشَدُدْ بِهِ ۚ ٱزْرِى ﴿ ﴾ أي: قَوِّني به. والأزر: القوة. وآزره: أي قوَّاه. وقوله في القصص: ﴿ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ ﴾ أي: سنقويك به؛ وذلك لأن العَضُد هو قوام اليد، وبشدتها تشتد اليد، قال طرفة:

أَيَسَى لُبَيْنَى لستمو بيدٍ إلا يد ليست لها عضدُ

وقوله: ﴿ رِدْءًا ﴾ أي: مُعِينًا؛ لأن الرِّدْء اسم لكل ما يعان به. ويقال: ردأته أي أعنته.

\* قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَئِنَا ٓ أَخَاهُ هَارُونَ نَبِيًّا ﴿ ﴾.

معنى الآية الكريمة: أن الله وهب لموسى نبوة هارون. والمعنى أنه سأله ذلك فآتاه سؤله. وهذا المعنى أوضحه تعالى في آيات أخر، كقوله في سورة «طه» عنه: ﴿ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِنَ أَهْلِي ﴿ هَلَهُ مَرُونَ اللهِ وَلَهُ عَلَى اللهُ وَلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

799

وقوله في سورة «الشعراء»: ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكِ مُوسَىٰ أَنِ اُنْتِ الْقَوْمَ الظّلِمِينَ ﴿ وَقَمْ فِرْعَوْنَ أَلَا يَنَقُونَ ﴿ وَالْمَا يَكَا لَمُ اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَذَكُرْ فِي ٱلْكِنَابِ إِسْمَاعِيلٌ إِنَّامُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولُا نِّيتًا ﴿ ﴾ .

أمر الله على وعلا نبيّه على هذه الآية الكريمة: أن يذكر في الكتاب وهو هذا القرآن العظيم جدَّه إسماعيل، وأثنى عليه اعني إسماعيل بأنه كان صادق الوعد وكان رسولاً نبيًا. ومما يبين من القرآن شدة صدقه في وعده: أنه وعد أباه بصبره على ذبحه ثم وفَى بهذا الوعد. ومن وفى بوعده في تسليم نفسه للذبح فإن ذلك من أعظم الأدلة على عظيم صدقه في وعده؛ قال تعالى: فألما المنعَ مَعَهُ السَّعْ مَعَهُ الله والمَعْ مِن الصَّامِينَ فَي قوله: ﴿ فَلَمَا السَّمْ مِن الصَّامِينَ فَي فَهِذَا وعده. وقد بين تعالى وفاءه به في قوله: ﴿ فَلَمَا آسَلَما وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ فَي . . ﴾ وقد بين تعالى وفاءه به في قوله: ﴿ فَلَمَا آسَلَما وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ فَي . . ﴾ الآية . والتحقيق أن الذبيح هو إسماعيل. وقد دلت على ذلك آيتان من كتاب الله تعالى دلالة واضحة لا لبس فيها. وسنوضح ذلك إن من كتاب الله تعالى دلالة واضحة لا لبس فيها. وسنوضح ذلك إن شاء الله غاية الإيضاح في سورة «الصافات». وثناؤه جل وعلا في

هذه الآية الكريمة على نبيه إسماعيل بصدق الوعد يفهم من دليل خطابه \_ أعني مفهوم مخالفته \_ أن إخلاف الوعد مذموم. وهذا المفهوم قد جاء مبينًا في مواضع أخر من كتاب الله تعالى؛ كقوله تعالى: ﴿ فَأَعَقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُومِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقُونَهُ بِمَا أَخَلَفُوا اللهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا تَعالى: كَوْلُونَ مَا لَا يَعْدَرُونَ مَا لَا عَدِر اللهِ مَن الآيات. وفي الحديث: «آية المنافق ثلاث: إذا حدث ذلك من الآيات. وفي الحديث: «آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا أوْتُمِن خان».

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ ﴾ ، قد بين في مواضع أخر: أن نبينا ﷺ كان يفعل ذلك الذي أثنى الله به على جده إسماعيل ، كقوله تعالى: ﴿ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَاصَّطْبِرُ عَلَيْهَا ۗ . ﴾ الآية . ومعلوم أنه امتثل هذا الأمر . وكقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا / الّذِينَ ءَامَنُوا فُوۤ أَ أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُو نَارًا . . ﴾ الآية . ويدخل في ذلك أمرهم أهليهم بالصلاة والزكاة ؛ إلى غير ذلك من الآيات .

#### مسألة

اختلف العلماء في لزوم الوفاء بالعهد؛ فقال بعضهم: يلزم الوفاء به مطلقًا. وقال بعضهم: إن الوفاء به مطلقًا. وقال بعضهم: إن أدخله بالوعد في ورطة لزم الوفاء به، وإلا فلا. ومثاله: ما لو قال له: تزوج. فقال له: ليس عندي ما أصدق به الزوجة. فقال: تزوج والتزم لها الصداق وأنا أدفعه عنك، فتزوج على هذا الأساس، فإنه قد أدخله بوعده في ورطة التزام الصداق. واحتج من قال يلزمه: بأدلة منها آيات من كتاب الله دلت بظواهر عمومها على ذلك

وبأحاديث. فالآيات كقوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهَدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴿ يَكَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودِّ . . ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنْهَدَتُّمْ وَلَا نَنْقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا . . ﴾ الآية ، وقوله هنا: ﴿ إِنَّهُمْ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ ﴾ الآية ، ونحو ذلك من الآيات والأحاديث كحديث «العِدَة دَيْن» فجَعْلها دينًا دليل على لزومها. قال صاحب كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس: «العدة دين» رواه الطبراني في الأوسط والقضاعي وغيرهما عن ابن مسعود بلفظ قال: لا يعد أحدكم صبيَّه ثم لا ينجز له، فإن رسول الله عَلَيْ قال: «العِدَة دين» ورواه أبو نعيم عنه بلفظ: إذا وعد أحدكم صبيه فلينجز له، فإنى سمعت رسول الله ﷺ. . وذكره بلفظ «عطية». ورواه البخاري في الأدب المفرد موقوفًا، ورواه الطبراني، والديلمي عن على مرفوعًا بلفظ: «العِدَة دين، ويل لمن وعد ثم أخلف، ويل له..» ثلاثًا. ورواه القضاعي بلفظ الترجمة فقط. والديلمي أيضًا بلفظ: «الواعد بالعدة مثل الدين أو أشد» أي: وَعْد الواعد. وفي لفظ له «عدة المؤمن دين. وعدة المؤمن كالأخذ باليد». وللطبراني في الأوسط عن قَباث بن أشيم الليثي / مرفوعًا: «العدة عطية». وللخرائطي في المكارم عن الحسن البصري مرسلاً: أن امرأة سألت رسول الله عليه شيئًا فلم تجد عنده، فقالت: عِدْني. فقال رسول الله عَلَيْةِ: «إن العِدَة عطية»، وهو في مراسيل أبي داود. وكذا في الصمت لابن أبي الدنيا عن الحسن: أن النبي على قال: «العدة عطية». وفي رواية لهما عن الحسن أنه قال: سأل رجل النبي ﷺ شيئًا، فقال: «ما عندي ما أعطيك»، قال في المقاصد بعد ذكر الحديث وطرقه:

وقد أفردته مع ما يلائمه بجزء. انتهى منه.

وقد عُلَّم في الجامع الصغير على هذا الحديث من رواية على عند الديلمي في مسند الفردوس بالضعف. وقال شارحه المناوي: وفيه دارم بن قبيصة، قال الذهبي: لا يعرف اه. ولكن قد مر بك أن طرقه متعددة. وقد رُوِيَ عن غير علي من الصحابة كما قدمنا روايته عن ابن مسعود، وقبات بن أشيم الكناني الليثي رضي الله عنهما. وسيأتي في هذا المبحث إن شاء الله أحاديث صحيحة دالة على الوفاء بالوعد.

واحتج من قال بأن الوعد لا يلزم الوفاء به: بالإجماع على أن من وعد رجلاً بمال إذا فلس الواعد لا يضرب للموعود بالوعد مع الغرماء، ولا يكون مثل ديونهم اللازمة بغير الوعد، حكى الإجماع على هذا ابن عبدالبر؛ كما نقله عنه القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة، وفيه مناقشة. وحجة من فرق بين إدخاله إياه في ورطة بالوعد فيلزم. وبين عدم إدخاله إياه فيها فلا يلزم: أنه إذا أدخله في ورطة بالوعد، ثم رجع في الوعد وتركه في الورطة التي أدخله فيها؛ فقد أضراً به. وليس للمسلم أن يضر بأخيه، لحديث: الا ضرر ولا ضرار».

وقال أبو عبدالله القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية: قال مالك: إذا سأل الرجلُ الرجلَ أن يهب له الهبة فيقول له: نعم، ثم يبدو له ألا يفعل فما أرى يلزمه. قال مالك: ولو كان ذلك في قضاء دين فسأله أن يقضيه عنه فقال: / نعم، وثَمَّ رجال يشهدون عليه، فما أحراه أن يلزمه إذا شهد عليه اثنان.

وقال أبو حنيفة وأصحابه، والأوزاعي، والشافعي وسائر الفقهاء: إن العدة لا يلزم منها شيء؛ لأنها منافع لم يقبضها في العارية لأنها طارئة، وفي غير العارية هي أشخاص وأعيان موهوبة لم تقبض، فلصاحبها الرجوع فيها. وفي البخاري: ﴿ وَٱذَّكُّرْ فِي ٱلْكِنْبِ إِشْمَاعِيلٌ إِنَّهُم كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ﴾ وقضى ابن أشوع بالوعد، وذكر ذلك عن سَمُرة بن جندب، قال البخارى: ورأيت إسحاق بن إبراهيم يحتجُّ بحديث ابن أشوع. اهـ كلام القرطبي. وكلام البخاري الذي ذكر القرطبي بعضه، هو قوله في آخر (كتاب الشهادات): باب من أمر بإنجاز الوعد، وفُعَله الحسن، واذكر في الكتاب(١) إسماعيل إنه كان صادق الوعد، وقضى ابنُ الأشوع بالوعد، وذكر ذلك عن سَمُرة. وقال المشور بن مخرمة: سمعت النبي ﷺ، وذكر صهرًا له، قال: وعَدَني فَوَفَى لي. قال أبو عبدالله: ورأيت إسحاق بن إبراهيم يحتج بحديث ابن أشوع. حدثنا إبراهيم بن حمزة، حدثنا إبراهيم بن سعد، عن صالح، عن ابن شهاب، عن عبيدالله بن عبدالله: أن عبدالله بن عباس رضى الله عنهما أخبره قال: أخبرني أبو سفيان: أن هرقل قال له: سألتك ماذا يأمركم؛ فزعمت أنه أمركم بالصلاة والصدق والعفاف والوفاء بالعهد وأداء الأمانة. قال: وهذه صفة نبي. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا إسماعيل بن جعفر عن أبي سهيل نافع بن مالك بن أبي عامر، عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «آية

<sup>(</sup>۱) في البخاري (٣/ ١٨٠) طبع بولاق: «وفَعَلَه الحسنُ، وذَكَرَ إسماعيلَ إنه كان صادق الوعد..». وعليها علامة التصحيح.

المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا أوتمن خان، وإذا وعد أخلف». حدثنا إبراهيم بن موسى، أخبرنا هشام، عن ابن جريج قال: أخبرني عَمرو بن دينار عن محمد بن علي، عن جابر بن عبدالله رضى الله عنهم قال: لما مات النبي على جاء أبا بكر مال من قبَل العلاء بن الحضرمي، فقال أبو بكر: من كان له على النبي عليها دين، أو كانت له قِبَله عِدَة فليأتنا. قال جابر: فقلت: وعدني رسول الله ﷺ أن يعطيني هكذا وهكذا وهكذا، فبسط يديه ثلاث مرات. / قال جابر: فعد في يدي خمسمائة، ثم خمسمائة، ثم ٣٠٣ خمسمائة. حدثنا محمد بن عبدالرحيم، أخبرنا سعيد بن سليمان، حدثنا مروان بن شجاع، عن سالم الأفطس، عن سعيد بن جبير: قال: سألنى يهودي من أهل الحيرة: أيَّ الأجلين قضى موسى؟ قلت: لا أدري حتى أقدم على حبر العرب فأسأله، فقدمت فسألت ابن عباس، قال: قضى أكثرهما وأطيبهما. إن رسول الله علي إذا قال فعل. انتهى من صحيح البخاري.

وقوله في ترجمة الباب المذكور: «وفَعَله الحسن» يعني الأمر بإنجاز الوعد. ووجه احتجاجه بآية ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ ﴾ أن الثناء عليه بصدق الوعد يُفْهَم منه أن إخلافه مذموم فاعله، فلا يجوز. وابن الأشوع المذكور هو سعيد بن عَمْرو بن أشوع الهَمْداني الكوفي، كان قاضي الكوفة في زمان إمارة خالد القسري على العراق، وقد وقع بيان روايته المذكورة عن سمرة بن جندب في تفسير إسحاق بن راهويه، وهو إسحاق ابن إبراهيم الذي ذكر البخاري أنه رآه يحتج بحديث ابن أشوع، كما قاله ابن حجر في الفتح. والمراد أنه كان يحتج به في القول بوجوب إنجاز الوعد.

وصهر النبي ﷺ الذي أثني عليه بوفائه له بالوعد هو أبو العاص بن الربيع زوج زينب بنت رسول الله ﷺ، وقد أسره المسلمون يوم بدر كافرًا، وقد وعده بردِّ ابنته زينب إليه وردَّها إليه. خلافًا لمن زعم أن الصهر المذكور أبو بكر رضى الله عنه. وقد ذكر البخاري في الباب المذكور أربعة أحاديث في كل واحد منها دليل على الوفاء بإنجاز الوعد.

الأول: حديث أبي سفيان بن حرب في قصة هرقل وهو طرف من حديث صحيح مشهور. ووجه الدلالة منه في قوله: «فزعمت أنه أمركم بالصلاة والصدق والعفاف والوفاء بالعهد وأداء الأمانة»، فإن جميع المذكورات في هذا الحديث مع الوفاء بالعهد كلها واجبة، وهي الصلاة والصدق والعفاف وأداء الأمانة. وقد ذكر بعد ٣٠٤ ذلك أن هذه الأمور صفة نبيّ، والاقتداء بالأنبياء واجب / .

الثاني: حديث أبي هريرة في آية المنافق. ومحل الدليل منه قوله: «وإذا وعد أخلف» فكون إخلاف الوعد من علامات المنافق يدل على أن المسلم لا يجوز له أن يتسمَ بسمات المنافقين.

الثالث: حديث جابر في قصته مع أبي بكر: ووجه الدلالة منه أن أبا بكر قال: من كان له على النبي ﷺ دين أو كانت له قِبَله عِدَة. . الحديث. فجعل العدة كالدين، وأنجز لجابر ما وعده النبي عَلَيْهُ من المال؛ فدل ذلك على الوجوب.

الرابع: حديث ابن عباس في أي الأجلين قضى موسى: ووجه الدلالة منه أنه قضى أطيبهما وأكثرهما، وأن رسول الله ﷺ إذا قال فعل. فعلى المؤمنين الاقتداء بالرسل، وأن يفعلوا إذا قالوا. وفي الاستدلال بهذه الأحاديث مناقشات من المخالفين. ومن أقوى الأدلة في الوفاء بالعهد قوله تعالى: ﴿ كُبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ١٠٠٠ الله على عدم الوفاء بالقول يدل على التحريم الشديد في عدم الوفاء به. وقال ابن حجر في الفتح في الكلام على ترجمة الباب المذكور: وقال المهلب: إنجاز الوعد مأمور به مندوب إليه عند الجميع وليس بفرض؛ لاتفاقهم على أن الموعود لا يضارب بما وعد به مع الغرماء اهـ. ونَقُل الإجماع في ذلك مردود، فإن الخلاف مشهور لكن القائل به قليل؛ وقال ابن عبدالبر وابن العربي أُجَلُّ من قال به عمرُ بن عبدالعزيز. انتهى محل الغرض من كلام الحافظ في الفتح. وقال أيضًا: وخرَّج بعضُهم الخلاف في هذه المسألة على الخلاف في الهبة، هل تُمْلك بالقبض أو قبله.

فإذا علمت أقوال أهل العلم في هذه المسألة. وما استدل به كل فريق منهم؛ فاعلم أن الذي يظهر لي في هذه المسألة \_ والله تعالى أعلم \_: أن إخلاف الوعد لا يجوز، لكونه من علامات المنافقين، ولأن الله يقول: ﴿كُنُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَقُعَلُونَكُ ﴿ ﴾ وظاهر عمومه يشمل إخلاف الوعد / ولكن الواعد إذا امتنع من إنجاز الوعد لا يحكم عليه به ولا يلزم به جبرًا؛ بل يؤمر به ولا يجبر عليه؛ لأن أكثر علماء الأمة على أنه لا يُجْبر على الوفاء به؛ لأنه وعد بمعروف محض. والعلم عند الله تعالى.

 « قوله تعالى : ﴿ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّعَنَ مِن دُرِّيَّةِ ءَادَمَ

وَمِمَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ وَمِن ذُرِّيَةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةٍ بِلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَٱجْنَبَيْنَأَ إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنتُ الرَّحْمَن خَرُواْ سُجَدًا وَيُكِيًّا ﴾ .

الإشارة في قوله: ﴿ أُولَتِكَ ﴾ راجعة إلى الأنبياء المذكورين في هذه السورة الكريمة. وقد بين الله هنا أنه أنعم عليهم واجتباهم وهداهم. وزاد على هذا في سورة «النساء» بيان جميع من أنعم عليهم من غير الأنبياء في قوله: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَيْهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْهُمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّعَنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَّآءِ وَٱلصَّلِحِينُّ وَحَسُنَ أُوَّلَيْهِكَ رَفِيقًا ﴿ ﴾. وبين في سورة الفاتحة: أن صراط الذين أنعم عليهم غير صراط المغضوب عليهم ولا الضالين في قوله: ﴿ أُهْدِنَا ٱلصِّرَطِ ٱلْمُسِتَقِيمِ فَ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهُمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ۞﴾. وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: قال السدي وابن جرير رحمهما الله: فالذي عنى به ﴿ مِن ذُرِيَّةِ ءَادَمَ ﴾ : إدريس. والذي عنى به من ذرية ﴿ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجِ ﴾: إبراهيم. والذي عنى به ﴿ وَمِن ذُرِّيَّةِ إِنْرَهِيمَ ﴾: إسحاق ويعقوب وإسماعيل. والذي عنى به من ذرية ﴿ وَإِسْرَ مِيلَ ﴾: موسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسى ابن مريم. قال ابن جرير: ولذلك فرَّق أنسابهم وإن كان يجمع جميعهم آدم؛ لأن فيهم من ليس من ولد من كان مع نوح في السفينة وهو إدريس فإنه جد نوح.

قلت: هذا هو الأظهر أن إدريس في عمود نسب نوح عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام. وقد قيل: إنه من أنبياء بني إسرائيل أخذًا من حديث الإسراء حيث قال في سلامه على النبي على مرحبًا بالنبي الصالح، والأخ الصالح، ولم يقل والولد الصالح، كما قال آدم وإبراهيم عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام. انتهى

4.7

الغرض من كلام ابن كثير رحمه الله تعالى /.

وقال ابن كثير أيضًا في تفسير هذه الآية الكريمة: يقول تعالى هؤلاء النبيون، وليس المراد المذكورين في هذه السورة فقط؛ بل جنس الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. استطرد من ذكر الأشخاص إلى الجنس، إلى أن قال في آخر كلامه: ومما يؤيد أن المراد بهذه الآية جنس الأنبياء أنها كقوله تعالى في سورة «الأنعام»: ﴿ وَتِلْكَ حُجَنُنَا ءَاتَيْنَهُما إِبْرَهِيم عَلَى قَوْمِدٍ مَنْ فَشَاء إِنَّ رَبَّك حَجِيم عَن فَشَاء إِنَّ رَبَّك حَجِيم عَن قَوْب حُكلاً هَدَيْنا وَنُوحًا هَدَيْنا مِن قَبْلُ عَلِيم وَم وَقَل الله وَله وَله وَله الله وَله الله المذكورين في وَمِن ذُرِيّتِهِ دَاوُد وَسُليَمن وَه وَله وَله وَله الله عَلى في صفة هؤلاء المذكورين في الأنعام»: ﴿ وَاجَنبَيْنَامُ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ مَنْ مَا قال في صفة هؤلاء المذكورين في سورة «مريم»: ﴿ وَمِمَنْ هَدَيْنَا وَاجْنَبَيْناً ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿إِذَا نُنْكَىٰ عَلَيْهِمْ عَايَتُ الرَّمْكِ خُرُواْ سُجَدًا وَبُكِيًا اللهِ فِي اللهِ اللهٰ اللهٰ اللهٰ المذكورين إذا تتلى عليهم آيات ربهم بكوا وسجدوا. وأشار إلى هذا المعنى في مواضع أخر بالنسبة إلى المؤمنين لا خصوص الأنبياء، كقوله تعالى: ﴿ قُلُ عَلَيْم يَغِرُونَ اللَّذَقَانِ عَلَيْم يَغِرُونَ اللَّذَقَانِ عَلَيْم وَ وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا فِي وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا فِي وَيَعْرُونَ اللَّذَقَانِ اللَّذَقَانِ سَجَدًا فِي وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا فِي وَيَعْرُونَ اللَّذَقَانِ اللهُ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا فِي وَيَعْرُونَ اللَّذَقَانِ اللهُ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا فِي وَيَعْرُونَ اللَّذَقَانِ اللهُ وَعِلْمَ وَاللهِ اللهُ السَّعُوامَا أَيْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ اللهُ وَعَدُ مَنِهُ اللهُ وَعِلْمَ اللهُ وَعِلْمَ وَاللهُ السَّعُوامَا أَيْنِلَ إِلَى الرَّسُولِ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ عَلَيْكُهُ وَادَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ عَلَيْكُ أَلَاللهُ اللهُ وَيَكُونَ اللهُ اللهُ وَعِلَا اللهُ اللهُ

اُللَّهِ ﴾. فكل هذه الآيات فيها الدلالة على أنهم إذا سمعوا آيات ربهم تتلى تأثروا تأثرًا عظيمًا، يحصل منه لبعضهم البكاء والسجود. ولبعضهم قشعريرة الجلد ولين القلوب والجلود، ونحو ذلك.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيُكِيّا ﴾ جمع باك. وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قرأ هذه الآية من سورة «مريم» فسجد / وقال: هذا السجود، فأين البكى؟ يريد البكاء. وهذا الموضع من عزائم السجود بلا خلاف بين العلماء في ذلك.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ الشَّيْعَا ﴿ يَكُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الضمير في قوله: ﴿ مِنْ بَعْدِمْ ﴾ راجع إلى النبيين المذكورين في قوله تعالى: ﴿ أُولَٰكِكَ الَّذِينَ أَنَّعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّئَ مِن ذُرِّيَةِ ءَادَمَ وَمِمَّنَ حَمْلَنَا مَعَ نُوجٍ ﴾ الآية. أي فخلف من بعد أولئك النبيين خَلْف، أي: أولاد سوء. قال القرطبي رحمه الله في تفسير سورة «الأعراف»: قال أبو حاتم: الخُلْف بسكون اللام: الأولاد، الواحد والجمع فيه سواء. والخلف بفتح اللام - البَدَل ولدًا كان أو غريبًا. وقال ابن الأعرابي: الخَلَف - بالفتح - الصالح. وبالسكون: الطالح. قال لبد:

ذهب الذين يُعاش في أكنافهم وبقيتُ في خَلَف كجلد الأجرب

ومنه قيل للرديء من الكلام: خَلْف؛ ومنه المثل السائر «سكت أَلْفًا ونطق خَلْفًا». فخَلْف في الذم بالإسكان. وخَلَف بالفتح

**\*** • V

في المدح. هذا هو المستعمل المشهور؛ قال ﷺ: «يحمل هذا العلم من كل خَلَف عُدُوْله» وقد يستعمل كل واحد منهما موضع الآخر؛ قال حسان بن ثابت رضى الله عنه:

لنا القدم الأولى إليك وخلفنا لأولنا في طاعة الله تابع وقال آخر:

إنا وجدنا خَلَفًا بئس الخَلَف أغلق عنّا بابه ثم حَلَف لا يدخل البواب إلا من عرف عبدًا إذا ما ناء بالحمل وقف ويروى: خضف، أي ردم. انتهى منه. والردم: الضراط.

ومعنى الآية الكريمة: أن هذا الخلف السيء الذي خلف من بعد أولئك / النبيين الكرام كان من صفاتهم القبيحة: أنهم أضاعوا ٢٠٨ الصلاة، واتبعوا الشهوات. واختلف أهل العلم في المراد بإضاعتهم الصلاة، فقال بعضهم: المراد بإضاعتها تأخيرها عن وقتها. وممن يروى عنه هذا القول ابن مسعود، والنخعي، والقاسم ابن مخيمرة، ومجاهد، وعمر بن عبدالعزيز وغيرهم. وقال القرطبي في تفسير هذه الآية: إن هذا القول هو الصحيح. وقال بعضهم: إضاعتها الإخلال بشروطها، وممن اختار هذا القول الزجاج، وقال بعضهم: بعضهم: المراد بإضاعتها جحد وجوبها؛ ويروى هذا القول وما قبله عن محمد بن كعب القرظي. وقيل: إضاعتها في غير الجماعات. وقيل: إضاعتها تعطيل المساجد، والاشتغال بالصنائع

قال مقيده \_عفا الله عنه وغفر له \_: وكل هذه الأقوال تدخل

في الآية؛ لأن تأخيرها عن وقتها، وعدم إقامتها في الجماعة، والإخلال بشروطها، وجحد وجوبها، وتعطيل المساجد منها؛ كل ذلك إضاعة لها، وإن كانت أنواع الإضاعة تتفاوت.

واختلف العلماء أيضًا في الخلف المذكورين من هم؟ فقيل: هم اليهود. ويروى عن ابن عباس ومقاتل. وقيل: هم اليهود والنصارى، ويروى عن السدي. وقيل: هم قوم من أمة محمد عليه المتون عند ذهاب الصالحين منها، يركب بعضهم بعضًا في الأزقة زنى، ويروى عن مجاهد وعطاء وقتادة ومحمد بن كعب القرظي. وقيل: إنهم البربر. وقيل: إنهم أهل الغرب. وفيهم أقوال أخر.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: وكونهم من أمة محمد على ليس بوجيه عندي؛ لأن قوله تعالى: ﴿ فَلَكُ مِنْ بَعْلِمْ ﴾ صيغة تدل على الوقوع في الزمن الماضي، ولا يمكن صرفها إلى المستقبل إلا بدليل يجب الرجوع إليه كما ترى. والظاهر أنهم اليهود والنصارى وغيرهم من الكفار الذين خلفوا أنبياءهم وصالحيهم قبل نزول الآية، فأضاعوا الصلاة، واتبعوا الشهوات، وعلى كل حال فالعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فكل خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات يدخلون في الذم والوعيد المذكور في هذه الآية. واتباع الشهوات المذكور في الآية عام في اتباع كل مشتهى يشغل عن ذكر / الله وعن الصلاة. وعن علي رضي الله عنه: من اتبع المشيد، وركب المنظور، ولبس المشهور؛ فهو ممن اتبع الشهوات.

۳ • ۹

وقوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴿ اعلم أُولًا أَن العرب

تطلق الغي على كل شر. والرشاد على كل خير. قال المرقش الأصغر:

فمن يلق خيرًا يحمد الناسُ أمره ومن يغو َ لا يعدم على الغي لائما

فقوله: «ومن يغو» يعني ومن يقع في شر. والإطلاق المشهور هو أن الغي الضلال. وفي المراد بقوله: ﴿ غَيًّا ﴿ فَيُّ اللَّهِ ﴾ في الآية أقوال متقاربة. منها: أن الكلام على حذف مضاف، أي فسوف يلقون جزاء غي، ولاشك أنهم سيلقون جزاء ضلالهم. وممن قال بهذا القول: الزجاج. ونظير هذا التفسير قوله تعالى: ﴿ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ عند من يقول إن معناه يلق مجازاة أثامه في الدنيا، ويشبه هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ﴾ ، وقوله: ﴿ أُولَتِهِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا ٱلنَّارَ ﴾؛ فأطلق النار على ما أكلوا في بطونهم في الدنيا من المال الحرام لأنها جزاؤه، كما أطلق الغي والأثام على العذاب لأنه جزاؤهما. ومنها: أن الغي في الآية الخسران والحصول في الورطات. وممن روى عنه هذا القول: ابن عباس، وابن زيد. ورُويَ عن ابن زيد أيضًا: ﴿غَيَّـا۞﴾ أي شرًا أو ضلالاً أو خيبة. وقال بعضهم: إن المراد بقوله ﴿ غَيًّا ﴿ فَيَّا اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ : واد في جهنم من قيح؛ لأنه يسيل فيه قيح أهل النار وصديدهم، وهو بعيد القعر خبيث الطعم. وممن قال بهذا ابن مسعود، والبراء ابن عازب. ورُويَ عن عائشة، وشُفَيِّ بن ماتع.

وجاء حديث مرفوع بمقتضى هذا القول من حديث أبي أمامة وابن عباس فيه: أن النبي ﷺ قال: "إن غيًا واد في جهنم" كما في حديث ابن عباس. وفي حديث أبي أمامة: أن غيًا وأثامًا: نهران

في أسفل جهنم، يسيل فيهما صديد أهل النار. والظاهر أنه لم يصح في ذلك شيء عن النبي على الله . وقد ذكر ابن كثير في تفسير هذه الآية حديث أبي أمامة صُدي بن عجلان الباهلي الذي أشرنا له انفًا، ثم قال: هذا حديث غريب / ورَفْعه منكر. وقيل: إن المعنى: فسوف يلقون غيًا أي: ضلالاً في الآخرة عن طريق الجنة، ذكره الزمخشري. وفيه أقوال أخر، ومدار جميع الأقوال في ذلك على شيء واحد، وهو: أن أولئك الخلف الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات سوف يلقون يوم القيامة عذابًا عظيمًا.

فإذا عرفت كلام العلماء في هذه الآية الكريمة، وأن الله تعالى توعد فيها من أضاع الصلاة واتبع الشهوات بالغي الذي هو الشر العظيم والعذاب الأليم = فاعلم أنه أشار إلى هذا المعنى في مواضع أخر؛ كقوله في ذم الذين يضيعون الصلاة ولا يحافظون عليها وتهديدهم: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ الّذِينَ هُمْ عَن صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ الّذِينَ هُمْ عَن صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ المنافقين: هُمْ يُرَاءُون النّاسَ وَلا يَذَكُرُون اللّهَ إِلا هُمْ يُرَاءُون النّاسَ وَلا يَذَكُرُون اللّهَ إِلا فَيلًا ﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن الطّكُونَ النّاسَ وَلا يَذَكُرُون اللّهَ إِلا فَيلًا ﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن الطّكُونَ إِلّا وَهُمْ حَكَسَالَى وَلا يَنْفُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَيُرسُولِهِ وَلا يَأْتُونَ الطّكُونَ إِلّا وَهُمْ حَكَسَالَى وَلا يَنْفُونَ إِلّا وَهُمْ كَرِهُونَ إِنّا وَمُ مَعْ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

ويفهم من مفهوم مخالفة الآية الكريمة: أن الخلف الطيبين لا يضيعون الصلاة، ولا يتبعون الشهوات، وقد أشار تعالى إلى هذا في مواضع من كتابه؛ كقوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَشِعُونَ ۚ اللّهِ عَوله - وَٱلّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۚ اللّهِ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۚ اللّهِ وَله - وَٱلّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۚ اللّهِ أَوْلَكِيكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۚ اللّهِ عَلهَ عَلَى اللّهِ وَلهَ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَلى ذلك من الآيات. وكقوله: ﴿ وَآمًا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنّفُسُ عَنِ عَلَى خَلْدُ مِن الآيات.

## مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة:

### المسألة الأولى

411

أجمع العلماء على أن تارك الصلاة الجاحد لوجوبها / كافر، وأنه يقتل كفرًا مالم يتب. والظاهر أن ترك مالا تصح الصلاة دونه كالوضوء وغسل الجنابة كتركها. وجَحْد وجوبه كجحد وجوبها.

### المسألة الثانية

اختلف العلماء في تارك الصلاة عمدًا تهاونًا وتكاسلاً مع اعترافه بوجوبها، هل هو كافر أو مسلم. وهل يقتل كفرًا أو حدًا أو لا يقتل. فذهب بعض أهل العلم إلى أنه كافر مرتد يستتاب، فإن تاب فذلك، وإن لم يتب قتل كفرًا. وممن قال بهذا: الإمام أحمد رحمه الله في أصح الروايتين. وهو مروي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه. وبه قال ابن المبارك، وإسحاق بن راهويه، ومنصور الفقيه من الشافعية. ويروى أيضًا عن أبي الطيب بن سلمة من الشافعية. وهو رواية ضعيفة عن مالك. واحتج أهل هذا القول

بأدلة، منها قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَـابُواْ وَأَقَـَامُواْ ٱلصَّكَلُوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْةَ ۖ فَإِخُّونَكُمُّ ﴾ الآية. ويفهم من مفهوم الآية: أنهم إن لم يقيموا الصلاة لم يكونوا من إخوان المؤمنين، ومن انتفت عنهم أخوة المؤمنين فهم من الكافرين؛ لأن الله يقول: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةً . . ﴾ الآية. ومنها حديث جابر الثابت في صحيح مسلم عنه عن النبي ﷺ من طريقين. لفظ المتن في الأولى منهما: سمعت النبي على يقول: «إن بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة». ولفظ المتن في الأخرى: سمعت رسول الله عليه يقول: «بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة». انتهى منه. وهو واضح في أن تارك الصلاة كافر؛ لأن عطف الشرك على الكفر فيه تأكيد قوي لكونه كافرًا. ومنها: حديث أم سلمة، وحديث عوف بن مالك الآتيين الدالين على قتال الأمراء إذا لم يصلوا، وهما في صحيح مسلم مع حديث عبادة ابن الصامت المتفق عليه قال: بايعنا رسول الله على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا وعسرنا ويسرنا وأثرة علينا، وألا ننازع الأمر أهله. قال: «إلا أن تروا كفرًا بواحًا عندكم فيه من الله برهان». فدلَّ مجموع الأحاديث المذكورة أن ترك الصلاة كفر بواح عليه من الله برهان. وقد قدمنا هذه الأحاديث / المذكورة في سورة «البقرة». وهذا من أقوى أدلة أهل هذا القول. ومنها: حديث بريدة بن الحصيب الأسلمي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر» أخرجه الإمام أحمد، وأصحاب السنن، وابن حبان، والحاكم. وقال الشوكاني في نيل الأوطار في هذا الحديث: صححه النسائي، والعراقي. وقال النووي في شرح المهذب: رواه

الترمذي والنسائي، قال الترمذي: حديث حسن صحيح. وقال الحاكم في المستدرك بعد أن ساق هذا الحديث بإسناده: هذا حديث صحيح الإسناد، لا تعرف له علة بوجه من الوجوه. فقد احتجًا جميعًا بعبدالله بن بريدة عن أبيه. واحتج مسلم بالحسين بن واقد، ولم يخرجاه بهذا اللفظ. ولهذا الحديث شاهد صحيح على شرطهما جميعًا. أخبرنا أحمد بن سهل الفقيه ببخارى، حدثنا قيس بن أنيف، حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا بشر بن المفضل، عن الجريري، عن عبدالله بن شقيق، عن أبي هريرة قال: كان أصحاب رسول الله على لا يرون شيئًا من الأعمال تركه كفر غير الصلاة. وأقره الذهبي على تصحيحه لحديث بريدة المذكور. وقال في أثر ابن شقيق عن أبي هريرة المذكور. وقال في أثر

قال مقيده ـ عفا الله عنه ـ: والظاهر أن قول الحافظ الذهبي رحمه الله: «لم يتكلم عليه» سهو منه؛ لأنه تكلم عليه في كلامه على حديث بريدة المذكور آنفًا، حيث قال: ولهذا الحديث شاهد صحيح على شرطهما جميعًا؛ يعني أثر ابن شقيق المذكور كما ترى. وقال النووي في شرح المهذب: وعن عبدالله بن شقيق العقيلي التابعي المتفق على جلالته: كان أصحاب محمد على يرون شيئًا من الأعمال تركه كفر غير الصلاة. رواه الترمذي في كتاب الإيمان بإسناد صحيح. اهـ منه، وقد ذكر النووي رحمه الله في كلامه هذا الاتفاق على جلالة ابن شقيق المذكور مع أن فيه نصبًا. وقال المجد في المنتقى: وعن عبدالله بن شقيق العقيلي: كان أصحاب رسول الله على ألى آخره. ثم قال: رواه الترمذي المترمذي اهـ، ولا يخفى عليك أن رواية الحاكم فيها أبو هريرة

ورواية الترمذي ليس فيها أبو هريرة. وحديث بريدة بن الحصيب وأثر ابن شقيق المذكورين فيها الدلالة الواضحة على أن ترك الصلاة عمدًا تهاونًا كفر ولو أقر تاركها بوجوبها. وبذلك يعتضد حديث جابر المذكور عند مسلم.

ومن الأدلة الدالة على أن ترك الصلاة كفر: ما رواه الإمام أحمد والطبراني في الكبير والأوسط من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص عن النبي على أنه ذكر الصلاة يومًا فقال: «من حافظ عليها كانت له نورًا وبرهانًا ونجاة يوم القيامة. ومن لم يحافظ عليها لم يكن له نور ولا برهان ولا نجاة، وكان يوم القيامة مع قارون وفرعون وهامان وأبيّ بن خلف» اهد. وهذا الحديث أوضح دلالة على كفر تارك الصلاة؛ لأن انتفاء النور والبرهان والنجاة، والكينونة مع فرعون وهامان وقارون وأبيّ بن خلف يوم القيامة أوضح دليل على الكفر كما ترى. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد في هذا الحديث: رواه أحمد والطبراني في الكبير والأوسط، ورجال أحمد ثقات اهد. وفي الباب أحاديث غير ما ذكرنا، منها ما هو ضعيف، ومنها ما هو صالح للاحتجاج، وذكر طرفًا منها الهيثمي في مجمع الزوائد.

وذهبت جماعة من أهل العلم إلى أن تارك الصلاة عمدًا تهاونًا وتكاسلاً إذا كان معترفًا بوجوبها غير كافر، وأنه يقتل حدًا كالزاني المحصن لا كفرًا. وهذا هو مذهب مالك وأصحابه، وهو مذهب الشافعي وجمهور أصحابه، وعزاه النووي في شرح المهذب للأكثرين من السلف والخلف، وقال في شرح مسلم: ذهب مالك

والشافعي رحمهما الله تعالى والجماهير من السلف والخلف إلى أنه لا يكفر بل يفسق ويستتاب؛ فإن تاب وإلا قتلناه حدًا كالزاني المحصن، ولكنه يقتل بالسيف اهـ.

واعلم أن هذا القول يحتاج إلى الدليل من جهتين، وهما عدم كفره، / وأنه يُقتل. وهذه أدلتهم على الأمرين معًا. أما أدلتهم على أنه يقتل:

فمنها: قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكَوٰةَ وَعَلَيْهُم فَعَ الله الله تعالى في هذه الآية اشترط في تخلية سبيلهم إقامتهم للصلاة. ويفهم من مفهوم الشرط أنهم إن لم يقيموها لم يخل سبيلهم وهو كذلك.

ومنها: ما رواه الشيخان عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا ألا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة؛ فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقهاً» اهـ.

فهذا الحديث الصحيح يدل على أنهم لا تعصم دماؤهم ولا أموالهم إلا بإقامة الصلاة كما ترى.

ومنها: ما أخرجه الشيخان عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: بعث علي رضي الله عنه وهو باليمن إلى النبي على بذهيبة فقسمها بين أربعة؛ فقال رجل: يا رسول الله، اتق الله. فقال «ويلك، أو لست أحق أهل الأرض أن يتقي الله»؟! ثم ولى الرجل، فقال خالد بن الوليد: يا رسول الله، ألا أضرب عنقه؟ فقال: «لا،

لعله أن يكون يصلي» فقال خالد: وكم من مصل يقول بلسانه ما ليس في قلبه؟ فقال رسول الله على: "إني لم أومر أن أنقب عن قلوب الناس، ولا أشق بطونهم» مختصر من حديث متفق عليه. فقوله على هذا الحديث الصحيح: "لا" يعني لا تقتله. وتعليله ذلك بقوله: "لعله أن يكون يصلي» فيه الدلالة الواضحة على النهي عن قتل المصلين. ويفهم منه أنه إن لم يصل يقتل، وهو كذلك.

ومنها: ما رواه مسلم في صحيحه عن أم سلمة رضى الله عنها عن النبي ﷺ أنه قال: «إنه يستعمل عليكم أمراء فتعرفون وتنكرون؛ / فمن كره فقد برىء، ومن أنكر فقد سلم، ولكن من رضى وتابع» قالوا: يا رسول الله، ألا نقاتلهم؟ قال: «لا، ما صلوا» هذا لفظ مسلم في صحيحه. و«ما» في قوله: «ما صلوا» مصدرية ظرفية؛ أي: لا تقاتلوهم مدة كونهم يصلون. ويفهم منه أنهم إن لم يصلوا قوتلوا، وهو كذلك، مع أنه ﷺ قال في حديث عبادة بن الصامت المتفق عليه: «إلا أن تروا كفرًا بواحًا عندكم من الله فيه برهان»، فحديث أم سلمة هذا ونحوه حديث عوف بن مالك الآتي يدل على قتل من لم يصل، وبضميمة حديث عبادة بن الصامت إلى ذلك يظهر الدليل على الكفر بترك الصلاة؛ لأنه قال في حديث عبادة بن الصامت: «إلا أن تروا كفرًا بواحًا..» الحديث. وأشار في حديث أم سلمة وعوف بن مالك: إلى أنهم إن تركوا الصلاة قوتلوا. فدل ذلك على أن تركها من الكفر البواح. وهذا من أقوى أدلة أهل القول الأول. وحديث عوف بن مالك المذكور هو ما رواه مسلم في صحيحه عنه عن رسول الله ﷺ بلفظ قال: «خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم ويصلون عليكم

وتصلون عليهم. وشرار أئمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم» قيل: يا رسول الله، أفلا ننابذهم بالسيف؟ قال: «لا، ما أقاموا فيكم الصلاة..» الحديث. وفيه الدلالة الواضحة على قتالهم إذا لم يقيموا الصلاة كما ترى.

ومن أدلة أهل هذا القول على قتل تارك الصلاة: ما رواه الأئمة الثلاثة: مالك في موطئه، والشافعي، وأحمد في مسنديهما، عن عبيدالله بن عدي بن الخيار: أن رجلاً من الأنصار حدثه أنه أتى رسول الله على وهو في مجلس يساره يستأذنه في قتل رجل من المنافقين؛ فجهر رسول الله على فقال: «أليس يشهد ألا إله إلا الله»؟ قال الأنصاري: بلى يا رسول الله، ولا شهادة له! قال: «أليس يشهد أن محمدًا رسول الله»؟ قال: بلى ولا شهادة له! قال: «أليس يصلي»؟ قال: بلى ولا صلاة له. قال: «أولئك الذين نهاني «أليس يصلي»؟ قال: هذا هو خلاصة / أدلة أهل هذا القول على قتل تارك الصلاة.

واعلم أن جمهور من قال بقتله يقولون: إنه يقتل بالسيف. وقال بعضهم: يضرب بالخشب حتى يموت. وقال ابن سريج: ينخس بحديدة أو يضرب بخشبة، ويقال له: صل وإلا قتلناك. ولا يزال يكرر عليه حتى يصلي أو يموت.

واختلفوا في استتابته؛ فقال بعضهم: يستتاب ثلاثة أيام. فإن تاب وإلا قتل. وقال بعضهم: لا يستتاب؛ لأنه يقتل حدًا والحدود

<sup>(</sup>١) بعده في المطبوعة: «وفي رواية عنهم» وكأنها مقحمة.

لا تسقط بالتوبة. وقال بعضهم: إن لم يبق من الضروري إلا قدر ركعة ولم يصل قتل. وبعضهم يقول: لا يقتل حتى يخرج وقتها.

والجمهور على أنه يقتل بترك صلاة واحدة، وهو ظاهر الأدلة. وقيل: لا يقتل حتى يترك أكثر من واحدة. وعن الإمام أحمد روايتان: إحداهما أنه لا يقتل حتى يضيق وقت الصلاة الثانية المتروكة مع الأولى. والأخرى لا يقتل حتى يضيق وقت الرابعة.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: أظهر الأقوال عندي أنه يقتل بالسيف، وأنه يستتاب، للإجماع على قبول توبته إذا تاب. والأظهر أنه يستتاب في الحال، ولا يمهل ثلاثة أيام وهو يمتنع من الصلاة لظواهر النصوص المذكورة، وأنه لا يقتل حتى لا يبقى من الوقت الضروري ما يسع ركعة بسجدتيها. والعلم عند الله تعالى.

وأما أدلة أهل هذا القول على عدم كفره، فمنها: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾. ومنها: حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه الذي رواه مالك في الموطأ عن يحيى بن حبان، عن ابن عن يحيى بن سعيد، عن محمد بن يحيى بن حبان، عن ابن عيريز: أن رجلًا من بني كنانة يدعى المخدجي سمع رجلًا بالشام يكنى أبا محمد يقول: إن الوتر واجب. فقال المخدجي: فرُحْت إلى عبادة بن الصامت فاعترضت له وهو رائح إلى المسجد فأخبرته بالذي قال أبو محمد، فقال عبادة: كذب أبو محمد! سمعت رسول الله على يقول: «خمس صلوات كتبهن الله عز وجل على العباد فمن جاء بهن لم / يضيع منهن شيئًا استخفافًا بحقهن كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة. ومن لم يأت بهن فليس له عند الله عهد أن يدخله الجنة. ومن لم يأت بهن فليس له عند الله عهد أن يدخله الجنة. ومن لم يأت بهن فليس له عند الله عهد

إن شاء عذبه وإن شاء أدخله الجنة» اهـ منه بلفظه. وفي سنن أبي داود: حدثنا القعنبي، عن مالك، عن يحيى بن سعيد، عن محمد ابن حبان، إلى آخر الإسناد والمتن كلفظ الموطأ الذي ذكرنا. وفي سنن النسائي: أخبرنا قتيبة، عن مالك، عن يحيى بن سعيد، عن محمد بن يحيى بن حبان. إلى آخر الإسناد والمتن كاللفظ المذكور. وفي سنن ابن ماجه: حدثنا محمد بن بشار، ثنا ابن أبي عدى، عن شعبة، عن عبد ربه بن سعيد، عن محمد بن يحيى بن حبان، عن ابن محريز عن المخدجي، عن عبادة بن الصامت قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «خمس صلوات افترضهن الله على عباده..» إلى آخر الحديث المذكور بمعناه قريبًا من لفظه. ومعلوم أن رجال هذه الأسانيد ثقات معروفون إلا المخدجي المذكور وقد ذكره ابن حبان في الثقات، وبتوثيقه تعلم صحة الحديث المذكور، وله شواهد يعتضد بها أيضًا. قال أبو داود في سننه: حدثنا محمد بن حرب الواسطى، ثنا يزيد يعني ابن هارون، ثنا محمد بن مطرف، عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن عبدالله الصنابحي قال: زعم أبو محمد: أن الوتر واجب؛ فقال عبادة بن الصامت كذب أبو محمد، أشهد أني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «خمس صلوات افترضهن الله. . » إلى آخر الحديث بمعناه. وعبدالله الصنابحي المذكور قيل: إنه صحابي مدني. وقيل: هو عبدالرحمن بن عسيلة المرادي أبو عبدالله الصنابحي، وهو ثقة من كبار التابعين، قدم المدينة بعد وفاة النبي ﷺ بخمسة أيام، مات في خلافة عبدالملك. وعلى كلا التقديرين فرواية الصنابحي المذكور إما رواية صحابي أو تابعي ثقة، وبها تعتضد رواية المخدجي المذكور. ورجال سند أبي

411

داود هذا غير عبدالله الصنابحي ثقات معروفون لا مطعن فيهم. وبذلك تعلم صحة حديث عبادة بن الصامت المذكور.

وقال الزرقاني في شرح الموطأ: وفيه \_ يعني حديث عبادة المذكور \_ / أن تارك الصلاة لا يكفر ولا يتحتم عذابه؛ بل هو تحت المشيئة بنص الحديث. وقد أخرجه أحمد، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، من طريق مالك، وصححه ابن حبان، والحاكم، وابن عبدالبر. وجاء من وجه آخر عن عبادة بنحوه في أبي داود، والنسائي، والبيهقي، وله شاهد عند محمد بن نصر من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص. اهـ منه.

وقال العلامة الشوكاني رحمه الله في نيل الأوطار: ولهذا الحديث شاهد من حديث أبي قتادة عند ابن ماجه، ومن حديث كعب بن عجرة عند أحمد، ورواه أبو داود عن الصنابحي اهد محل الغرض منه.

وقال النووي في شرح المهذب بعد أن ساق حديث عبادة ابن الصامت المذكور: هذا حديث صحيح، رواه أبو داود وغيره بأسانيد صحيحة. وقال ابن عبدالبر: هو حديث صحيح ثابت، لم يختلف عن مالك فيه. فإن قيل: كيف صححه ابن عبدالبر مع أنه قال: إن المخدجي المذكور في سنده مجهول؟ فالجواب عن هذا من جهتين: الأولى: أن صحته من قبيل الشواهد التي ذكرنا، فإنها تصيره صحيحًا. والثانية: هي ما قدمنا من توثيق ابن حبان المخدجي المذكور. وحديث عبادة المذكور فيه الدلالة الواضحة على أن ترك الصلاة ليس بكفر؛ لأن كونه تحت المشيئة المذكور فيه دليل على

عدم الكفر لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ .

ومن أدلة أهل هذا القول على أن تارك الصلاة المقر بوجوبها غير كافر: ما رواه الإمام أحمد وأصحاب السنن عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله على يقول: "إن أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة الصلاة المكتوبة، فإن أتمها وإلا قيل: انظروا هل له من تطوع، فإن كان له تطوع أكملت الفريضة من تطوعه. ثم يفعل بسائر الأعمال المفروضة مثل ذلك» اه.

وقال الشوكاني رحمه الله في نيل الأوطار: الحديث أخرجه أبو داود / من ثلاث طرق: طريقين متصلتين بأبي هريرة. والطريق الثالثة متصلة بتميم الداري. وكلها لا مطعن فيها، ولم يتكلم عليه هو ولا المنذري بما يوجب ضعفه. وأخرجه النسائي من طريق إسنادها جيد ورجالها رجال الصحيح، كما قال العراقي، وصححها ابن القطان. وأخرج الحديث الحاكم في المستدرك وقال: هذا صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وفي الباب عن تميم الداري عند أبي داود وابن ماجه بنحو حديث أبي هريرة، قال العراقي: وإسناده صحيح على صحيح، وأخرجه الحاكم في المستدرك وقال: إسناده صحيح على شرط مسلم اه محل الغرض منه.

ووجه الاستدلال بالحديث المذكور على عدم كفر تارك الصلاة: أن نقصان الصلوات المكتوبة وإتمامها من النوافل يتناول بعمومه ترك بعضها عمدًا، كما يقتضيه ظاهر عموم اللفظ كما ترى.

وقال المجد في المنتقى بعد أن ساق الأدلة التي ذكرنا على

عدم كفر تارك الصلاة المقر بوجوبها عمدًا ما نصه: ويعضد هذا المذهب عمومات، منها: ما رُويَ عن عبادة بن الصامت رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْنَةِ: «من شهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن عيسي عبدالله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة والنار حق = أدخله الله الجنة على ما كان من العمل» متفق عليه. وعن أنس بن مالك أن النبي عَلَيْهِ قال ومعاذ رديفه على الرحل: «يا معاذ»، قال: لبيك يا رسول الله وسعديك ثلاثًا، ثم قال: «ما من عبد يشهد ألا إلنه إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله إلا حرمه الله على النار» قال: يا رسول الله، أفلا أخبر بها الناس فيستبشروا؟ قال: "إذًا يتكلوا" فأخبر بها معاذ عند موته تأثمًا، أي خوفًا من الإثم بترك الخبر به. متفق عليه، وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته، وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئًا ، رواه مسلم. وعنه ٣٢٠ أيضًا: أن النبي / عليه، قال: «أسعد الناس بشفاعتي من قال لا إله إلا الله خالصًا من قلبه» رواه البخاري اهـ محل الغرض منه.

وقالت جماعة من أهل العلم، منهم الإمام أبو حنيفة رحمه الله وأصحابه، وجماعة من أهل الكوفة، وسفيان الثوري، والمزنى صاحب الشافعي: إن تارك الصلاة عمدًا تكاسلاً وتهاونًا مع إقراره بوجوبها لا يقتل ولا يكفر؛ بل يعزَّر ويحبس حتى يصلي، واحتجوا على عدم كفره بالأدلة التي ذكرنا آنفًا لأهل القول الثاني. واحتجوا لعدم قتله بأدلة، منها حديث ابن مسعود المتفق عليه الذي قدمناه في سورة «المائدة» وغيرها: «لا يحل دم امرىء مسلم يشهد ألا

إلنه إلا الله وأن محمدًا رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة». قالوا: هذا عديث متفق عليه، صرح فيه النبي على أنه لا يحل دم مسلم إلا بإحدى ثلاث، ولم يذكر منها ترك الصلاة؛ فدل ذلك على أنه غير موجب للقتل. قالوا: والأدلة التي ذكرتم على قتله إنما دلت عليه بمفاهيمها \_ أعني مفاهيم المخالفة \_ كما تقدم إيضاحه. وحديث ابن مسعود دل على ما ذكرنا بمنطوقه والمنطوق مقدم على المفهوم؛ مع أن المقرر في أصول الإمام أبي حنيفة رحمه الله: أنه لا يعتبر المفهوم المعروف بدليل الخطاب الذي هو مفهوم المخالفة؛ وعليه فإنه لا يعترف بدلالة الأحاديث المذكورة على قتله؛ لأنها إنما دلت عليه بمفهوم مخالفتها، وحديث ابن مسعود دل على ذلك بمنطوقه. ومنها قياسهم ترك الصلاة على ترك الصوم والحج مثلاً؛ فإن كل واحد منهما من دعائم الإسلام ولم يقتل تاركها، فكذلك الصلاة.

أما الذين قالوا بأنه كافر، وأنه يقتل؛ فقد أجابوا عن حديث ابن مسعود؛ بأنه عام يخصص بالأحاديث الدالة على قتل تارك الصلاة. وعن قياسه على تارك الحج والصوم: بأنه فاسد الاعتبار لمخالفته للأحاديث المذكورة الدالة على قتله. وعن الأحاديث الدالة على عدم الكفر: بأن منها ماهو عام يخصص بالأحاديث الدالة على كفره. ومنها ما هو ليس كذلك، كحديث / عبادة ابن الصامت الدال على أنه تحت المشيئة. فالأحاديث الدالة على كفره مقدمة عليه؛ لأنها أصح منه؛ لأن بعضها في صحيح مسلم وفيه التصريح بكفره وشركه. ومنها حديث عبادة بن الصامت المتفق عليه، مع حديث أم سلمة وعوف بن مالك في صحيح مسلم عليه، مع حديث أم سلمة وعوف بن مالك في صحيح مسلم

كما تقدم إيضاحه.

ورد القائلون بأنه غير كافر أدلةَ مخالفيهم: بأن المراد بالكفر في الأحاديث المذكورة كفر دون كفر. وليس المراد الكفر المخرج عن ملة الإسلام. واحتجوا لهذا بأحاديث كثيرة يصرح فيها النبي عَلِيْهُ بالكفر، وليس مراده الخروج عن ملة الإسلام. قال المجد في المنتقى: وقد حملوا أحاديث التكفير على كفر النعمة، أو على معنى قد قارب الكفر، وقد جاءت أحاديث في غير الصلاة أريد بها ذلك؛ فروى ابن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر» متفق عليه. وعن أبي ذر أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «ليس من رجل ادعى لغير أبيه وهو يعلمه إلا كفر، ومن ادعى ما ليس له فليس منا وليتبوأ مقعده من النار» متفق عليه. وعن أبى هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْة: «اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت» رواه أحمد ومسلم. وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كان عمر يحلف «وأبي» فنهاه النبي ﷺ وقال: «من حلف بشيء دون الله فقد أشرك» رواه أحمد. وعن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «مدمن الخمر إن مات لقى الله كعابد وثن» انتهى منه بلفظه. وأمثاله في السنة كثيرة جدًا. ومن ذلك القبيل تسمية الرياء شركًا؛ ومنه الحديث الصحيح في البخاري وغيره أن النبي ﷺ قال: «رأيت النار فلم أر منظرًا كاليوم أفظع، ورأيت أكثر أهلها النساء» قالوا: بم يا رسول الله ﷺ؟ قال: «بكفرهن» قيل: يكفرن بالله؟ قال: «يكفرن العشير، ويكفرن الإحسان، لو أحسنت إلى إحداهن الدهر كله ثم رأت منك شيئًا قالت ما رأيت منك خيرًا قط» / هذا لفظ البخاري في بعض

هذا هو حاصل كلام العلماء وأدلتهم في مسألة ترك الصلاة عمدًا مع الاعتراف بوجوبها. وأظهر الأقوال أدلة عندي: قول من قال: إنه كافر. وأجرى الأقوال على مقتضى الصناعة الأصولية وعلوم الحديث قول الجمهور: إنه كفر غير مخرج عن الملة ولوجوب الجمع بين الأدلة إذا أمكن. وإذا حمل الكفر والشرك المذكوران في الأحاديث على الكفر الذي لا يخرج عن الملة حصل بذلك الجمع بين الأدلة والجمع واجب إذا أمكن ولأن إعمال الدليلين أولى من إلغاء أحدهما كما هو معلوم في الأصول وعلم الحديث. وقال النووي في شرح المهذب بعد أن ساق أدلة من قالوا إنه غير كافر ما نصه: ولم يزل المسلمون يورّثون تارك الصلاة ويوررّثون عنه ، ولو كان كافرًا لم يغفر له ولم يَرِث ولم يَوْرَث.

وأما الجواب عما احتج به من كَفَّره من حديث جابر وبريدة، ورواية ابن شقيق: فهو أن كل ذلك محمول على أنه شارك الكافر في بعض أحكامه وهو القتل. وهذا التأويل متعين للجمع بين نصوص الشرع وقواعده التي ذكرناها. انتهى محل الغرض منه.

## المسألة الثالثة

أجمع العلماء على أن من نسي الصلاة أو نام عنها حتى خرج وقتها يجب عليه قضاؤها. وقد دلت على ذلك أدلة صحيحة:

منها: ما رواه الشيخان في صحيحيهما عن أنس بن مالك

رضي الله عنه: أن النبي ﷺ قال: «من نسي صلاة فليصلها إذا ٣٢٣ ذكرها لا كفارة لها إلا ذلك» /.

ومنها: ما رواه مسلم عن أنس أيضًا مرفوعًا: «إذا رقد أحدكم عن الصلاة أو غفل عنها فليصلها إذا ذكرها، فإن الله عز وجل يقول: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ومنها: ما رواه النسائي، والترمذي وصححه، عن أبي قتادة رضي الله عنه قال: ذكروا للنبي عَلَيْ نومهم عن الصلاة؟ فقال: «إنه ليس في النوم تفريط، إنما التفريط في اليقظة، فإذا نسي أحدكم صلاة أو نام عنها فليصلها إذا ذكرها».

ومنها: ما رواه مسلم، والإمام أحمد، عن أبي قتادة في قصة نومهم عن صلاة الفجر قال: ثم أذن بلال بالصلاة؛ فصلى رسول الله ﷺ ركعتين، ثم صلى الغداة فصنع كما كان يصنع كل يوم.

ومنها: ما أخرجه الإمام أحمد، وابن خزيمة، وابن حبان في صحيحيهما، وابن أبي شيبة، والطبراني وغيرهم، عن عمران بن حصين رضي الله عنهما قال: سرينا مع النبي رضي الله عنهما قال: سرينا مع النبي رضي الله عنهما الرجل منا الليل عرسنا فلم نستيقظ حتى أيقظنا حر الشمس، فجعل الرجل منا يقوم دهشًا إلى طهوره، ثم أمر بلالاً فأذن، ثم صلى الركعتين قبل

الفجر، ثم أقام فصلينا. فقالوا: يا رسول الله، ألا نعيدها في وقتها من الغد؟ فقال: «أينهاكم ربكم تعالى عن الربا ويقبله منكم»؟ اهـ. وأصل حديث عمران هذا في الصحيحين، وليس فيهما ذكر الأذان والإقامة، ولا قوله: فقالوا: يا رسول الله ألا نعيدها إلى آخره.

والحاصل أن قضاء النائم والناسي لا خلاف فيه بين العلماء. وقد دلت عليه الأحاديث التي ذكرنا وأمثالها مما لم نذكره / .

## المسألة الرابعة

اعلم أن التحقيق أنه يجب تقديم الصلوات الفوائت على الصلاة الحاضرة. والدليل على ذلك ما ثبت في الصحيحين من حديث جابر رضي الله عنه: أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه جاء يوم الخندق بعدما غربت الشمس، فجعل يسب كفار قريش. قال: يا رسول الله، ما كدت أصلي العصر حتى كادت الشمس تغرب؟ فقال النبي على: «والله ما صليتها» فقمنا إلى بطحان فتوضأ للصلاة وتوضأنا لها؛ فصلى العصر بعدما غربت الشمس ثم صلى بعدها المغرب اهد. فهذا الحديث المتفق عليه فيه التصريح بأن النبي على صلى العصر قضاء بعد غروب الشمس وقدمها على المغرب. وهو نصلى العصر في تقديم الفائتة على الحاضرة. والمقرر في نص صحيح صريح في تقديم الفائتة على الحاضرة. والمقرر في الأصول: أن أفعال النبي على المجردة من قرينة الوجوب وغيره تحمل على الوجوب، لعموم النصوص الواردة بالتأسي به تكلية في أقواله وأفعاله. وللاحتياط في الخروج من عهدة التكليف.

ومن أظهر الأدلة في ذلك أنه لما خلع نعله في الصلاة فخلع أصحابه نعالهم تأسيًا به ﷺ قبل أن يعلموا أن جبريل أخبره أن

بباطنها أذى، وسألهم على لم خلعوا نعالهم؟ وأجابوا بأنهم رأوه خلع نعله، وهو فعل مجرد من قرائن الوجوب وغيره؛ أقرهم على ذلك ولم ينكر عليهم؛ فدل ذلك على لزوم التأسي به في أفعاله المجردة من القرائن. والحديث وإن ضعفه بعضهم بالإرسال فقد رجح بعضهم وصله.

والأدلة الكثيرة الدالة على وجوب التأسي به على في الكتاب والسنة شاهدة له. وإلى كون أفعاله على المجردة من القرائن تحمل على الوجوب أشار في مراقى السعود في كتاب السنة بقوله:

وكل ما الصفة فيه تُجْهَل فللوجوب في الأصح يُجعل /

وفي حمله على الوجوب مناقشات معروفة في الأصول؛ انظرها في نشر البنود وغيره.

ويعتضد ما ذكرنا من أن فعله المجرد الذي هو تقديم العصر الفائتة على المغرب الحاضرة يقتضي الوجوب بقوله على: «صلوا كما رأيتموني أصلي». وقال الحافظ في فتح الباري في استدلال البخاري على تقديم الأولى من الفوائت فالأولى بفعل النبي المذكور ما نصه: ولا ينهض الاستدلال به لمن يقول بترتيب الفوائت، إلا إذا قلنا: إن أفعال النبي المجردة للوجوب. اللهم إلا أن يستدل له بعموم قوله: «صلوا كما رأيتموني أصلي». وقد اعتبر ذلك الشافعية في أشياء غير هذا. انتهى منه.

ونحن نقول: الأظهر أن الأفعال المجردة تقتضي الوجوب، كما جزم به صاحب المراقي في البيت المذكور، وكذلك عموم

حديث: «صلوا كما رأيتموني أصلي» يقتضي ذلك أيضًا. والعلم عند الله تعالى.

واعلم أنه إن تذكّر فائتةً في وقت حاضرة ضيق؛ فقد اختلف العلماء: هل يقدم الفائتة وإن خرج وقت الحاضرة أو لا؛ إلى ثلاثة مذاهب:

الأول: أنه يقدم الفائتة وإن خرج وقت الحاضرة؛ وهذا هو مذهب مالك وجل أصحابه.

الثاني: أن يبدأ بالحاضرة محافظة على الوقت؛ وهو مذهب الشافعي وأبي حنيفة وأصحابه وأكثر أصحاب الحديث.

الثالث: أنه يخير في تقديم ما شاء منهما؛ وهو قول أشهب من أصحاب مالك. قال عياض: ومحل الخلاف إذا لم تكثر الصلوات الفوائت؛ فأما إذا كثرت فلا خلاف أنه يبدأ بالحاضرة. واختلفوا في حد القليل في ذلك. فقيل صلاة يوم. وقيل أربع صلوات /.

۲۲۳

## المسألة الخامسة

أما ترتيب الفوائت في أنفسها؛ فأكثر أهل العلم على وجوبه مع الذكر لا مع النسيان؛ وهو الأظهر: وقال الشافعي رحمه الله: لا يجب الترتيب فيها بل يندب؛ وهو مروي عن طاوس، والحسن البصري، ومحمد بن الحسن، وأبي ثور، وداود. وقال بعض أهل العلم: الترتيب واجب مطلقًا، قلّت الفوائت أم كثرت. وبه قال أحمد وزفر. وعن أحمد رحمه الله: لو نسي الفوائت صحت

الصلوات التي صلى بعدها. وقال أحمد وإسحاق: لو ذكر فائتة وهو في حاضرة تمم التي هو فيها ثم قضى الفائتة، ثم يجب إعادة الحاضرة. واحتج لهم بحديث عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي على قال: «من نسي صلاة فلم يذكرها إلا وهو مع الإمام فإذا فرغ من صلاته فليعد الصلاة التي نسي، ثم ليعد الصلاة التي صلاها مع الإمام». قال النووي في شرح المهذب: وهذا حديث ضعيف، ضعفه موسى بن هارون الحمال ـ بالحاء ـ الحافظ. وقال أبو زرعة الرازي، ثم البيهقي: الصحيح أنه موقوف.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_ : والأظهر عندي وجوب ترتيب الفوائت في أنفسها الأولى فالأولى. والدليل على ذلك حديث أبي سعيد الخدري، وحديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنهما. قال النسائي في سننه: أخبرنا عمرو بن علي قال: حدثنا يحيى قال: حدثنا ابن أبي ذئب قال: حدثنا سعيد بن أبي سعيد، عن عبدالرحمن ابن أبي سعيد، عن أبيه قال: شغلنا المشركون يوم الخندق عن صلاة الظهر حتى غربت الشمس، وذلك قبل أن ينزل في القتال ما نزل؛ فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَكَفّى الله الله المؤمنين القِتال في فأمر رسول الله على الله فأقام لصلاة الظهر فصلاها كما كان يصليها لوقتها، ثم أقام للعصر فصلاها كما كان يصليها في وقتها ثم أذن للمغرب فصلاها كما كان يصليها في وقتها أم أذن للمغرب ترى، ورجاله ثقات معروفون. / فعمرو بن علي هو أبو حفص الفلاس وهو ثقة حافظ، ويحيى هو القطان وجلالته معروفة. وسعيد بن أبي سعيد هو المقبري وهو ثقة. وعبدالرحمن بن أبي سعيد الخدري ثقة. فهذا المقبري وهو ثقة. وعبدالرحمن بن أبي سعيد الخدري ثقة. فهذا

إسناد صحيح كما ترى، وفيه التصريح بأن النبي ﷺ رتب الفوائت في القضاء؛ الأولى فالأولى.

وقد قدمنا أن أفعاله المجردة عن القرائن تقتضي الوجوب على الأصح، وأن ذلك يعتضد بحديث مالك بن الحويرث الثابت في الصحيح: «صلوا كما رأيتموني أصلي» وحديث أبي سعيد هذا أخرجه أيضًا الإمام أحمد. قال الشوكاني في نيل الأوطار: ورجال إسناده رجال الصحيح. وقال الشوكاني أيضًا: عن ابن سيد الناس اليعمري: إن حديث أبي سعيد رواه الطحاوي عن المزنى عن الشافعي: حدثنا ابن أبي فديك، عن ابن أبي ذئب، عن المقبري، عن عبدالرحمن بن أبي سعيد عن أبيه قال: وهذا إسناد صحيح جليل اهـ. وقال النسائي في سننه: أخبرنا هنَّاد، عن هشيم، عن أبي الزبير، عن نافع بن جبير، عن أبي عبيدة قال: قال عبدالله: إن المشركين شغلوا النبي عليه عن أربع صلوات يوم الخندق، فأمر بلالاً فأذن، ثم أقام فصلى الظهر، ثم أقام فصلى العصر، ثم أقام فصلى المغرب، ثم أقام فصلى العشاء اهـ. أخبرنا القاسم بن زكريا ابن دينار قال: حدثنا حسين بن علي، عن زائدة قال: حدثنا سعيد ابن أبى عَرُوبة قال: حدثنا هشام: أن أبا الزبير المكي حدثهم عن نافع بن جبير: أن أبا عبيدة بن عبدالله ابن مسعود حدثهم أن عبدالله ابن مسعود قال: كنا في غزوة فحبسنا المشركون عن صلاة الظهر والعصر والمغرب والعشاء؛ فلما انصرف المشركون أمر رسول الله عَيْدٌ مناديًا فأقام لصلاة الظهر فصلينا، وأقام لصلاة العصر فصلينا، وأقام لصلاة المغرب فصلينا، وأقام لصلاة العشاء فصلينا، ثم طاف علينا فقال: «ما على الأرض عصابة يذكرون الله عز وجل غيركم» اهـ.

وحديث ابن مسعود هذا أخرجه الترمذي أيضًا. قال الشوكاني ٣٢٨ رحمه الله في نيل الأوطار: إن إسناده لا بأس به / .

قال مقيده \_عفا الله عنه \_: والظاهر أن إسناد حديث ابن مسعود هذا لا يخلو من ضعف؛ لأن راويه عنه ابنه أبو عبيدة، وروايته عنه مرسلة لأنه لم يسمع منه. ولكن هذا المرسل يعتضد بحديث أبى سعيد الذي قدمنا آنفًا أنه صحيح، ومن يحتج من العلماء بالمرسل يحتج به ولو لم يعتضد بغيره.

واعلم أن حديث أبى سعيد وابن مسعود المذكورين لا يعارضهما ما في الصحيحين من كونهم شغلوهم عن العصر وحدها؛ لأن ما فيهما زيادة، وزيادة العدول مقبولة، ومن حفظ حجة على من لم يحفظ. وبه تعلم أن ما ذكره ابن العربي من تقديم ما في الصحيحين على الزيادة التي في حديث أبي سعيد وابن مسعود خلاف التحقيق.

### تنبيه

اعلم أن الأئمة الأربعة وأصحابهم وجماهير فقهاء الأمصار: على أن من نسي صلاة أو أنام عنها قضاها وحدها ولا تلزمه زيادة صلاة أخرى. قال البخاري في صحيحه: (باب من نسى صلاة فليصل إذا ذكرها ولا يعيد إلا تلك الصلاة) وقال إبراهيم: من ترك صلاة واحدة عشرين سنة لم يعد إلا تلك الصلاة الواحدة. حدثنا أبو نعيم، وموسى بن إسماعيل قالا: حدثنا همام، عن قتادة، عن أنس، عن النبي عليه قال: «من نسى صلاة فليصل إذا ذكرها لا كفارة لها إلا ذلك». ﴿ وَأُقِيرِ ٱلصَّلَوْةَ لِنِكْرِيَّ ﴿ كَالَّ مُوسَى: قالَ

همام: سمعته يقول بعد ﴿ وَأَقِيمِ الصَّلَوٰةَ لِلذِ كَرِى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى النبي عَلَيْ مثله اهد. وقال في فتح الباري في الكلام على هذا الحديث وترجمته قال علي بن المنير: صرح البخاري بإثبات هذا الحكم مع كونه مما اختلف فيه لقوة دليله، ولكنه على وفق القياس، إذ الواجب خمس صلوات / لا أكثر. فمن قضى الفائتة كمل العدد المأمور به، ولكونه على مقتضى ظاهر الخطاب، لقول الشارع: «فليصلها» ولم يذكر زيادة، وقال أيضًا: «لا كفارة لها، إلا ذلك» فاستفيد من هذا الحصر أن لا يجب غير إعادتها. وذهب مالك إلى أن من ذكر بعد أن صلى صلاة أنه لم يصل التي قبلها فإنه يصلي التي ذكر، ثم يصلي التي كان صلاها مراعاة للترتيب. انتهى منه.

فإن قيل: جاء في صحيح مسلم في بعض طرق حديث أبي قتادة في قصة نوم النبي على وأصحابه عن صلاة الصبح حتى ضربتهم الشمس ما نصه: ثم قال: يعني النبي على: «أما إنه ليس في النوم تفريط إنما التفريط على من لم يصل الصلاة حتى يجيء وقت الصلاة الأخرى؛ فمن فعل ذلك فليصلها حين ينتبه لها. فإذا كان الغد فليصلها عند وقتها» اهد. فقوله في هذا الحديث: «فإذا كان الغد... إلخ» يدل على أنه يقضي الفائتة مرتين: الأولى عند ذكرها، والثانية: عند دخول وقتها من الغد؟ فالجواب ما ذكره النووي في شرحه للحديث المذكور قال: وأما قوله على: «فإذا كان الغد فليصلها عند وقتها» فمعناه أنه إذا فاتته صلاة فقضاها لا يتغير وقتها ويتحول في المستقبل، بل يبقى كما كان، فإذا كان الغد صلى صلاة الغد في وقتها المعتاد ولا يتحول. وليس معناه أنه

يقضي الفائتة مرتين: مرة في الحال، ومرة في الغد، وإنما معناه ما قدمناه. فهذا هو الصواب في معنى هذا الحديث. وقد اضطربت أقوال العلماء فيه. واختار المحققون ما ذكرته والله أعلم انتهى منه. وهذا الذي فسَّر به هذه الرواية هو الذي يظهر لنا صوابه والعلم عند الله تعالى. ولكن جاء في سنن أبي داود في بعض طرق حديث أبي قتادة في قصة النوم عن الصلاة المذكورة ما نصه: «فمن أدرك منكم صلاة الغد من غد صالحًا فليقض معها مثلها» اهد. وهذا اللفظ صريح في أنه يقضي الفائتة مرتين، ولا يحمل المعنى الذي فسر به النووي وغيره لفظ رواية مسلم.

وللعلماء عن هذه الرواية أجوبة، قال ابن حجر في فتح الباري بعد / أن أشار إلى رواية أبي داود المذكورة ما نصه: قال الخطابي: لا أعلم أحدًا قال بظاهره وجوبًا، قال: ويشبه أن يكون الأمر فيه للاستحباب ليحوز فضيلة الوقت في القضاء. انتهى. ولم يقل أحد من السلف باستحباب ذلك أيضًا؛ بل عدوا الحديث غلطًا من راويه. حكى ذلك الترمذي وغيره عن البخاري. ويؤيده ما رواه النسائي من حديث عمران بن حصين أنهم قالوا: يا رسول الله، ألا نقضيها لوقتها من الغد؟ فقال عليه الله عن الربا ويأخذه منكم» اه كلام صاحب الفتح. وحديث عمران المذكور قد قدمناه وذكرنا من أخرجه. والعلم عند الله تعالى.

## المسألة السادسة

اعلم أن العلماء اختلفوا فيمن ترك الصلاة عمدًا تكاسلاً حتى خرج وقتها وهو معترف بوجوبها: هل يجب عليه قضاؤها أو

٣٣.

لا يجب عليه. فقد قدمنا خلاف العلماء في كفره. فعلى القول بأنه كافر مرتد يجري على الخلاف في المرتد، هل يجب عليه قضاء ما فاته في زمن ردته أو لا يجب عليه.

واعلم أولاً أن الكافر تارة يكون كافرًا أصليًا لم يسبق عليه إسلام، وتارة يكون كافرًا بالردة عن دين الإسلام بعد أن كان مسلمًا.

أما الكافر الأصلى فلا يلزمه قضاء ما تركه من العبادات في حال كفره وهذا لا خلاف فيه بين علماء المسلمين؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ قُلُ لِّلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِن يَنتَهُواْ يُغَفَّرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾، وقد أسلم في عصر النبي ﷺ خلق كثير فلم يأمر أحدًا منهم بقضاء شيء فائت و قت<sup>(۱)</sup> كفره.

وأما المرتد؛ ففيه خلاف بين العلماء معروف. قال بعض أهل العلم: لا يلزمه قضاء ما تركه في زمن ردته، ولا في زمن إسلامه قبل ردته؛ لأن الردة تحبط جميع عمله وتجعله كالكافر الأصلي عياذًا بالله تعالى؛ وإن كان قد حج حجة الإسلام أبطلتها ردته على هذا القول؛ فعليه إعادتها إذا رجع / إلى الإسلام. وتمسك من قال بهذا بظاهر قوله تعالى: ﴿ لَهِنَّ أَشُرَّكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ . . ﴾ الآية ، وقوله: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُۥ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْحَسِرِينَ ﴿ ﴾. وقال بعض أهل العلم: يلزمه قضاء ما تركه من العبادات في زمن ردته وزمن إسلامه قبل ردته، ولا تجب عليه إعادة حجة الإسلام؛ لأن الردة لم تبطلها. واحتج من قال بهذا بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَكِ دُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ ء فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأَوْلَتَهِكَ

<sup>(</sup>١) زيادة يستقيم بها السياق.

حَبِطَتَ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ .. ﴾ الآية، فجعل الموت على الكفر شرطًا في حبوط العمل. وبالأول قال مالك، ومن وافقه. وبالثاني قال الشافعي، ومن وافقه. وهما روايتان عن الإمام أحمد. وقد ذكرنا في غير هذا الموضع: أن قول الشافعي ومن وافقه في هذه المسألة أجرى على الأصول؛ لوجوب حمل المطلق على المقيد، ولاسيما إذا اتحد الحكم والسبب كما هنا.

وأما على قول الجمهور بأنه غير كافر فقد اختلفوا أيضًا في وجوب القضاء عليه. اعلم أولاً أن علماء الأصول اختلفوا في الأمر بالعبادة المؤقتة بوقت معين، هل هو يستلزم الأمر بقضائها بعد خروج وقتها من غير احتياج إلى أمر جديد بالقضاء أو لا يستلزم القضاء بعد خروج الوقت، ولابد للقضاء من أمر جديد، فذهب أبو بكر الرازي من الحنفية وفاقًا لجمهور الحنفية إلى أن الأمر بالعبادة المؤقتة يستلزم الأمر بقضائها بعد خروج الوقت من غير احتياج إلى أمر جديد، واستدلوا لذلك بقاعدة هي قولهم: الأمر بالمركب أمر بكل جزء من أجزائه، فإذا تعذر بعض الأجزاء لزم فعل بعضها الذي لم يتعذر. فالأمر بالعبادة المؤقتة كالصلوات الخمس أمر بمركب من شيئين: الأول منهما: فعل العبادة. والثاني: كونها مقترنة بالوقت المعين لها، فإذا خرج الوقت تعذر أحدهما وهو الاقتران بالوقت المعين، وبقي الآخر غير متعذر وهو فعل العبادة، فيلزم من بالوقت المعين، وبقي الآخر غير متعذر وهو فعل العبادة، فيلزم من بأحزائه /.

والغزالي في المستصفى إلى بعض الفقهاء.

وذهب جمهور أهل الأصول إلى أن الأمر بالعبادة المؤقتة لا يستلزم الأمر بقضائها بعد خروج الوقت، واستدلوا لذلك بقاعدة وهي: أن تخصيص العبادة بوقت معين دون غيره من الأوقات لا يكون إلا لمصلحة تختص بذلك الوقت دون غيره، إذ لو كانت المصلحة في غيره من الأوقات لما كان لتخصيصه دونها فائدة. قالوا: فتخصيصه الصلوات بأوقاتها المعينة، والصوم برمضان مثله، كتخصيص الحج بعرفات، والزكاة بالمساكين، والصلاة بالقبلة، والقتل بالكافر ونحو ذلك.

واعلم أن الذين قالوا: إن الأمر لا يستلزم القضاء، وهم الجمهور؛ اختلفوا في إعادة الصلاة المتروكة عمدًا على قولهم: إن تاركها غير كافر، فذهب جمهورهم إلى وجوب إعادتها، قالوا: نحن نقول: إن القضاء لابد له من أمر جديد، ولكن الصلاة المتروكة عمدًا جاءت على قضائها أدلة، منها: قياس العامد على الناسي والنائم، المنصوص على وجوب القضاء عليهما، قالوا: فإذا وجب القضاء على النائم، والناسي فهو واجب على العامد من باب أولى، وقال النووي في شرح المهذب: ومما يدل على وجوب القضاء حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن النبي سلام المجامع في نهار رمضان أن يصوم يومًا مع الكفارة، أي بدل اليوم الذي أفسده بالجماع عمدًا. رواه البيهقي بإسناد جيد، وروى أبو داود نحوه. انتهى كلام النووي.

ومن أقوى الأدلة على وجوب القضاء على التارك عمدًا عموم

الحديث الصحيح الذي قدمناه في سورة «الإسراء» الذي قال فيه النبي ﷺ: «فدين الله أحق أن يقضى»، فقوله: «دين الله» اسم جنس مضاف إلى معرفة فهو عام في كل دين، كقوله: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللهِ .. ﴾ الآية، فهو عام في كل نعمة. ولاشك أن الصلاة المتروكة عمدًا دين لله / في ذمة تاركها، فدل عموم الحديث على أنها حقيقة جديرة بأن تقضى، ولا معارض لهذا العموم.

444

وقال بعض أهل العلم: ليس على التارك الصلاة عمدًا قضاء ؛ لأن القضاء يحتاج إلى أمر جديد ولم يأت أمر جديد بقضاء التارك عمدًا. وممن قال بهذا ابن حزم واختاره أبو العباس ابن تيمية رحمه الله. وإلى هذه المسألة أشار في مراقي السعود بقوله:

والأمر لا يستلزم القضاءًا بل هو بالأمر الجديد جاءا لأنه فسي زمن نفع بُني لما عليه من نفع بُني وخالف الرازي إذ المركبُ لكلِّ جزء حكمه ينسحبُ

#### تنىيە

سبب اختلاف العلماء في هذه المسألة أنها تجاذبها أصلان مختلفان؛ فنظرت كل طائفة إلى أحد الأصلين المختلفين:

أحدهما: الأمر بالمركب أمر بأجزائه؛ وإليه نظر الحنفية ومن وافقهم.

والثاني: الأمر بالعبادة في وقت معين لا يكون إلا لمصلحة تختص بالوقت المذكور، وإليه نظر الجمهور. ومثل هذا من الأشياء التي تكون سببًا للاختلاف في المسألة كما أشار له الشيخ

ميارة في التكميل بقوله:

وإن يكن في الفرع تقريران بالمنع والجواز فالقولان

\* قوله تعالى: ﴿ جَنَّنتِ عَدَّنٍ ٱلَّتِى وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ عِبَادَهُ بِٱلْعَيْبُ إِنَّهُ كَانَ وَعَدُهُ مَأْنِيًّا ﴿ ﴾ .

بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه وعد عباده المؤمنين المطيعين جنات عدن. ثم بين أن وعدَه مأتي؛ بمعنى أنهم يأتونه وينالون ما وعدوا به؛ لأنه جل وعلا لا يخلف الميعاد. وأشار لهذا المعنى في مواضع أخر؛ كقوله: ﴿ وَعَدَ اللَّهِ لاَ يُخْلِفُ اللَّهُ وَعَدَهُ . . ﴾ الآية؛ وقوله: ﴿ رَبَّنَا وَعَلْهُ اللَّهُ وَعَدَلُهُ . . ﴾ الآية؛ وقوله: ﴿ رَبَّنَا وَعَلْهُ اللَّهِ اللَّهُ مُ رَبُّهُمْ مَن وَلَا تُخْزِنا يَوْمَ الْقِيكَادَ اللَّهُ اللَّيْعَادَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَ

وقوله: ﴿ مَأْنِيًا ﴿ مَا وَعَدُوا بِهِ مَا لَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَهُ اللَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### تنبيه

مثل بعض علماء البلاغة بهذه الآية لنوع من أنواع البدل؛ وهو بدل الكل من البعض، قالوا: ﴿ جَنَّاتِ عَدَٰنٍ ﴾ بدل من الجنة في قوله: ﴿ فَأَوْلَكِنَكَ يَدَّخُلُونَ ٱلجُنَّةَ ﴾ بدل كل من بعض.

قالوا: ومن أمثلة بدل الكل من البعض قوله:

رحم الله أعظمًا دفنوها بسجستان طلحة الطلحات

«فطلحة» بدل من قوله «أعظمًا» بدل كل من بعض. وعليه فأقسام البدل ستة: بدل الشيء من الشيء. وبدل البعض من الكل. وبدل الكل من البعض. وبدل الاشتمال. وبدل البداء. وبدل الغلط.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: ولا يتعين عندي في الآية والبيت كون البدل بدل كل من بعض، بل يجوز أن يكون بدل الشيء من الشيء؛ لأن الألف واللام في قوله: ﴿ فَأُولَئِكَ يَدَّخُلُونَ الْجَنَّةَ ﴾ للجنس، وإذا كان للجنس جاز أن / يراد بها جميع الجنات، فيكون قوله: ﴿ جَنَّاتِ عَدْنٍ ﴾ بدلاً من ﴿ الجُنَّةَ ﴾ بدل الشيء من الشيء؛ لأن المراد بالأول الجمع كما تقدم كثير من أمثلة ذلك. والأعظم في البيت كناية عن الشخص، «فطلحة» بدل منه بدل الشيء من الشيء؛ لأنهم لم يدفنوا الأعظم وحدها بل دفنوا الشخص من المذكور جميعه، أعظمه وغيرها من بدنه، وعبر هو عنه بالأعظم.

\* قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَنَمًا ۚ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًا إِنَّكُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَّ الللَّا ا

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن المؤمنين إذا أدخلهم ربهم جنات عدن التي وعدهم ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا ﴾ أي في الجنات المذكورة ﴿ لَغُوًّا ﴾ أي كلامًا تافهًا ساقطًا كما يسمع في الدنيا. واللغو: هو فضول الكلام، ومالا طائل تحته. ويدخل فيه فحش الكلام وباطله، ومنه قول رؤبة وقيل العجاج:

ورب أسراب حجيج كظم عن اللغا ورفث التكلم كما تقدم في سورة «المائدة».

والظاهر أن قوله: ﴿ إِلَّا سَلَنَا ﴾ استثناء منقطع، أي لكن يسمعون فيها سلامًا؛ لأنهم يسلم بعضهم على بعض. وتسلم عليهم الملائكة، كما يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ تَحِيَّنُهُمْ فِيهَا سَلَمُ ﴿ . . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَٱلْمَلَيْكَةُ يَدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ مَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرَتُمُ اللَّهِ مَا اللّهِ مَا تقدم مستوفى.

وقفت فيها أصيلاً لا أسائلها عيَّت جوابًا وما بالربع من أحد الا الأواريّ لأيًا ما أُبيُّنها والنُّؤي كالحوضِ بالمظلومة الجَلَد

«فالأواري» التي هي مرابط الخيل ليست من جنس «الأحد». وقول الفرزدق:

وبنت كريم قد نكحنا ولم يكن لها خاطب إلا السنان وعامله وقول جران العود:

وبلدةٍ ليس بها أنيس إلا اليعافيرُ وإلا العيسُ

«فالسنان» ليس من جنس «الخاطب» و«اليعافير والعيس» ليس واحد منهما من جنس «الأنيس». وقول ضرار بن الأزور:

أجاهد إذ كان الجهاد غنيمة ولله بالعبد المجاهد أعلم عشية لا تغني الرماح مكانها ولا النيل إلا المشرفي المصمم

وبهذا الذي ذكرنا تعلم صحة وقوع الاستثناء المنقطع كما عليه جماهير الأصوليين، خلافًا للإمام أحمد بن حنبل وبعض الشافعية القائلين: بأن الاستثناء المنقطع لا يصح؛ لأن الاستثناء إخراج ما دخل في اللفظ، وغير جنس المستثنى منه لم يدخل في اللفظ أصلًا حتى يخرج بالاستثناء.

#### تنبيهات

الأول: اعلم أن تحقيق الفرق بين الاستثناء المتصل والمنقطع يحصل بأمرين يتحقق بوجودهما أن الاستثناء متصل؛ وإن اختل

واحد منهما فهو منقطع. الأول: أن يكون المستثنى من جنس المستثنى منه، نحو: جاء القوم إلا زيدًا؛ فإن كان من غير جنسه فهو منقطع، نحو: جاء القوم / إلا حمارًا. الثاني: أن يكون ٣٣٧ الحكم على المستثنى بنقيض الحكم على المستثنى منه. ومعلوم أن نقيض الإثبات النفي كالعكس، ومن هنا كان الاستثناء من النفي إثباتًا، ومن الإثبات نفيًا؛ فإن كان الحكم على المستثنى ليس نقيض الحكم على المستثنى منه فهو منقطع ولو كان المستثنى من جنس المستثنى منه. فقوله تعالى: ﴿ لَا يَكُوفُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلمَوْتَـةَ ٱلْأُولَ ﴾ استثناء منقطع على التحقيق، مع أن المستثنى من جنس المستثنى منه. وكذلك قوله: ﴿ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَاطِلِّ إِلَّا أَن تَكُونَ يَجِكَرَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمٌّ ﴾ وإنما كان منقطعًا في الآيتين؛ لأنه لم يحكم على المستثنى بنقيض الحكم على المستثنى منه. فنقيض ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ ﴾ هو: يذوقون فيها الموت. وهذا النقيض الذي هو ذوق الموت في الآخرة لم يحكم به على المستثنى بل حكم بالذوق في الدنيا. ونقيض ﴿ لَا تَأْكُلُوٓا أَمُوا لَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِّ ﴾: كلوها بالباطل، ولم يحكم به في المستثنى.

فتحصَّل أن انقطاع الاستثناء قسمان؛ أحدهما: بالحكم على غير جنس المستثنى منه؛ كقولك: رأيت أخويك إلا ثوبًا. الثاني: بالحكم بغير النقيض؛ نحو: رأيت أخويك إلا زيدًا لم يسافر.

التنبيه الثاني: اعلم أنه يبنى على الخلاف في صحة الاستثناء المنقطع بعض الفروع الفقهية؛ فلو أقر رجل لآخر فقال له: عليَّ

ألف دينار إلا ثوبًا؛ فعلى القول بعدم صحة الاستثناء المنقطع يكون قوله: "إلا ثوبًا» لغوًا وتلزمه الألف كاملة. وعلى القول بصحة الاستثناء المنقطع لا يُلغى قوله: "إلا ثوبًا» وتسقط قيمة الثوب من الألف. والذين قالوا تسقط قيمته اختلفوا في توجيهه على قولين: أحدهما: أنه مجاز، وأنه أطلق الثوب وأراد قيمته. والثاني: أن فيه إضمارًا؛ أي حذف مضاف، يعني: إلا قيمة ثوب. فمن قال: يقدم المجاز على الإضمار قال: "إلا ثوبًا» مجاز، أطلق الثوب وأراد القيمة؛ كإطلاق الدم على الدية. / ومن قال: يقدم الإضمار على المجاز، قال: «إلا ثوبًا» أي: إلا قيمة ثوب. واعتمد صاحب المجاز، قال: «المجاز على المجاز على الإضمار في قوله:

وبعد تخصيص مجاز فيلى الإضمار فالنقل على المعول

ومعنى البيت: أن المقدم عندهم التخصيص، ثم المجاز، ثم الإضمار، ثم النقل؛ مثال تقديم التخصيص على المجاز إذا احتمل اللفظ كل واحد منهما: قوله تعالى: ﴿فَأَقْنُلُواْ اَلْمُشْرِكِينَ ﴾ يحتمل التخصيص؛ لأن بعض المشركين كالذميين والمعاهدين أخرجهم دليلٌ مخصص لعموم المشركين. ويحتمل عند القائلين بالمجاز أنه مجاز مرسل، أطلق فيه الكل وأراد البعض؛ فيقدم التخصيص لأمرين: أحدهما: أن اللفظ يبقى حقيقة فيما لم يخرجه المخصص، والحقيقة مقدمة على المجاز. الثاني: أن اللفظ يبقى مستصحبًا في الأفراد الباقية بعد التخصيص من غير احتياج إلى قرينة.

ومثال تقديم المجاز على الإضمار عند احتمال اللفظ لكل واحد منهما: قول السيد لعبده الذي هو أكبر منه سنًا: أنت أبي،

 $\Upsilon \Upsilon \Lambda$ 

يحتمل أنه مجاز مرسل، من إطلاق الملزوم وإرادة اللازم. أي أنت عتيق؛ لأن الأبوة يلزمها العتق. ويحتمل الإضمار؛ أي أنت مثل أبي في الشفقة والتعظيم. فعلى الأول يعتق. وعلى الثاني لا يعتق. ومن أمثلته: المسألة التي نحن بصددها.

ومثال تقديم الإضمار على النقل عند احتمال اللفظ لكل واحد منهما: قوله تعالى: ﴿ وَحَرَّمَ الرِّبُواْ ﴾ يحتمل الإضمار؛ أي: أَخْذ الربا وهو الزيادة في بيع درهم بدرهمين مثلاً. وعلى هذا لو حذف الدرهم الزائد لصح البيع في الدرهم بالدرهم. ويحتمل نقل الربا إلى معنى العقد؛ فيمتنع عقد بيع الدرهم بالدرهمين. ولو حذف الزائد فلابد من عقد جديد مطلقًا.

قال مقيده \_عفا الله عنه \_: وعلى هذين الوجهين اللذين ذكروهما في «له علي ألف دينارًا إلا ثوبًا» وهما الإضمار والنقل يرجع الاستثناء إلى كونه متصلاً؛ لأن قيمة الثوب من جنس الألف التي أقر بها. سواء قلنا إن القيمة مضمرة، أو قلنا إنها معبر عنها بلفظ الثوب /.

444

التنبيه الثالث: اعلم أن الخلاف في صحة الاستثناء المنقطع هو في الحقيقة خلاف لفظي؛ لأن الذين منعوه لم يمنعوه بالكلية، وإنما قالوا: إنه ليس من الاستثناء الحقيقي؛ لأن أداة الاستثناء فيه بمعنى لكن، فهو إلى الاستدراك أقرب منه إلى الاستثناء. وبعض القائلين بالاستثناء المنقطع يقول: إن الثوب في المثال المتقدم لغو، ويعد ندمًا من المقر بالألف. والنسبة بين الاستثناء المتصل والمنقطع عند القائلين به قيل: إنها نسبة تواطؤ. وقيل: إنها من

قبيل الاشتراك. وإلى مسألة الاستثناء المنقطع والفرق بينه وبين المتصل أشار في مراقي السعود بقوله:

لما عليه الحكم قبل متصل جوازه وهو مجازًا وَضُحا للحذف والمجاز أو للندم والعقدُ معنى الواو فيه جار بعضٌ وأوجب فيه الاتصالا

والحكم بالنقيض للحكم حصل وغيره منقطع ورجحا فَلْتَنْم ثـوبًا بعـد ألـف درهـم وقيل بالحذف لدى الإقرار بشركَةٍ وبالتواطي قبالا

وما ذكرنا من أن الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ لَّا يَشْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمًا ﴾ منقطع هو الظاهر. وقيل: هو من قبيل تأكيد المدح بما يشبه الذم، كقول نابغة ذبيان:

بهنَّ فلولٌ من قِراع الكتائب ولا عيب فيهم غير أن سيوفُهم وقول الآخر:

فما يك في من عيبِ فإني جبان الكلب مهزول الفصيل وعلى هذا القول فالآية كقوله: ﴿ وَمَا نَنقِمُ مِنَّا إِلَّا أَتْ ءَامَنَّا ٣٤٠ بِتَايَنتِ رَبِّنَا . . ﴾ الآية ، وقوله : ﴿ وَمَا نَقَهُوا ۚ إِلَّا أَنْ أَغْنَىٰهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَّلِهِ ۚ ﴾ / ونحو ذلك من الآيات كما تقدم مستوفى في سورة (رراءة)).

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴿ ﴾ فيه سؤال معروف، وهو أن يقال: ما وجه ذكر البكرة والعشيّ، مع

أن الجنة ضياء دائم ولا ليل فيها. وللعلماء عن هذا السؤال أجوبة:

الأول: أن المراد بالبكرة والعشيّ قدر ذلك من الزمن، كقوله: ﴿ غُدُوُهُا شَهْرٌ وَرُوكِ معنى هذا عن ابن عباس، وابن جريج وغيرهما.

الجواب الثاني: أن العرب كانت في زمنها ترى أن من وجد غداء وعشاء فذلك الناعم، فنزلت الآية مرغبة لهم وإن كان ما في الجنة أكثر من ذلك. ويروى هذا عن قتادة، والحسن، ويحيى بن أبي كثير.

الجواب الثالث: أن العرب تعبر عن الدوام بالبكرة والعشيّ، والمساء والصباح، كما يقول الرجل: أنا عند فلان صباحًا ومساء، وبكرة وعشيًا. يريد الديمومة ولا يقصد الوقتين المعلومين.

الجواب الرابع: أن تكون البكرة هي الوقت الذي قبل اشتغالهم بلذاتهم. والعشي: هو الوقت الذي بعد فراغهم من لذاتهم؛ لأنه يتخللها فترات انتقال من حال إلى حال وهذا يرجع معناه إلى الجواب الأول.

الجواب الخامس: هو ما رواه الترمذي الحكيم في نوادر الأصول من حديث أبان عن الحسن وأبي قلابة قالا: قال رجل: يا رسول الله، هل في الجنة من ليل؟ قال: «وما يهيجك على هذا»؟ قال: سمعت الله تعالى يذكر: ﴿ وَلَهُمْ رِزْفُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيًا ﴿ كَا اللهُ عَلَى اللهُ على الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

الغدو، تأتيهم طرف الهدايا من الله تعالى لمواقيت الصلاة التي كانوا يصلون فيها في الدنيا، وتسلم عليهم الملائكة» انتهى بواسطة نقل صاحب الدر المنثور والقرطبي في تفسيره. وقال القرطبي بعد ٣٤١ أن نقل هذا: وهذا في غاية البيان لمعنى الآية. / وقد ذكرناه في كتاب التذكرة ثم قال: وقال العلماء ليس في الجنة ليل ولا نهار، وإنما هو في نور أبدًا، إنما يعرفون مقدار الليل من النهار بإرخاء الحُجُب، وإغلاق الأبواب. ويعرفون مقدار النهار برفع الحجب، وفتح الأبواب؛ ذكره أبو الفرج ابن الجوزي والمهدوي وغيرهما اهـ منه. وهذا الجواب الأحير الذي ذكره الحكيم الترمذي عن الحسن وأبي قلابة عن النبي ﷺ راجع إلى الجواب الأول. والعلم عند الله تعالى.

# \* قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ ٱلْجُنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴿ ﴾.

الإشارة في قوله: ﴿ يَلْكَ ﴾ إلى ما تقدم من قوله: ﴿ فَأُولَيِّكَ يَدْخُلُونَ ٱلْخَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْعًا إِنَّ جَنَّتِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ عِبَادَهُ بِٱلْغَيْبِ . . ﴾ الآية، وقد بين جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه يورث المتقين من عباده جنته. وقد بين هذا المعنى أيضًا في مواضع أخر، كقوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَّلُ مَا أَمُومِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴿ وَإِلَى قُولُه -أُوْلَئِهَكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن زَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَاوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ . . ﴾ الآيات، وقوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّـٰقَوْا رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًّا ۖ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَنُودُوَا أَن تِلْكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات،

ومعنى إيراثهم الجنة: الإنعام عليهم بالخلود فيها في أكمل نعيم وسرور، قال الزمخشري في الكشاف: نورث أي نبقي عليه الجنة كما نبقي على الوارث مال الموروث، ولأن الأتقياء يلقون ربهم يوم القيامة قد انقضت أعمالهم، وثمرتها باقية وهي الجنة. فإذا أدخلهم الجنة فقد أورثهم من تقواهم كما يورث الوارث المال من المتوفى. اهـ. وقال بعض أهل العلم: معنى إيراثهم الجنة أن الله تعالى خلق لكل نفس منزلاً في الجنة ومنزلاً في النار؛ فإذا دخل أهل الجنة الجنة؛ أراهم منازلهم في النار لو كفروا وعصوا الله؛ ليزداد سرورهم وغبطتهم، وعند ذلك يقولون: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَنْنَا لِهَنْذَا وَمَا كُمًّا لِنَهْتَدِى لَوَلَآ أَنْ هَدَنْنَا . . ﴾ الآية . وكذلك يرى أهل النار / منازلهم في الجنة لو آمنوا واتقوا الله لتزداد ندامتهم وحسرتهم، وعند ذلك يقول الواحد منهم: ﴿ لَوَ أَتِ ٱللَّهَ هَـَدَسِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾. ثم إنه تعالى يجعل منازل أهل الجنة في النار لأهل النار، ومنازل أهل النار في الجنة لأهل الجنة فيرثون منازل أهل النار في الجنة. وهذا هو معنى الإيراث المذكور على هذا القول.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: قد جاء حديث يدل لما ذكر من أن لكل أحد منزلاً في الجنة ومنزلاً في النار، إلا أن حمل الآية عليه غير صواب؛ لأن أهل الجنة يرثون من الجنة منازلهم المعدة لهم بأعمالهم وتقواهم، كما قد قال تعالى: ﴿وَنُودُوَا أَن تِلْكُمُ الْمَعَدَةُ لُورِثَتُمُوهَا بِمَا كُنتُمَ تَعَمَّلُونَ ﴿ وَنحوها من الآيات. ولو فرضنا أنهم يرثون منازل أهل النار فحمل الآية على ذلك يوهم أنهم ليس لهم في الجنة إلا ما أورثوا من منازل أهل النار، والواقع بخلاف

ذلك كما ترى. والحديث المذكور هو ما رواه الإمام أحمد في المسند، والحاكم في المستدرك من حديث أبي هريرة: «كل أهل الجنة يرى مقعده من النار فيقول: لولا أن الله هداني فيكون له شكر. وكل أهل النار يرى مقعده من الجنة فيقول: لولا أن الله هداني فيكون عليه حسرة» اه.. وعَلَّم في الجامع الصغير على هذا الحديث علامة الصحة، وقال شارحه المناوي: قال الحاكم صحيح على شرطهما وأقره الذهبي. وقال الهيثمي: رجال أحمد رجال الصحيح اهـ.

 \* قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَء ذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ ٱخْرَجُ حَيًّا ۞ أَوْلَا يَذَكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن قَبَّلُ وَلَرْ يَكُ شَيْعًا ١٠٠٠ .

قال بعض أهل العلم: نزلت هذه الآية في أبيّ بن خلف، وجد عظامًا بالية ففتتها بيده وقال: زعم محمد أنا نبعث بعد الموت! قاله الكلبي، وذكره الواحدي والثعلبي. وقال المهدوي: نزلت في الوليد بن المغيرة وأصحابه، وهو قول ابن عباس. وقيل: نزلت في العاص بن وائل. وقيل: في أبي جهل، وعلى كل واحد ٣٤٣ من هذه الأقوال (١) فقد أسند تعالى هذا القول لجنس الإنسان / وهو صادر من بعض أفراد الجنس؛ لأن من الأساليب العربية إسناد الفعل إلى المجموع، مع أن فاعله بعضهم لا جميعهم. ومن أظهر الأدلة القرآنية في ذلك قراءة حمزة والكسائي: (فإن قَتَلُوكم فاقتلوهم) من القتل في الفعلين، أي: فإن قتلوا بعضكم فليقتلهم بعضكم الآخر كما تقدم مرارًا. ومن أظهر الشواهد العربية في ذلك

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوعة.

قول الفرزدق:

فسيف بني عبس وقد ضربوا به نبا بيدي ورقاء عن رأس خالد

فقد أسند الضرب إلى بني عبس، مع أنه صرح بأن الضارب الذي بيده السيف هو ورقاء، وهو ابن زهير بن جذيمة العبسي. وخالد هو ابن جعفر الكلابي. وقصة قتله لزهير المذكور مشهورة.

وقد بين تعالى في هذه الآية: أنّ هذا الإنسان الكافر يقول منكرًا البعث: أئذا مت لسوف أخرج حيًّا؟ زعمًا منه أنه إذا مات لا يمكن أن يحيا بعد الموت. وقد رد الله عليه مقالته هذه بقوله: ﴿ أَوَلاَ يَذَكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا ﴿ أَوَلاَ يَذَكُرُ ٱلْإِنسَانُ مقالته هذه في إنكار البعث، ولا يذكر أنا أوجدناه الإيجاد الأول ولم يك شيئًا، بل كان عدمًا فأوجدناه، وإيجادنا له المرة الأولى دليل قاطع على قدرتنا على إيجاده بالبعث مرة أخرى.

وهذا البرهان الذي أشار له هنا قد قدمنا الآيات الدالة عليه في سورة «البقرة» والنحل» وغيرهما، كقوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنِسَى خَلْقَةُ قَالَ مَن يُخِي الْعِظَامَ وَهِى رَمِيكُ ﴿ قَلْ يُغِيبَا الَّذِى أَنشَاهَا أَوّلَ مَنكَلا وَنَسِى خَلْقَةُ وَقَالَ مَن يُغِيبَا الَّذِى أَنشَاهَا أَوّلَ مَنَ وَقُوله تعالى: ﴿ أَفَعَيبِنَا بِالْخَلْقِ الْأَوْلِ اللَّهُ أَوْلَ اللَّهُ وَهُو اللَّهِ عَلِيكُ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتُكُو النَّشَاةَ الْأُولَى فَلَوّلا هُمْ فِي اللَّهِ مَن خَلْقِ جَدِيدِ ﴿ وَهُو الّذِى يَبْدَوّا الْخَلْقَ ثُمّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهُونُ مَن يُعِيدُنّا قُلِ النَّذِى فَطَرَكُمْ أَوّلَ عَلَيْهُ . . ﴾ الآية ، وقوله : ﴿ فَسَيقُولُونَ مِن يُعِيدُنّا قُلِ الّذِى فَطَرَكُمْ أَوّلَ مَرَقً ﴾ ، وقوله : ﴿ فَسَيقُولُونَ مِن يُعِيدُنّا قُلِ الّذِى فَطَرَكُمْ أَوّلَ مَرَقً ﴾ ، وقوله : ﴿ فَسَيقُولُونَ مِن يُعِيدُنّا قُلِ الّذِى فَطَرَكُمْ أَوّلَ مَرَقً ﴾ ، وقوله : ﴿ فَسَيقُولُونَ مِن يُعِيدُنّا قُلُ اللّذِى فَطَرَكُمْ أَوْلَ مَرَقً ﴾ ، وقوله : ﴿ فَسَيقُولُونَ مِن يُعِيدُنّا قُلُ اللّذِى فَطَرَكُمْ أَوْلَ مَرَقً ﴾ ، وقوله : ﴿ فَعَلَا النّاسُ إِن كُنتُهُ فِ رَبِّ مِن ٱلْبَعْثِ فَإِنّا خَلْقَنَا خُولُ مِن الْبَعْثِ فَإِنّا خَلْقَنَا كُمْ مِن الْبَعْثِ فَإِنّا خَلْقَ نَعُيدًا إِنّا كُنّا فَعِيلِينَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات كما تقدم عَلَيْنَا إِنّا كُنّا فَعِيلِينَ فَلَى اللّذِي عَيْر ذلك من الآيات كما تقدم

٣٤٤ إيضاحه/.

وفي الحديث الصحيح الذي يرويه ﷺ عن ربه: «يقول الله تعالى كذبني ابن آدم ولم يكن له أن يكذبني، وآذاني ابن آدم ولم يكن له أن يؤذيني. أما تكذيبه إياي فقوله: لن يعيدني كما بدأني. وليس أول الخلق أهون علي من آخره. وأما أذاه إياي فقوله: إن لي ولدًا، وأنا الأحدُ الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد». فإن قيل: أين العامل في الظرف الذي هو «إذا» فالجواب: أنه منصوب بفعل مضمر دل عليه جزاء الشرط؛ وتقديره: أأخرج حيًا إذا ما مت، أي: حين يتمكَّن فيَّ الموت والهلاك أخرج حيًّا. يعني لا يمكن ذلك. فإن قيل: لم لا تقول بأنه منصوب بـ ﴿ أُخْرَجُ ﴾ المذكور في قوله: ﴿ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿ } على العادة المعروفة، من أن العامل في «إذا» هو جزاؤها؟ فالجواب: أن لام الابتداء في قوله: ﴿ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿ ﴾ مانعة من عمل ما بعدها فيما قبلها كما هو معلوم في علم العربية. فلا يجوز أن تقول: اليوم لزيد قائم؟ تعني لزيد قائم اليوم. وما زعمه بعضهم من أن حرف التنفيس الذي هو «سوف» مانع من عمل ما بعده فيما قبله أيضًا، حتى إنه على قراءة طلحة بن مصرف «أئذا ما مت سأخرج حيًّا» بدون اللام يمتنع نصب «إذا» بـ ﴿ أُخْرَجُ ﴾ المذكورة؛ فهو خلاف التحقيق.

والتحقيق أن حرف التنفيس لا يمنع من عمل ما بعده فيما قبله. ودليله وجوده في كلام العرب؛ كقول الشاعر:

فلما رأته آمنا هان وجدها وقالت أبونا هكذا سوف يفعل فقوله: «هكذا» منصوب بقوله: «يفعل» كما أوضحه أبو حيان

في البحر. وعليه فعلى قراءة طلحة بن مصرف فقوله: "إذا" منصوب بقوله: "أخرج" لعدم وجود اللام فيها وعدم منع حرف التنفيس من عمل ما بعده فيما قبله.

#### تنبيه

فإن قلت: لام الابتداء الداخلة على المضارع تعطي معنى الحال، فكيف جامعت حرف التنفيس الدال على الاستقبال؟ فالجواب: أن اللام هنا / جردت من معنى الحال، وأخلصت لمعنى التوكيد فقط. ولذلك جامعت حرف الاستقبال كما بينه الزمخشري في الكشاف، وتعقبه أبو حيان في البحر المحيط بأن من علماء العربية من يمنع أن اللام المذكورة تعطى معنى الحال، وعلى قوله يسقط الإشكال من أصله. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّينَطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًّا ﴿ ﴾.

لما أقام الله جل وعلا البرهان على البعث بقوله: ﴿ أَوَلَا يَذَكُرُ الْإِنْسَنُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا ﴿ فَهُم جل وعلا بنفسه الكريمة، أنه يحشرهم أي الكافرين المنكرين للبعث وغيرهم من الناس، ويحشر معهم الشياطين الذين كانوا يضلونهم في الدنيا، وأنه يحضرهم حول جهنم جثيًّا. وهاذان الأمران اللذان ذكرهما في هذه الآية الكريمة أشار إليهما في غير هذا الموضع. أما حشره لهم ولشياطينهم فقد أشار إليه في قوله: ﴿ اَحْشُرُوا الّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ اللّهِ عَن دُونِ اللّهِ فَي قوله: ﴿ الْمَحْمِمِ فَي عَلى أحد كَانُوا يَعْبُدُونُ ﴿ أَنْ مِن دُونِ اللّهِ فَي قوله يَكُولُوا اللّهِ اللّهِ عَلَى أَحد التفسيرات. وقوله: ﴿ حَتَى إِذَا جَآءَنَا قَالَ يَعْبَدُ وَيَيْنَكَ بُعَدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ

فَيِئْسَ ٱلْقَرِينُ ﴿ كَ ﴾ .

وأما إحضارهم حول جهنم جثيًا فقد أشار له في قوله: ﴿ وَتَرَىٰ كُلُّ أُمَّةِ جَائِيَةً كُلُّ أُمَّةِ تُدَّعَىٰ إِلَىٰ كِنْبِهَا ٱلْيُومَ تُجُزُونَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ وَقُولُهُ فَي هَذِهُ الآية الكريمة: ﴿ جِثِيًا ﴿ فَي جَمع جاتْ. والجاثي اسم فاعل جثا يجثو جثوًا. وجثى يجثي جثيًا: إذا جلس على ركبتيه أو قام على أطراف أصابعه. والعادة عند العرب: أنهم إذا كانوا في موقف ضنك وأمر شديد، جثوا على ركبهم، ومنه قول بعضهم:

فمن للحماة ومن للكماة إذا ما الكماة جثوا للركب إذا قيل مات أبو مالك فتى المكرمات قريع العرب

وكون معني قوله: ﴿ حِثِيًا ﴿ فِي هذه الآية، وقوله: ﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَائِيَةً ﴾ / الآية: أنه جثيهم على ركبهم هو الظاهر، وهو الإطلاق المشهور في اللغة؛ ومنه قول الكمت:

هـم تـركـوا سَـرَاتهـم جثيًا وهـم دون السـراة مقـرّنينا

وعن ابن عباس في قوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ حِثْيًا ﴿ الله الكريمة : ﴿ حِثْيًا ﴿ الله الله معناه جماعات. وعن مقاتل ﴿ حِثْيًا ﴿ الله على هذا القول جمع «جثوة» مثلثة الجيم، وهي الحجارة المجموعة والتراب المجموع. فأهل الخمر يحضرون حول جهنم على حدة، وأهل الزنى على حدة؛ وأهل السرقة على حدة، وهكذا. ومن هذا المعنى قول طرفة بن العبد في معلقته:

ترى جُثْوتين من ترابٍ عليهما صفائحُ صمّ من صفيح منضّد

هكذا قال بعض أهل العلم. ولكنه يرد عليه أن «فعلة» كجثوة لم يعهد جمعها على «فعول» كجثى. وقرأ هذا الحرف حمزة والكسائي وحفص: ﴿ حِثِيًا ﴿ كَ بَكُسُرُ الْجَيْمُ إِتِّبَاعًا للكسرة بعده وقرأ الباقون: (جُثِيًا) بضم الجيم على الأصل.

\* قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لَنَنزِعَتَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمَٰنِ
 عِنِيًّا ﴿ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَاصِلِيًّا ﴿ ﴾.

قوله في هذه الآية الكريمة: ﴿لَنَنزِعَكَ﴾ أي: لنستخرجن ﴿ مِن كُلِّ شِيعَةٍ ﴾ أي: من كل أمة أهل دين واحد. وأصل الشيعة فِعْلة كفرقة، وهي الطائفة التي شاعت غيرها أي: تبعته في هدى أو ضلال؛ تقول العرب: شاعه شياعًا: إذا تبعه.

وقوله تعالى: ﴿ أَيُّهُمُ أَشَدُّ عَلَى الرَّمَانِ عِلِيًا ﴿ أَي الستخرجن والنميزن من كل طائفة من طوائف الغي والفساد أعصاهم فأعصاهم، وأعتاهم فأعتاهم، فيبدأ بتعذيبه وإدخاله النار على حسب مراتبهم في الكفر، والإضلال والضلال. وهذا هو الظاهر في معنى الآية الكريمة: أن الرؤساء القادة في الكفر يعذبون قبل غيرهم ويشدد عليهم العذاب لضلالهم وإضلالهم.

وقد جاءت آيات من كتاب الله تعالى تدل على هذا، كقوله تعالى: / ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ اللّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴿ وَلَيَحْمِلُ اللّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴿ وَلَيَحْمِلُ اللّهِ وَلَيَحْمِلُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ واللّهُ والْجل هذا كان في أمم النار أولى وأخرى.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعَلَمُ بِأَلَّذِينَ هُمَّ أَوَلَى بِهَا صِلِيًا ﴿ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعَلَمُ بِأَلَّذِينَ هُمْ أَوَلَى بِهَا صِلِيًا ﴿ يَا اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَالمرَّوسِينَ كُلَّهِم النَّار، ومن هو أولى بذلك. وقد بين أن الرؤساء والمرَّوسين كلهم ممن يستحق ذلك في قوله: ﴿ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ . . ﴾ الآية، والصّّلِي مصدر صَلِي النار كرضي يصلاها صِليًا \_ بالضم والكسر \_ إذا قاسى ألمها، وباشر حرها.

واختلف العلماء في وجه رفع «أي» مع أنه منصوب؛ لأنه مفعول ﴿ لَنَانِعَكَ ﴾؛ فذهب سيبويه ومن تبعه إلى أن لفظة «أي» موصولة، وأنها مبنية على الضم إذا كانت مضافة وصدر صلتها ضمير محذوف كما هنا. وعقده ابن مالك في الخلاصة بقوله:

أيِّ كما وأُعْرِبت مالم تُضَف وصدْرُ وصلها ضميرٌ انحَذَف

وبعضُهم أعربَ مطلقًا.. إلخ. ويدل على صحة قول سيبويه رحمه الله قول غسان بن وعلة:

إذا ما لقيتَ بني مالك فسلِّم على أيُّهم أفضل

والرواية بضم "أيهم"، وخالف الخليل ويونس وغيرهما سيبويه في "أي" / المذكورة. فقال الخليل: إنها في الآية ٣٤٨ استفهامية محكية بقول مقدر، والتقدير: ثم لننزعن من كل شيعة الذي يقال فيه: أيهم أشد؛ وأنشد الخليل لهذا المعنى الذي ذهب إليه قول الشاعر:

ولقد أبيتُ من الفتاة بمنزل فأبيتُ لا حَرِج ولا محروم

أي: فأبيت بمنزلة الذي يقال له: لا هو حرج ولا محروم. وأما يونس فذهب إلى أنها استفهامية أيضًا؛ لكنه حكم بتعليق الفعل قبلها بالاستفهام لأن التعليق عنده لا يختص بأفعال القلوب، واحتج لسيبويه على الخليل ويونس ومن تبعهما ببيت غسان بن وعلة المذكور آنفًا؛ لأن الرواية فيه بضم ﴿ أَيُهُمُ مع أن حروف الجر، لا يضمر بينها وبين معمولها قول ولا تعلق على الأصوب، وإن خالف فيه بعضهم ببعض التأويلات. وبما ذكرنا تعلم أن ما ذكره بعضهم من أن جميع النحويين غلَّطوا سيبويه في قوله هذا في «أي» في هذه الآية الكريمة = خلاف التحقيق. والعلم عند الله تعالى. وقرأ حمزة والكسائي وحفص ﴿ عِنيًا ﴾ بكسر العين. و ﴿ صِلِيًا ﴿ كَالِي السُمِورِ العلم على الأصل.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ۚ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ۞ ثُمَّ نُنَجِى الَّذِينَ اتَّقُواْ وَنَذَرُ الظَّللِمِينَ فِيهَا جِثْيًّا ۞ ﴾ .

اختلف العلماء في المراد بورود النار في هذه الآية الكريمة على أقوال:

الأول: أن المراد بالورود الدخول، ولكن الله يصرف أذاها

عن عباده المتقين عند ذلك الدخول.

الثاني: أن المراد بورود النار المذكور: الجواز على الصراط؛ لأنه جسر منصوب على متن جهنم.

الثالث: أن الورود المذكور هو الإشراف عليها والقرب منها.

الرابع: أن حظ المؤمنين من ذلك الورود هو حر الحمى في دار الدنيا. وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها / الاستدلال على أحد المعاني الداخلة في معنى الآية بكونه هو الغالب في القرآن فغلبته فيه دليل استقرائي على عدم خروجه من معنى الآية. وقد قدمنا أمثلة لذلك. فإذا علمت ذلك؛ فاعلم أن ابن عباس رضي الله عنهما استدل على المراد بورود النار في الآية بمثل ذلك الدليل الذي ذكرنا أنه من أنواع البيان في هذا الكتاب المبارك.

وإيضاحه: أن ورود النار جاء في القرآن في آيات متعددة، والمراد في كل واحدة منها الدخول. فاستدل بذلك ابن عباس على أن الورود في الآية التي فيها النزاع هو الدخول، لدلالة الآيات الأخرى على ذلك، كقوله تعالى: ﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَكَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ اللَّهُ وَيَعَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ اللَّهُ وَيَعَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَوَدَهُ اللَّهُ وَيَعَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ اللَّهِ وَوَدَهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ اللَّهُ وَوَدَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَرَدًا اللَّهُ فَهُو ورود دخول أيضًا، وكقوله: ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وَرَدًا اللَّهُ مُ وَقُولُهُ وَرَدُونَ اللَّهُ حَصَبُ جَهَنَّمَ وَرَدًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى نافع بن الأزرق في أن وَرِدُونَ الله و د الدخول.

واحتج من قال بأن الورود: الإشراف والمقاربة بقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَذْيَكَ . . ﴾ الآية . قال: فهذا ورود مقاربة وإشراف عليه . وكذا قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ . . ﴾ الآية . ونظيره من كلام العرب قول زهير بن أبي سلمى في معلقته:

فلما وردن الماء زرقًا جمامه وضعن عصى الحاضر المتخيم

قالوا: والعرب تقول: وردت القافلة البلد وإن لم تدخله، ولكن قربت منه. واحتج من قال بأن الورود في الآية التي نحن بصددها؛ ليس نفس الدخول بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَّنَى ٓ أُولَا لِكَ عَنَها مُبْعَدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَها ۖ وَهُمْ فِ مَا الشَّتَهَتْ أَوْلَا لِكَ عَنَها مُبْعَدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَها ۗ وَهُمْ فِ مَا الشَّتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿ فَي قالوا: إبعادهم عنها المذكور في هذه الآية يدل على عدم دخولهم فيها؛ فالورود غير الدخول / .

واحتج من قال: بأن ورود النار في الآية بالنسبة للمؤمنين ـ حر الحمى في دار الدنيا ـ بحديث: «الحمى من فيح جهنم فأبردوها بالماء» وهو حديث متفق عليه من حديث عائشة وأسماء ابنتي أبي بكر، وابن عمر ورافع بن خديج رضي الله عنهم. ورواه البخارى أيضًا مرفوعًا عن ابن عباس.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: قد دلت على أن الورود في الآية معناه الدخول أدلة: الأول: هو ما ذكره ابن عباس رضي الله عنهما من أن جميع ما في القرآن من ورود النار معناه دخولها غير محل النزاع، فدل ذلك على أن محل النزاع كذلك، وخير ما يفسر به القرآن القرآن. الدليل الثاني: هو أن في نفس الآية قرينة دالة على ذلك، وهي أنه تعالى لما خاطب جميع الناس بأنهم

**70.** 

سيردون النار برهم وفاجرهم بقوله: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَاْ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتَّمَا مَقْضِينًا ﴿ وَ المذكور للله الورود المذكور بقوله: ﴿ مُمَّ نُنَجِى الَّذِينَ اتَّقَواْ وَنَذَرُ الظّليمِينَ فِيهَا ﴾ أي: نترك الظالمين فيها؛ دليل على أن ورودهم لها دخولهم فيها، إذ لو لم يدخلوها لم يقل: ونذر الظالمين فيها؛ بل يقول: وندخل الظالمين، وهذا واضح كما ترى. وكذلك قوله: ﴿ مُمَّ نُنَجِى الَّذِينَ اتَّقَواْ ﴾ دليل على أنهم وقعوا فيما من شأنه أنه هلكة، ولذا عطف على قوله: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾، قوله: ﴿ مُمَّ نُجَعِى الَّذِينَ اتَّقَواْ ﴾.

الدليل الثالث: ما روى من ذلك عن النبي الله ما وعبد الدر المنثور في الكلام على هذه الآية الكريمة: أخرج أحمد وعبد ابن حميد، والحكيم الترمذي، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والحاكم وصححه، وابن مردويه، والبيهقي في البعث، عن أبي سمية قال: اختلفنا في الورود فقال بعضنا: لا يدخلها مؤمن. وقال بعضهم: يدخلونها جميعًا ثم ينجي الله الذين اتقوا. فلقيت جابر بن عبدالله رضي الله عنهما فذكرت له ذلك فقال وأهوى بأصبعيه إلى أذنيه: صُمَّتا إن لم أكن سمعت رسول الله صلى الله المؤمنين بردًا وسلامًا كما كانت على إبراهيم، حتى إن للنار ضجيجًا من بردهم، ثم ينجي الله الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها المؤمنين بردهم، ثم ينجي الله الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها الكشاف في تخريج أحاديث جثيا» اهـ. وقال ابن حجر في الكافي الشاف في تخريج أحاديث حميد قالوا: حدثنا سليمان بن حرب، وأخرجه أبو يعلى والنسائي في الكنى، والبيهقي في الشعب في باب النار، والحكيم في

النوادر، كلهم من طريق سليمان قال: حدثنا أبو صالح غالب بن سليمان، عن كثير بن زياد عن أبي سمية قال: اختلفنا في الورود فسألنا جابرًا فذكر الحديث أتم من اللفظ الذي ذكره الزمخشري. وخالفهم كلهم الحاكم فرواه من طريق سليمان بهذا الإسناد فقال عن سمية الأزدية عن عبدالرحمن بن شيبة بدل أبي سمية عن جابر اهد. وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: قال الإمام أحمد: حدثنا سليمان بن حرب، حدثنا غالب بن سليمان، عن كثير بن زياد البرساني، عن أبي سمية قال: اختلفنا في الورود فقال بعضهم: يدخلونها جميعًا ثم ينجي بعضنا: لا يدخلونها مؤمن. وقال بعضهم: يدخلونها جميعًا ثم ينجي الورود فقال: يدخلونها جميعًا. ثم ذكر الحديث المتقدم. ثم قال الورود فقال: يدخلونها جميعًا . ثم ذكر الحديث المتقدم. ثم قال ابن كثير رحمه الله: غريب ولم يخرجوه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الظاهر أن الإسناد المذكور لا يقل عن درجة الحسن لأن طبقته الأولى: سليمان بن حرب، وهو ثقة إمام حافظ مشهور. وطبقته الثانية: أبو صالح أو أبو سلمة غالب بن سليمان العتكي الجهضمي الخراساني أصله من البصرة، وهو ثقة. وطبقته الثالثة: كثير بن زياد أبو سهل البرساني بصري نزل بلخ، وهو ثقة. وطبقته الرابعة: أبو سمية وقد ذكره ابن حبان في الثقات، قاله ابن حجر في تهذيب التهذيب؛ وبتوثيق أبي سمية المذكور تتضح صحة الحديث؛ لأن غيره من / رجال هذا الإسناد ثقات معروفون، مع أن حديث جابر المذكور يعتضد بظاهر القرآن وبالآيات الأخرى التي استدل بها ابن عباس، وآثار جاءت عن علماء السلف رضي الله عنهم كما ذكره ابن كثير عن

خالد بن معدان، وعبدالله بن رواحة رضي الله عنه، وذكره هو وابن جرير عن أبي ميسرة، وذكره ابن كثير عن عبدالله بن المبارك عن الحسن البصري، كلهم يقولون: إنه ورود دخول. وأجاب من قال: بأن الورود في الآية الدخول عن قوله تعالى: ﴿ أُولَتِهِكَ عَنَّهَا مُبْعَدُونَ نِنَ ﴾ بأنهم مبعدون عن عذابها وألمها. فلا ينافي ذلك ورودهم إياها من غير شعورهم بألم ولا حر منها كما أوضحناه في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب في الكلام على هذه الآبة الكريمة.

وأجابوا عن الاستدلال بحديث «الحمى من فيح جهنم» بالقول بموجبه، قالوا: الحديث حق صحيح ولكنه لا دليل فيه لمحل النزاع؛ لأن السياق صريح في أن الكلام في النار في الآخرة وليس في حرارة منها في الدنيا؛ لأن أول الكلام قوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشَرَنَّهُمْ وَالشّيَطِينَ ثُمّ لَنَحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنّم جِثِيّاً ﴿ وَلِي اللّخرة لا فَو اللّذيا كما ترى. والقراءة في قوله تعالى: ﴿ جِثِيّا ﴿ كَمَ اللّخرة لا في الدنيا كما ترى. والقراءة في قوله تعالى: ﴿ جِثِيّا ﴿ كَمَ اللّخرة لا في الدنيا كما ترى. والقراءة في قوله تعالى: ﴿ جِثِيّا ﴿ كَمَ اللّهِ وَمَ اللّهُ وَقُولُهُ : ﴿ مُمْ النّبِيّمِ اللّه وَقُولُهُ : ﴿ مُمْ اللّهِ وَمَا اللّهُ اللّهُ وَقُولُهُ : ﴿ مُمْ اللّهُ وَمَلُونَ الثانية وتخفيف الجيم، وقرأه الباقون بفتح النون الثانية وتشديد الجيم. وقد ذكرنا في كتابنا دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب أن جماعة رووا عن ابن مسعود: أن ورود النار المذكور في الآية هو المرور عليها؛ لأن الناس تمر على الصراط وهو جسر منصوب على متن جهنم. وأن الحسن وقتادة رُوي عنها نحو ذلك أيضًا. ورُوي عن ابن مسعود أيضًا مرفوعًا: أنهم يردونها جميعًا ويُصَدُّون عنها بحسب أعمالهم. وعنه أيضًا أنهم يردونها جميعًا ويُصَدُّون عنها بحسب أعمالهم. وعنه أيضًا

تفسير الورود بالوقوف عليها. والعلم عند الله تعالى.

وقوله تعالى في الآية الكريمة: ﴿ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمَا مَقْضِيًّا ﴿ ﴾ يعني / أن ورودهم النار المذكور كان حتمًا على ربك مقضيًا، أي: أمرًا واجبًا مفعولاً لا محالة، والحتم: الواجب الذي لا محيد عنه. ومنه قول أمية بن أبي الصلت الثقفي:

عبادك يخطئون وأنت رب يكفيك يكفيك المنايا والحتوم

فقوله: «والحتوم» جمع حتم، يعني الأمور الواجبة التي لابد من وقوعها. وما ذكره جماعة من أهل العلم من أن المراد بقوله: ﴿حَتَّمًا مَّقْضِيًا ﴿ ﴾ قسمًا واجبًا، كما رُوي عن عكرمة وابن مسعود ومجاهد وقتادة وغيرهم؛ لا يظهر كل الظهور.

واستدل من قال: إن في الآية قسمًا بحديث أبي هريرة الثابت في الصحيحين. قال البخاري في صحيحه: حدثنا علي، حدثنا سفيان قال: سمعت الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي على قال: «لا يموت لمسلم ثلاثة من الولد فيلج النار إلا تحلة القسم» قال أبو عبدالله: ﴿ وَإِن مِنكُرُ وَارِدُهَا ﴾ اهـ. وقال مسلم في صحيحه: حدثنا يحيى بن يحيى قال: قرأت على مالك، عن ابن شهاب، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «لا يموت لأحد من المسلمين ثلاثة من الولد فتمسه النار إلا تحِلّة القسم». حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، وعمرو الناقد، وزهير بن حرب قالوا: حدثنا سفيان بن عيينة شيبة، وحمرو الناقد، وزهير بن حرب قالوا: حدثنا سفيان بن عيينة معمر كلاهما عن الزهري بإسناد مالك، وبمعنى حديثه إلا أن في معمر كلاهما عن الزهري بإسناد مالك، وبمعنى حديثه إلا أن في

حديث سفيان: «فيلج النار إلا تحلة القسم» اهـ. قالوا: المراد بالقسم المذكور في هذا الحديث الصحيح هو قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّنكُمْرُ إِلَّا وَارِدُهَاْ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ۞﴾ وهو معنى ما ذكرنا عن البخاري في قوله: قال أبو عبدالله: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾. والذين استدلوا بالحديث المذكور على أن الآية الكريمة قسمًا اختلفوا في موضع القسم من الآية، فقال بعضهم: هو مقدر دل عليه الحديث المذكور، أي: والله وإن منكم إلا واردها. وقال بعضهم: هو ٣٥٤ معطوف على / القسم قبله، والمعطوف على القسم قسم، والمعنى: فوربك لنحشرنهم والشياطين وربك إن منكم إلا واردها، وقال بعضهم: القسم المذكور مستفاد من قوله: ﴿ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتَّمًا مَّقَضِيًّا ﴿ ﴾ أي قسمًا واجبًا كما قدمناه عن ابن مسعود ومجاهد، وعكرمة، وقتادة. وقال بعضهم: يحتمل أن يكون المراد بالقسم ما دل على القطع والبتّ من السياق؛ فإن قوله تعالى: ﴿ كَانَ عَلَىٰ ۗ رَمِّكَ حَتْمًا مَّقْضِتًا ﴿ ﴾ تذييل وتقرير لقوله: ﴿ وَإِن مِّنكُمْرُ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ وهذا بمنزلة القسم في تأكيد الإخبار. بل هذا أبلغ للحصر في الآية بالنفى والإثبات.

قال مقيده \_عفا الله عنه وغفر له \_: الذي يظهر لي والله تعالى أعلم: أن الآية ليس يتعين فيها قسم؛ لأنها لم تقترن بأداة من أدوات القسم، ولا قرينة واضحة دالة على القسم، ولم يتعين عطفها على القسم. والحكم بتقدير قسم في كتاب الله دون قرينة ظاهرة فيه زيادة على معنى كلام الله بغير دليل يجب الرجوع إليه. وحديث أبي هريرة المذكور المتفق عليه لا يتعين منه أن في الآية قسمًا؛ لأن من أساليب اللغة العربية التعبير بتحلة القسم عن القلة

الشديدة وإن لم يكن هناك قسم أصلاً. يقولون: ما فعلت كذا إلا تحلة القسم، يعنون إلا فعلاً قليلاً جدًا قدر ما يحلل به الحالف قسمه. وهذا أسلوب معروف في كلام العرب، ومنه قول كعب بن زهير في وصف ناقته:

تَخْذِي على يَسَراتٍ وهي لاحِقَةٌ ذوابلٌ مَسُّهُنَّ الأرضَ تحليلُ

يعني: أن قوائم ناقته لا تمس الأرض لشدة خفتها إلا قدر تحليل القسم، ومعلوم أنه لا يمين من ناقته أنها تمس الأرض حتى يكون ذلك المس تحليلاً لها كما ترى. وعلى هذا المعنى المعروف: فمعنى قوله على «إلا تحلة» أي: لا يلج النار إلا ولوجًا قليلاً جدًا لا ألم فيه ولا حر، كما قدمنا في حديث جابر المرفوع. وأقرب أقوال من قالوا: إن في الآية قسمًا قول من قال: إنه معطوف على قوله: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ ﴾؛ لأن الجمل المذكورة بعده معطوفة عليه، كقوله: ﴿ ثُمَّ لَنَنْزِعَتَ ﴾ وقوله: ﴿ ثُمَّ لَنَنْزِعَتَ ﴾ وقوله: / ﴿ ثُمَّ لَنَنْزِعَتَ ﴾ وقوله: / ﴿ ثُمَّ لَنَنْزِعَتَ ﴾ وقوله: / ﴿ ثُمَّ المنكورة على ذلك. أما قوله: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ فهو محتمل للعطف أيضًا، ومحتمل للاستئناف. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَيُّ ٱلْفَرِيقَ يَنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا ﴿ وَكُمْ آهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَنْنَا وَرِءْ يَا إِنَى ﴾ .

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ خَيْرٌ مُقَامًا ﴾ قرأه ابن كثير بضم الميم. والباقون بفتحها. وقوله: ﴿ وَرِءًيّا ﴿ إِنْ ﴾ قرأه قالون وابن ذكوان «وريّا» بتشديد الياء من غير همز. وقرأه الباقون بهمزة

ساكنة بعد الراء وبعدها ياء مخففة.

ومعنى الآية الكريمة: أن كفار قريش كانوا إذا يتلوا عليهم رسول الله على وأصحابه آيات هذا القرآن، في حال كونها بينات أي مرتلات الألفاظ، واضحات المعاني، بينات المقاصد، إما محكمات جاءت واضحة، أو متشابهات قد تبعها البيان بالمحكمات، أو تبيين الرسول على قولاً أو فعلاً، أو ظاهرات الإعجاز تحدى بها فلم يقدر على معارضتها، أو حججًا وبراهين.

والظاهر أن قوله: ﴿ بَيْنَتِ ﴾ حال مؤكدة؛ لأن آيات الله لا تكون إلا كذلك. ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ وَهُو اَلْحَقُ مُصَدِقًا ﴾ أي: إذا تُتلى عليهم آيات الله في حال كونها متصفة بما ذكرنا عارضوها واحتجوا على بطلانها، وأن الحق معهم لا مع من يتلوها، بشبهة ساقطة لا يحتج بها إلا من لا عقل له. ومضمون شبهتهم المذكورة: أنهم يقولون لهم: نحن أوفر منكم حظًا في الدنيا، فنحن أحسن منكم منازل، وأحسن منكم متاعًا، وأحسن منكم منظرًا، فلولا أننا أفضل عند الله منكم لما آثرنا عليكم في الحياة الدنيا، وأعطانا من نعيمها وزينتها مالم يعطكم.

فقوله: ﴿أَيُّ ٱلْفَرِيقَيِّنِ خَيِرٌ مُقَامًا ﴾ أي: نحن وأنتم أينا خير مقامًا. والمقام على قراءة ابن كثير بضم الميم محل الإقامة، وهو المنازل والأمكنة / التي يسكنونها. وعلى قراءة الجمهور فالمقام \_ بفتح الميم \_ مكان القيام وهو موضع قيامهم وهو مساكنهم ومنازلهم. وقيل: وهو موضع القيام بالأمور الجليلة. والأول هو الصواب.

وقوله: ﴿ وَأَحْسَنُ نَدِيًا ﴿ أَي أَلْفَرِيقَيْنِ ﴾ أي: مجلسًا ومجتمعًا. والاستفهام في قوله: ﴿ أَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ ﴾ الظاهر أنه استفهام تقرير؛ ليحملوا به ضعفاء المسلمين الذين هم في تقشف ورثاثة هيئة على أن يقولوا أنتم خير مقامًا وأحسن نديًا منا. وعلى كل حال فلا خلاف أن مقصودهم بالاستفهام المذكور أنهم \_ أي كفار قريش \_ خير مقامًا وأحسن نديًا من أصحاب النبي على أنهم على أنهم على الله من المسلمين.

وما في التلخيص وشروحه من أن السؤال بـ ﴿ أَيُ ﴾ في الآية التي نحن بصددها سؤال بها عما يميز أحد المشتركين في أمر يعمهما كالعادة في «أي»؛ غَلَطٌ منهم؛ لأنهم فسروا الآية الكريمة بغير معناها الصحيح. والصواب ما ذكرناه إن شاء الله تعالى.

واستدلالهم هذا بحظهم في الحياة الدنيا على حظهم يوم القيامة، وأن الله ما أعطاهم في الدنيا إلا لمكانتهم عنده، واستحقاقهم لذلك لسخافة عقولهم = ذكره الله تعالى في مواضع من كتابه؛ كقوله تعالى عنهم: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ كَفُرُواْ لِلّذِينَ ءَامَنُواْ لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْ قَوْلُهُ وَإِلَيْ اللّهِ مَا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْ فَيْ وَوَالْ اللّهِ وَوَالْهُ اللّهِ وَوَالْهُ اللّهِ وَوَالْهُ اللّهِ وَوَالْهُ اللّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ اللّهُ وَاقْدُ اللّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمُ بِالسّهُ وَوَلَه تعالى: ﴿ وَقَالُواْ خَنْ أَكُونَا أَلَيْسَ اللّهُ بِأَمْوَلًا وَمَنْ اللّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ وقوله تعالى: ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَقُولُه : ﴿ أَيَعْسَبُونَ أَنَّمَا نُولُم اللّهُ مِنْ اللّهَ مِنْ اللّهُ وَوَلِه تعالى : ﴿ وَقُولُه : ﴿ أَفَرَيْتُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَلْمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَلْمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

مُنقَلَبًا ﴿ وَلَهِ : ﴿ وَلَهِ نُجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّ إِنَّ لِي عِندَهُ لِلْحُسَّنَىٰ ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات. فكل هذه الآيات دالة على أنهم لجهلهم يظنون أن الله لم يعطهم نصيبًا من الدنيا إلا لرضاه عنهم، ومكانتهم عنده، وأن الأمر في الآخرة سيكون كذلك.

وقد أبطل الله تعالى دعواهم هذه في آيات كثيرة من كتابه، ٣٥٧ كقوله تعالى / في هذه السورة الكريمة: ﴿ وَكُرِّ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمَّ أَحْسَنُ أَتَنْكَأُ وَرِءْ يَا ﴿ وَالْمَعْنَى : أَهْلَكُنَا قُرُونًا كَثْيَرَةً ، أَي: إنَّمَا كَانَت قبلهم وهم أكثر نصيبًا في الدنيا منهم، فما منعهم ما كان عندهم من زينة الدنيا ومتاعها من إهلاك الله إياهم لما عصوا وكذبوا رسله، فلو كان الحظ والنصيب في الدنيا يدل على رضا الله والمكانة عنده، لما أهلك الذين من قبلكم، الذين هم أحسن أثاثًا ورئيًا منكم.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَكُرَّ ﴾ هي الخبرية، ومعناها الإخبار بعدد كثير، وهي في محلِّ نصب على المفعول به لأهلكنا، أي: أهلكنا كثيرًا. و ﴿ مِّن ﴾ مبينة لـ ﴿ وَكُرَّ ﴾ وكل أهل عصر قَرْن لمن بعدهم لأنهم يتقدمونهم. قيل: سموا قرنًا لاقترانهم في الوجود. والأثاث: متاع البيت. وقيل: هو الجديد من الفرش. وغير الجديد منها يسمى «الخُرْثيّ» بضم الخاء وسكون الراء والثاء المثلثة بعدها ياء مشددة. وأنشد لهذا التفصيل الحسن بن على الطوسى قول الشاعر:

دهرًا وصار أثاث البيت خُرْثيّا تقادم العهد من أم الوليد بنا والإطلاق المشهور في العربية هو إطلاق الأثاث على متاع

البيت مطلقًا. قال الفراء: لا واحد له. ويطلق الأثاث على المال أجمع: الإبل، والغنم، والعبيد، والمتاع. والواحد أثاثة. وتأثث فلان: إذا أصاب رياشًا، قاله الجوهري عن أبي زيد. وقوله: ﴿ وَرِمْكَا ﷺ ﴾ على قراءة الجمهور مهموزًا، أي: أحسن منظرًا وهيئة، وهو فعل بمعنى مفعول من رأى البصرية. والمراد به الذي تراه العين من هيأتهم الحسنة ومتاعهم الحسن. وأنشد أبو عبيدة لمحمد بن نمير الثقفي في هذا المعنى قوله:

أشاقتك الظعائن يوم بانوا بذي الرّئي الجميل من الأثاث

وعلى قراءة قالون وابن ذكوان بتشديد الياء من غير همز. فقال بعض العلماء: معناه معنى القراءة الأولى، إلا أن الهمزة أبدلت ياء فأدغمت في الياء. وقال بعضهم: لا همز على قراءتهما أصلاً بل عليها(١١) فهو من الرِّي الذي هو / النعمة والترَفُّه، من ٣٥٨ قولهم: هو ريَّان من النعيم، وهي ريًّا منه. وعلى هذا فالمعنى أحسن نعمة وترَفّها. والأول أظهر عندي. والله تعالى أعلم.

> والآيات التي أبطل الله بها دعواهم هذه كثيرة؛ كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ إِيزَدَادُوٓا إِنْسَمَأَ وَلَمُتُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ وَهُ لَهُ : ﴿ وَمَا آَمَوْلُكُمْ وَلَآ أَوۡلَكُمْ مِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندنا زُلْفَى إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ لَمُمْ جَزَّاهُ ٱلضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِ ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ إِنَّ ﴾؛ وقوله: ﴿ فَذَرْنِي وَمَن يُكَذِّبُ بِهَذَا ٱلْخَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ شَيُّ وَأُمِّلِي لَمُمُّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ شَهُ، وقوله تعالى: ﴿ فَلَـمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُوا بِهِ م فَتَحْنَا عَلَيْهِم أَبُوابَ كُلِ شَيءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذَنَهُم

بَغْتَةً فَإِذَا هُمَ مُّبَلِسُونَ ﷺ؛ والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا، وقد قدمنا شيئًا من ذلك.

وقول الكفار الذي حكاه الله عنهم في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَاماً وَأَحْسَنُ نَدِيًا ﴿ الظاهر فيه أن وجه ذكرهم للمقام والندي: أن المقام هو محل السكنى الخاص لكل واحد منهم. والندي محل اجتماع بعضهم ببعض، فإذا كان كل منهما للكفار أحسن من نظيره عند المسلمين دل ذلك على أن نصيبهم في الدنيا أوفر من نصيب أصحاب النبي عليه في ذلك الوقت. ونظير ذلك من كلام العرب قول الشاعر:

يومان يوم مقامات وأندية ويوم سير إلى الأعداء تأويب

والمقامات: جمع مقامة بمعنى المقام. والأندية: جمع ناد بمعنى الندي وهو مجلس القوم، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنْكَرِّ ﴾ فالنادي والندي يطلقان على المجلس، وعلى القوم الجالسين فيه. وكذلك المجلس يطلق على القوم الجالسين، ومن إطلاق الندي على المكان قول الفرزدق:

وما قام منا قائم في نديّنا فينطق إلا بالتي هي أعرف وقوله تعالى هنا: ﴿ وَأَحْسَنُ نَدِيًّا شَكَى ﴾.

ومن إطلاقه على القوم قوله: ﴿ فَلْيَدُعُ نَادِيَهُ ۞ سَنَدُعُ الزَّبَانِيَةُ ﴾. ٣٥٩ ومن إطلاق المجلس على القوم الجالسين فيه قول ذي الرمة /: لهم مجلس صهب السبال أذلة سواسية أحرارها وعبيدها والجملة في قوله: ﴿ هُمَّ أَحْسَنُ أَثَنَا وَرِءْيًا ﴾؛ قال الزمخشري: هي في محل نصب صفة لقوله: ﴿وَكَرَ ﴾ ألا ترى أنك لو تركت لفظة ﴿هُمْ ﴾ لم يكن لك بد من نصب ﴿أَحْسَنُ ﴾ على الوصفية اهـ. وتابع الزمخشري أبو البقاء على ذلك. وتعقبه أبو حيان في البحر بأن بعض علماء النحو نصوا على أن ﴿وَكَرَ ﴾ سواء كانت استفهامية أو خبرية لا توصف ولا يوصف بها. قال: وعلى هذا يكون ﴿هُمْ أَحْسَنُ ﴾ في موضع الصفة لـ ﴿ قَرْنِ ﴾ وجمع نعت القرن اعتبارًا لمعنى القرن، وهذا هو الصواب عندي لا ما ذكره الزمخشري وأبو البقاء. وصيغة التفضيل في قوله: ﴿هُمْ أَحْسَنُ أَثَنَا وَرِءً يَا ﴿ فِي للهِ الله المقام عليها. والتقدير: هم أحسن أثانًا ورئيًا منهم، على حد قوله في الخلاصة:

وأفعلَ التفضيلِ صِلْه أبدًا تقديرًا أو لفظًا بِمِن إن جُرَّدا

فإن قيل: أين مرجع الضمير في هذه الآية الكريمة في قوله: ﴿ وَإِذَا نُتَكَلَ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُنَا بَيِّنَتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُولْ . ﴾ الآية؟ فالجواب: أنه راجع إلى الكفار المذكورين في قوله: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَءِذَا مَا مِتُ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَيَقُولُ اللَّإِنسَانُ أَءِذَا مَا مِتُ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَنَذُرُ ٱلظَّلِمِينَ فِيهَا جِئِيًّا ثِنِهَ ﴾ قاله القرطبي. والله تعالى أعلم.

 « قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّمْنَ مَدًّا حَتَّى إِذَا رَأَوًا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَّكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ ﴾ مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَّكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ ﴾

في معنى هذه الآية الكريمة وجهان من التفسير معروفان عند العلماء. وكلاهما يشهد له قرآن:

الأول: أن الله جل وعلا أمر نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة أن

يقول هذه الكلمات كدعاء المباهلة بينه وبين المشركين. وإيضاح معناه: قل يا نبى الله ( عليه الله عليه المشركين الذين ادعوا أنهم خير منكم، وأن الدليل على ذلك أنهم خير منكم مقامًا وأحسن منكم ٣٦٠ نديًا: / من كان مِنَّا ومنكم في الضلالة أي الكفر والضلال عن طريق الحق فليمدد له الرحمن مدًّا، أي فليمهله الرحمن إمهالاً فيما هو فيه حتى يستدرجه بالإمهال ويموت على ذلك ولا يرجع عنه، بل يستمر على ذلك حتى يرى ما يوعده الله، وهو إما عذاب في الدنيا بأيدي المسلمين، كقوله: ﴿ فَتَتِلُوهُمْ يُعَذِّبْهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ ﴾ أو بغير ذلك. وإما عذاب الآخرة إن ماتوا وهم على ذلك الكفر. وعلى ذلك التفسير فصيغة الطلب المدلول عليها باللام في قوله: ﴿ فَلْيَمْدُدُ ﴾ على بابها. وعليه فهي لام الدعاء بالإمهال في الضلال على الضال من الفريقين، حتى يرى ما يوعده من الشر وهو على أقبح حال من الكفر والضلال. واقتصر على هذا التفسير ابن كثير وابن جرير، وهو الظاهر من صيغة الطلب في قوله: ﴿ فَلْيَمَدُّدُ ﴾ ونظير هذا المعنى في القرآن قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ حَآجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوَا نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْمَل لَّعْنَتَ اللَّهِ عَلَى ٱلْكَلْدِينِ ١٠٠٠ الله على ذلك التفسير يكون في كلتا الآيتين دعاء بالشر على الضال من الطائفتين. وكذلك قوله تعالى في اليهود: ﴿ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمَّ صَندِقِينَ شَ ﴾ في «البقرة والجمعة» عند من يقول: إن المراد بالتمنى الدعاء بالموت على الكاذبين من الطائفتين، وهو اختيار ابن كثير. وظاهر الآية لا يساعد عليه.

الوجه الثاني: أن صيغة الطلب في قوله: ﴿ فَلْيَمَدُّهُ يراد بها

الإخبار عن سنة الله في الضالين، وعليه فالمعنى: أن الله أجرى العادة بأنه يمهل الضال ويملي له فيستدرجه بذلك، حتى يرى ما يوعده وهو في غفلة وكفر وضلال.

ومما يؤيد هذا الوجه ما أخرجه ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي / حاتم عن حبيب بن أبي ثابت قال: في حرف أبي: "قل من كان في الضلالة فإنه يزيده الله ضلالة» اهد قاله صاحب الدر المنثور. ومثل هذا من جنس التفسير لا من جنس القراءة. فإن قيل على هذا الوجه: ما النكتة في إطلاق صيغة الطلب في معنى الخبر؟ فالجواب: أن الزمخشري أجاب في كشافه عن ذلك، قال في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَلْمَدُدُ لَهُ ٱلرَّمَٰنُ مُدًّا ﴾: أي مد له الرحمن، يعني أمهله وأملى له في العمر؛ فأخرج على لفظ الأمر إيذانًا بوجوب ذلك، وأنه مفعول لا محالة، كالمأمور به الممتثل لتنقطع معاذير الضال، ويقال له يوم القيامة: ﴿ أَوْلَمَ نُعَمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ فيهِ مَن تَذَكَّرُ فيه الله محل الغرض منه. وأظهر الأقوال عندي في قوله: ﴿ حَقّ إِذَا رَأَوّا مَا الرحمن مدًا حتى إذا رأى ما يوعد عَلِم أن الأمر على خلاف ما كان يظن. وقال الزمخشري: إن ﴿ حَقّ في هذه الآية هي التي تحكى يظن. وقال الزمخشري: إن ﴿ حَقّ في هذه الآية هي التي تحكى يظن. وقال الزمخشري: إن ﴿ حَقّ في هذه الآية هي التي تحكى بعدها الجمل. واستدل على ذلك بمجيء الجملة الشرطية بعدها.

وقوله: ﴿ مَا يُوعَدُونَ ﴾ لفظة ﴿ مَا ﴾ مفعول به لـ ﴿ رَأَوًا ﴾ . وقوله: ﴿ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ ﴾ بدل من المفعول به الذي هو ﴿ مَا ﴾ . ولفظة ﴿ مَنْ ﴾ من قوله: ﴿ فَسَيَعْلَمُونِ مَنْ هُو َ . ﴾ الآية ، قال بعض العلماء: هي موصولة في محل نصب على المفعول به ليعلمون . وعليه فعلم هنا عرفانية تتعدى إلى مفعول واحد . وقال بعض أهل العلم: ﴿ مَنْ ﴾ استفهامية والفعل القلبي الذي هو يعلمون معلق بالاستفهام . وهذا أظهر عندي .

وقوله: ﴿ شُرُّ مُكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ فَي مقابلة قولهم: ﴿ خَيرٌ مُقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا ﴿ فَ لَأَن مقامهم هو مكانهم ومسكنهم. والندي: المجلس الجامع لوجوه قومهم وأعوانهم وأنصارهم. والجند: هم الأنصار والأعوان، فالمقابلة المذكورة ظاهرة. وقد دلت آية من كتاب الله على إطلاق ﴿ شَرُّ مَّكَانًا ﴾. والمراد اتصاف الشخص بالشر لا المكان؛ وهو قوله تعالى: / ﴿ فَ قَالُوا إِن يَسَوفُ فَقَدَ سَرَقَ اللَّهُ اللهُ عَلَى الشر هاهنا الظاهر أن المراد به تفضيله إخوته في الشر على نفسه فيما نسبوا إليه من شر السرقة لا نفس المكان، في الشر على نفسه فيما نسبوا إليه من شر السرقة لا نفس المكان، تعالى.

وقوله في هذه الآيات المذكورة (مقامًا، ونديًا، وأثاثًا، ومكانًا، وجندًا) كل واحد منها تمييز محول عن الفاعل، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

والفاعلَ المعنى انصِبَنْ بأفعلا مفَضِّلاً كأنت أعلى منزِلا

\* قوله تعالى: ﴿ وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ اَهْتَدُواْ هُدُى وَالْبَيْقِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

قوله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَيَزِيدُ اللّهُ اللّهِ المَتقدمة. الْهَدُيُّ وَلَيل على رجحان القول الثاني في الآية المتقدمة. وأن المعنى: أن من كان في الضلالة زاده الله ضلالة، ومن اهتدى زاده الله هدى. والآيات الدالة على هذا المعنى كثيرة، كقوله في الضلال: ﴿ فَلَمّا زَاعُوا أَزَاعُ اللّهُ قُلُوبَهُم ﴾، وقوله: ﴿ بَلْ طَبّعَ اللّهُ عَلَيْهَا لِضَلَال: ﴿ فَلَمّا زَاعُوا أَزَاعُ اللّهُ قُلُوبَهُم ﴾، وقوله: ﴿ بَلْ طَبّعَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِم ﴾، وقوله: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَنْهُم اللّهُ عَلَيْهُم عَامَنُوا ثُمّ كَفَرُوا فَطْمِع عَلَى قُلُوبِهم ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْتُدَ اللّهُ مَا لَوْ يُومِنُوا بِعِهِ أَوْلُ مَن قُورٍ. ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْتُدَهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كَمَا لَوْ يُومِنُوا بِعِهِ أَوْلُ مَن قُورٍ. ﴾ الآية ، كما قدمنا كثيرًا من الآيات الدالة على هذا المعنى.

777

وقوله: ﴿ وَٱلْبَقِيَاتُ ٱلصَّلِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثُواَبًا وَخَيْرٌ مَّرَدًّا ﴿ ﴾ ، تقدم إيضاحه في سورة «الكهف».

478

فإن قيل: ظاهر الآية أن لفظة ﴿ خَيرُ ﴾ في قوله: ﴿ خَيرُ عِندَ رَبِّكَ ثُواَباً وَخَيرٌ مُرَدًا ﴿ فَي صيغة تفضيل، والظاهر أن المفضل عليه هو جزاء الكافرين؛ ويدل لذلك ما قاله صاحب الدر المنثور، قال: وأخرج ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير في قوله: ﴿ خَيرُ عِندَ رَبِّكَ وَأَباً ﴾. يعني خير جزاء من جزاء المشركين. ﴿ وَخَيرٌ مُرَدًا ﴿ فَي العربية أن يعني: مرجعًا من مرجعهم إلى النار. والمعروف في العربية أن صيغة التفضيل تقتضي مشاركة المفضل والمفضل عليه في أصل المصدر، مع أن المفضل يزيد فيه على المفضل عليه. والخيرية منفية بتاتًا عن جزاء المشركين وعن مردِّهم، فلم يشاركوا في ذلك المسلمين حتى يفضلوا عليهم.

فالجواب: أن الزمخشري في كشافه حاول الجواب عن هذا السؤال بما حاصله: أنه كأنه قيل: ثوابهم النار، والجنة خير منها على طريقة قول بشر بن أبي حازم:

غضبت تميم أن تقتل عامر يوم النسار فأُعْتِبوا بالصيلم فقوله: «أعتبوا بالصيلم» يعني: أُرْضوا بالسيف، أي: لا رضى لهم عندنا إلا السيف نقتلهم به. ونظيره قول عمرو بن معدي كرب:

وخيل قد دلفت لها بخيل تحية بَيْنِهم ضرب وجيع أي: لا تحية بينهم إلا الضرب الوجيع. وقول الآخر:

شجعاء جرتها الذميل تلوكه أصلاً إذا راح المطى غراثا

يعني: أن هذه الناقة لا جرة لها تخرجها من كرشها فتمضغها إلا السير. / وعلى هذا المعنى فالمراد: لا ثواب لهم إلا النار. وباعتبار جعلها ثوابًا بهذا المعنى فضل عليها ثواب المؤمنين. هذا هو حاصل جواب الزمخشري مع إيضاحنا له.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: ويظهر لي في الآية جواب آخر أقرب من هذا، وهو أنا قدمنا أن القرآن والسنة الصحيحة دلاً على أن الكافر يُجازَى بعمله الصالح في الدنيا، فإذا برَّ والديه ونفَّس عن المكروب، وقرى الضيف، ووصل الرحم مثلاً يبتغي بذلك وجه الله فإن الله يثيبه في الدنيا، كما قدمنا دلالة الآيات عليه، وحديث أنس عند مسلم. فثوابه هذا الراجع إليه من عمله في الدنيا، هو الذي فضل الله عليه في الآية ثواب المؤمنين. وهذا واضح لا إشكال فيه. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ بِثَايَاتِنَا وَقَالَ لَأُوتَيَكَ مَالَا
 وَوَلَدًا ۞﴾.

أخرج الشيخان وغيرهما من غير وجه عن خبّاب بن الأرت رضي الله عنه قال: جئت العاص بن وائل السهمي أتقاضاه حقًا لي عنده؛ فقال: لا أعطيك حتى تكفر بمحمد (عير). فقلت: لا، حتى تموت ثم تبعث. قال: وإني لميت ثم مبعوث؟ قلت: نعم. قال: إن لي هناك مالاً وولدًا فأقضيك؛ فنزلت هذه الآية: ﴿أَفَرَءَيْتَ اللَّهِ وَلَدًا فَعَلَمُ وَوَلدًا فَعَلَمُ اللَّهِ وَوَلدًا فَعَلَمُ اللَّهُ وَوَلدًا فَعَلَمُ اللَّهُ وَوَلدًا فَعَلَمُ اللَّهُ وَوَلدًا فَعَلَمُ اللَّهُ وَوَلدًا فَعَلَمُ اللهُ وَوَلدًا فَي الاستهزاء بالدين وبخباب بن الأرت رضي الله عنه، والظاهر: أنه زعم أنه يؤتى مالاً وولدًا قياسًا منه للآخرة على الدنيا، كما بينا الآيات الدالة على ولك؛ كقوله: ﴿وَلَهُ إِنَى لِي عِندَهُ لَلْحُسَنَى ﴾، وقوله: ذلك؛ كقوله: ﴿وَلَهِ اللهِ عَني إِن لَيْ عِندَهُ لَلْحُسَنَى ﴾، وقوله:

﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِذُهُمْ بِهِ مِن مَّالِ وَبَنِينٌ ﴿ نُسَارِعُ لَمُمْ فِي ٱلْخَيْرَتِ . ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ نَحَنُ أَصَحَنُرُ أَمَّولًا وَأَوْلَكُما وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ ﴾ إلى غير ٣٦٥ ذلك من الآيات كما تقدم إيضاحه. وقرأ هذا الحرف / حمزة والكسائي (وَوُلْدًا) بضم الواو الثانية وسكون اللام. وقرأه الباقون بفتح الواو واللام معًا، وهما لغتان معناهما واحد كالعَرَب والعُرْب، والعَدْم والعُدْم. ومن إطلاق العرب الوللد بضم الواو وسكون اللام كقراءة حمزة والكسائي قول الحارث بن حِلِّزة:

ولقد رأيت معاشرًا قد ثمَّروا مالاً ووُلْدًا وقول رؤية:

الحمد لله العزيز فردًا لم يتخذ من وُلْد شيء وُلْدا

وزعم بعض علماء العربية: أن الوَلَد بفتح الواو واللام مفرد. وأن الوُلْد بضم الواو وسكون اللام جمع له؛ كأَسَد بالفتح يجمع على أُسْد بضم فسكون. والظاهر عدم صحة هذا.

ومما يدل على أن «الولله» بالضم ليس يجمع قول الشاعر:

فليت فلانًا كان في بطن أمه وليت فلانًا كان وُلْدَ حمارِ لأن «الولْد» في هذا البيت بضم الواو وسكون اللام، وهو

مفرد قطعًا كما ترى.

\* قوله تعالى: ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّمْنِ عَهْدًا ﴿ كَلَّا ﴾.

اعلم أن الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة رد على العاص ابن وائل السهمي قوله: إنه يؤتى يوم القيامة مالاً وولدًا، بالدليل

المعروف عند الجدليين بالتقسيم والترديد، وعند الأصوليين بالسبر والتقسيم. وعند المنطقيين بالشرطي المنفصل.

وضابط هذا الدليل العظيم أنه متركب من أصلين: أحدهما: حصر أوصاف المحل بطريق من طرق الحصر، وهو المعبر عنه بالتقسيم عند الأصوليين والجدليين، وبالشرطي المنفصل عند المنطقيين.

والثاني: هو اختيار تلك الأوصاف المحصورة، وإبطال ما هو باطل منها وإبقاء ما هو صحيح منها كما سترى إيضاحه إن شاء الله تعالى. وهذا الأخير/ هو المعبر عنه عند الأصوليين بـ «السبر»، وعند المنطقيين بـ «الاستثناء في الشرطي المنفصل». والتقسيم الصحيح في هذه الآية الكريمة يحصر أوصاف المحل في ثلاثة، والسبر الصحيح يبطل اثنين منها ويصحح الثالث. وبذلك يتم إلقام العاص بن وائل الحجر في دعواه: أنه يؤتى يوم القيامة مالاً وولدًا.

أما وجه حصر أوصاف المحل في ثلاثة فهو أنا نقول: قولك: إنك تؤتى مالاً وولدًا يوم القيامة، لا يخلو مستندك فيه من واحد من ثلاثة أشياء:

الأول: أن تكون اطلعت على الغيب، وعلمت أن إيتاءك المال والولد يوم القيامة مما كتبه الله في اللوح المحفوظ.

والثاني: أن يكون الله أعطاك عهدًا بذلك، فإنه إن أعطاك عهدًا لن يخلفه.

الثالث: أن تكون قلت ذلك افتراءً على الله من غير عهد ولا اطلاع غيب.

وقد ذكر تعالى القسمين الأولين في قوله: ﴿ أَطَّلَمَ ٱلْغَيَّبَ أَمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْيَنِ عَهدا ١١٥ مبطلاً لهما بأداة الإنكار. ولا شك أن كلا هذين القسمين باطل؛ لأن العاص المذكور لم يَطَّلع الغيب؛ ولم يتخذ عند الرحمن عهدًا. فتعين القسم الثالث، وهو أنه قال ذلك افتراء على الله. وقد أشار تعالى إلى هذا القسم الذي هو الواقع بحرف الزجر والردع وهو قوله: ﴿ كَلَّا ﴾ أي: لأنه يلزمه ليس الأمر كذلك، لم يطلع الغيب، ولم يتخذ عند الرحمن عهدًا، بل قال ذلك افتراء على الله؛ لأنه لو كان أحدهما حاصلًا لم يستوجب الردع عن مقالته كما ترى. وهذا الدليل الذي أبطل به دعوى ابن وائل هذه هو الذي أبطل به بعينه دعوى اليهود: أنهم لن تمسهم النار إلا أيامًا معدودة في سورة «البقرة»، وصرح في ذلك بالقسم الذي هو الحق، وهو أنهم قالوا ذلك كذبًا من غير علم. وحذف فى «البقرة» قسم اطلاع الغيب المذكور في «مريم» لدلالة ذكره في «مريم» على قصده في «البقرة» كما أن كذبهم الذي صرح به في «البقرة» لم يصرح به في «مريم»؛ لأن ما في «البقرة» / يبين ما في «مريم» لأن القرآن العظيم يبين بعضه بعضًا؛ وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّسَارُ إِلَّا أَسَيَامًا مَعْدُودَةٌ قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ نَفُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ فالأوصاف هنا هي الأوصاف الثلاثة المذكورة في «مريم» كما أوضحنا، وما حذف منها يدل عليه ذكره في «مريم» فاتخاذ العهد ذكره في «البقرة ومريم» معًا، والكذب في ذلك على الله صرح به

في «البقرة» بقوله: ﴿ أَمْ نَفُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَأَمْ نَفُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَاطلاع الغيب صرح به في «مريم» وحذفه في «البقرة» لدلالة ما في «مريم» على المقصود في «البقرة» كما أوضحنا.

## مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة: المسألة الأولى

اعلم أن هذا الدليل الذي هو السبر والتقسيم تكرر وروده في القرآن العظيم، وقد ذكرنا الآن مثالين لذلك أحدهما في «البقرة» والثاني في «مريم» كما أوضحناه آنفًا. وذكر السيوطي في الإتقان في كلامه على جدل القرآن مثالاً واحدًا للسبر والتقسيم، ومضمون المثال الذي ذكره باختصار، هو ما تضمنه قوله تعالى: ﴿ ثَمَانِيَةً أَزُوكِجٌ مِنَ ٱلضَّانِ ٱثْنَايْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ ٱثْنَايْنِ ﴾ الآيتين، فكأن الله يقول للذين حرموا بعض الإناث كالبحائر والسوائب دون بعضها، وحرموا بعض الذكور كالحامى دون بعضها: لا يخلو تحريمكم لبعض ما ذكر دون بعضه من أن يكون معللًا بعلة معقولة أو تعبديًا. وعلى أنه معلل بعلة؛ فإما أن تكون العلة في المحرم من الإناث الأنوثة، ومن الذكور الذكورة. أو تكون العلة فيهما معًا التخلق في الرحم، واشتمالها عليهما. هذه هي الأقسام التي يمكن ادعاء إناطة الحكم بها. ثم بعد حصر الأوصاف بهذا التقسيم نرجع إلى سبر الأقسام المذكورة؛ أي: اختبارها ليتميز الصحيح من الباطل، فنجدها كلها باطلة بالسبر الصحيح؛ لأن كون العلة الذكورة يقتضي تحريم كل ذكر وأنتم تحلون بعض الذكور، فدل ذلك على بطلان

771

والحاصل: أن إبطال جميع الأوصاف المذكورة دليل على بطلان الحكم المذكور كما أوضحنا. ومن أمثلة السبر والتقسيم في القرآن قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ يَ ﴾ فكأنه تعالى يقول: لا يخلو الأمر من واحدة من ثلاث حالات بالتقسيم الصحيح. الأولى: أن يكونوا خلقوا من غير شيء أي: بدون خالق أصلاً. الثانية: أن يكونوا خلقوا أنفسهم. الثالثة: أن يكون خلقهم

<sup>(</sup>۱) كذا، ولعله: «ويقال فيه كما...».

خالق غير أنفسهم. ولا شك أن القسمين الأولين باطلان، وبطلانهما ضروري كما ترى، فلا حاجة إلى إقامة الدليل عليه لوضوحه. والثالث: هو الحق الذي لا شك فيه، وهو جل وعلا خالقهم المستحق منهم أن يعبدوه وحده جل وعلا.

واعلم أن المنطقيين والأصوليين والجدليين كل منهم يستعملون هذا الدليل في غرض ليس هو غرض الآخر من استعماله، إلا أن استعماله عند الجدليين أعم من استعماله عند المنطقيين والأصوليين /.

## المسألة الثانية

اعلم أن مقصود الجدليين من هذا الدليل معرفة الصحيح والباطل من أوصاف محل النزاع، وهو عندهم يتركب من أمرين: الأول: حصر أوصاف المحل. والثاني: إبطال الباطل منها وتصحيح الصحيح مطلقًا، وقد تكون باطلة كلها فيتحقق بطلان الحكم المستند إليها، كآية ﴿قُلْءَ ٱلذَّكَرَيِّنِ ﴾ المتقدمة. وقد يكون بعضها باطلاً وبعضها صحيحًا: كآية «مريم، والبقرة، والطور» التي قدمنا إيضاح هذا الدليل في كل واحدة منها. وهذا الدليل أعم نفعًا، وأكثر فائدة على طريق الجدليين منه على طريق الأصوليين والمنطقيين.

## المسألة الثالثة

اعلم أن السبر والتقسيم عند الأصوليين يستعمل في شيء خاص، وهو استنباط علة الحكم الشرعي بمسلك السبر والتقسيم. وضابط هذا المسلك عند الأصوليين أمران: الأول: هو حصر أوصاف الأصل المقيس عليه بطريق من طرق الحصر التي سنذكر

بعضها إن شاء الله تعالى. والثاني: إبطال ما ليس صالحًا للعلة بطريق من طرق الإبطال التي سنذكر أيضًا بعضها إن شاء الله تعالى. وزاد بعضهم أمرًا ثالثًا: وهو الإجماع على أن حكم الأصل معلل في الجملة لا تعبدي، والجمهور لا يشترطون هذا الأخير.

والحاصل: أن هذا الدليل يتركب عند الأصوليين من أمرين؟ الأول: حصر أوصاف المحل. والثاني: إبطال ما ليس صالحًا للعلة، فإن كان الحصر والإبطال معًا قطعيين فهو دليل قطعي، وإن كانا ظنيين أو أحدهما ظنيًا فهو دليل ظني. ومثال ما كان الحصر والإبطال فيه قطعيين قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ ﴾ لأن حصر أوصاف المحل في الأقسام الثلاثة قطعى لا شك فيه؟ لأنهم إما أن يخلقوا من غير شيء أو يخلقوا أنفسهم / أو يخلقهم خالق غير أنفسهم. ولا رابع ألبتة. وإبطال القسمين الأولين قطعي لا شك فيه، فيتعين أن الثالث حق لا شك فيه، وقد حُذف في الآية لظهوره. فدلالة هذا السبر والتقسيم على عبادة الله وحده قطعية لا شك فيها، وإن كان المثال بهذه الآية للقطعى من هذا الدليل إنما يصح على المراد به عند الجدليين دون الأصوليين؛ لأن المراد التمثيل للقطعي من هذا الدليل ولو بمعناه الأعم، والقطعي منه لا يمكن الاختلاف فيه. وأما الظني فإن العلماء يختلفون فيه لاختلاف ظنون المجتهدين عند نظرهم في المسائل. وقد اختلفوا في الربا في أشياء كثيرة كالتفاح ونحوه. والنورة ونحوها، بسبب اختلافهم في إبطال ما ليس بصالح فيقول بعضهم: هذا وصف يصح إبطاله، ويقول الآخر: هو ليس بصالح فيلزم إبطاله، كقولهم مثلًا في حصر أوصاف البرِّ الذي هو الأصل مثلًا المحرم فيه الربا

٣٧.

21

إذا أريد قياس الذرة عليه مثلاً: إما أن يكون علة تحريم الربا في البر الكيل أو الطعم أو الاقتيات والادخار أو هما وغلبة العيش به أو المالية والملكية. فيقول المالكي: غير الاقتيات والادخار باطل، ويقول ويدَّعي أن دليل بطلانه عدم الاطراد الذي هو النقض. ويقول الحنفي والحنبلي: غير الكيل من تلك الأوصاف باطل، والكيل هو العلة التي هي مناط الحكم، ويستدل على ذلك بأحاديث كحديث حيان بن عبيدالله عند الحاكم، وفيه بعد ذكر الستة التي يمنع فيها الربا: «وكذلك كل ما يكال أو يوزن»، وبالحديث الصحيح الذي فيه: وكذلك الميزان، كما قدمناه مستوفى في سورة البقرة في الكلام على آية الربا. ويقول الشافعي: غير الطعم باطل، والعلة في تحريم الربا في البر الطعم، ويستدل بحديث معمر بن عبدالله عند مسلم «الطعام بالطعام مثلاً بمثل. . .» الحديث كما تقدم إيضاحه أيضًا في البقرة. وهذا النوع من القياس الذي يختلف المجتهدون في العلة فيه هو المعروف عند أهل الأصول بمركب الأصل، وأشار إليه في مراقى السعود بقوله:

وإن يكن لعلتين اختلف تركّب الأصل لدى من سلفا وأشار إلى مركب الوصف بقوله /:

مركب الوصف إذا الخَصْمُ منع وجود ذا الوصف في الأصل المتبع

والقياس المركب بنوعيه المذكورين لا تنهض الحجة به على الخصم خلافًا لبعض الجدليين. وإلى كون رده بالنسبة للخصم المخالف هو المختار. أشار في مراقي السعود بقوله:

ورده انْتُقِـــى وقيــل يُقبــل وفــى التقــدم خــلاف ينقــل

والضمير في قوله «ورده» راجع إلى المركب بنوعيه وهذا هو الحق؛ فلا تنهض الحجة بقول الشافعي: إن العلة في تحريم الربا في البر الطعم على الحنفي والحنبلي القائلين: إنها الكيل كالعكس وهكذا. أما في حق المجتهد ومقلديه فظنه المذكور حجة ناهضة له ولمقلديه.

واعلم أن لحصر أوصاف المحل طرقًا؛ منها: أن يكون الحصر عقليًّا كما قدمنا في آية ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ آَهُ ﴾. وكقولك: إما أن يكون النبي ﷺ عالمًا بهذا الأمر الذي تدعو الناس إليه أو غير عالم به؛ كما يأتي إيضاحه. فأوصاف المحل محصورة في الأمرين المذكورين إذ لا ثالث ألبتة؛ لأنه لا واسطة بين الشيء ونقيضه كما هو معروف. ومنها: أن يدل على الحصر المذكور إجماع؛ ومثل له بعض الأصوليين بإجبار البكر البالغة على النكاح عند من يقول به؛ فإن علة الإجبار إما الجهل بالمصالح، وإما البكارة؛ فإن قال المعترض: أين دليل حصر الأوصاف في الأمرين؟ أجيب: بأنه الإجماع على عدم التعليل بغيرهما، فلو ادعى المستدل حصر أوصاف المحل، فقال المعترض: أين دليل الحصر؟ فقال المستدل: بحثت بحثًا تامًّا عن أوصاف المحل فلم أجد غير ما ذكرت، أو قال: الأصل عدم غير ما ذكرت، فالصحيح أن هذا يكفيه في إثبات الحصر. فإن قال المعترض: أنا أعلم وصفًا زائدًا لم تذكره. قيل له: بَيِّنه، فإن لم يبينه سقط اعتراضه. وإن بين وصفًا زائدًا على الأوصاف التي ذكرها المستدل بطل حصر المستدل بمجرد إبداء المعترض الوصف الزائد؛ إلا أن يبين المستدل أنه لا يصلح للعلية فيكون إذًا وجوده وعدمه سواء. وقول من قال: إنه

لا يكفيه قوله: بحثت فلم / أجد غير هذا؛ خلاف التحقيق. وأشار ٣٧٢ في مراقي السعود إلى هذا المسلك من مسالك العلة بقوله:

أن يحصر الأوصاف فيه جامع فما بقي تعيينه متَّضِح بحثت ثم بعد بحثي لم أجد وليس في الحصر لظن حظل للقطع والظني سواه وعيا في حق ناظر وفي المناظر وفي المناظر وفي به دون البيان الغرض والأمر في إبطاله منبهم

والسبر والتقسيم قسم رابع ويبطل الذي لها لا يصلح معترض الحصر في دفعه يرد أو انفقاد ما سواها الأصل وهمو قطعي إذا ما نُمِيا حجية الظني عند الأكثر إن يبد وصفًا زائدًا معترض وقطع ذي السبر إذًا منحتم

وقوله في هذه الأبيات «في حق ناظر وفي المناظر» محله ما لم يدع المناظر علة غير علته، وإن ادعاها فلا تكون علة أحدهما حجة على الآخر، كما أوضحناه آنفًا، وكما أشار له بقوله المذكور آنفًا «ورده انتُقِي..» إلخ.

وإذا حصل حصر أوصاف المحل فإبطال غير الصالح منها له طرق معروفة:

منها: بيان أن الوصف طردي محض، إما بالنسبة إلى جميع الأحكام كالطول والقصر، والبياض والسواد، أو بالنسبة إلى خصوص الحكم المتنازع في ثبوته أو نفيه، كالذكورة والأنوثة بالنسبة إلى باب العتق، فإنه لا فرق في أحكام العتق بين الذكر

والأنثى؛ لأن الذكورة والأنوثة بالنسبة إليه وصفان طرديان. وإن كانا غير طرديين في غير العتق كالإرث والشهادة، والقضاء وولاية النكاح؛ فإن الذكر في ذلك ليس كالأنثى. ويعرف كون الوصف طرديًا (أي لا مدخل له في التعليل أصلاً) باستقراء موارد الشرع ومصادره، إما مطلقًا، وإما في بعض الأبواب دون بعضها كما قدمناه آنفًا.

ومثال إبطال الطردي في جميع الأحكام: ما جاء في بعض روايات الحديث في المجامع في رمضان؛ فإن في بعض الروايات أنه أعرابي. وفي بعضها أنه جاء ينتف شعره ويضرب صدره. والقاعدة المقررة في الأصول: / أن المثال لا يُعترض؛ لأن المراد منه بيان القاعدة. ويكفي فيه الفرض ومطلق الاحتمال، كما أشار له في مراقي السعود بقوله:

والشأن لا يُعْترض المثال إذ قد كفي الفَرْض والاحتمال

فإذا عرفت ذلك فاعلم: أن كونه أعرابيًا، وكونه جاء يضرب صدره وينتف شعره، من أوصاف المحل في هذا الحكم، وهي أوصاف يجب إبطالها وعدم تعليل وجوب الكفارة بها؛ لأنها أوصاف طردية لا تحصل من إناطة الحكم بها فائدة أصلاً، فالأعرابي وغيره في ذلك سواء. ومن جاء في سكينة ووقار، ومن جاء يضرب صدره وينتف شعره في ذلك سواء أيضًا. ومثال الإبطال يكون الوصف طرديًا في الباب الذي فيه النزاع دون غيره حديث: "من أعتق شركًا له في عبد وكان له مال يبلغ ثمن العبد قوم العبد عليه قيمة عدل، فأعطى شركاءه حصصهم وعتق عليه العبد..» الحديث،

وهو متفق عليه من حديث ابن عمر، وقد قدمناه في سورة «الإسراء والكهف». فلفظ «العبد» الذَّكر في هذا الحديث وصف طردي؛ فمن أعتق شركًا له في أمة فكذلك؛ لأنه عرف من استقراء الشرع أن الذكورة والأنوثة بالنسبة إلى العتق وصفان طرديان لا تناط بهما أحكام العتق، وإن كانت الذكورة والأنوثة غير طرديين في غير العتق كالميراث والشهادة كما تقدم. والوصف الطردي في اصطلاح أهل الأصول: هو ما عُلِمَ من الشرع إلغاؤه وعدم اعتباره؛ لأنه ليس في إناطة الحكم به مصلحة أصلاً فهو خال من المناسبة، ومن طرق الإبطال بعد ثبوت الحصر ألا تظهر للوصف مناسبة. والمناسبة في اصطلاح أهل الأصول: هي كون إناطة الحكم بالوصف تترتب عليها مصلحة، فعدم المناسبة المذكورة من طرق إبطاله في مسلك السبر، وإن كان عدم ظهور المناسبة في الوصف لا يبطله في بعض المسالك غير السبر كالإيماء على الأصح والدوران. فالأحوال المسالك غير السبر كالإيماء على الأصح والدوران. فالأحوال

الأول: أن تظهر المناسبة، وظهورها لابد منه في مسلك السبر ومسلك المناسبة والإخالة / .

الثاني: ألا تظهر المناسبة ولا عدمها. وهذا يكفي في اللهوران والإيماء على الصحيح.

الثالث: أن يظهر عدم المناسبة، فيكون الوصف طرديًا كما تقدم قريبًا.

ومن طرق الإبطال بعد ثبوت الحصر: كون الوصف مُلْغى وإن كان مناسبًا للحكم المتنازع فيه، ويكون الإلغاء باستقلال

**47** × £

الوصف المستبقى بالحكم دونه في صورة مجمع عليها؛ حكاه الفهري. ومثاله: قول الشافعي: إن الكيل والاقتيات ونحو ذلك أوصاف ملغاة بالنسبة إلى تحريم الربا في ملء كف من البر؛ لأنه لا يكال ولا يقتات لقلته؛ فعِلَّة تحريم الربا فيه الطعم لاستقلال علة الطعم بالحكم دون غيرها من الأوصاف في هذه الصورة، والقصد مطلق التمثيل لا مناقشة الأمثلة.

ومن طرق الإبطال بعد ثبوت الحصر: كون الوصف الذي أبقاه المستدل متعديًا من محل الحكم إلى غيره، والوصف الذي يريد المعترض إبقاءه قاصر على محل الحكم. قال صاحب الضياء اللامع: وذلك يشبه تعارض العلة المتعدية والقاصرة، وهو كما قال، ومثاله: اختلاف الأئمة رحمهم الله في علة الكفارة في الإفطار عمدًا في نهار رمضان. فبعضهم يقول: العلة في ذلك خصوص الجماع. وبعضهم يقول: العلة في ذلك انتهاك حرمة رمضان. فكون الوصف المعلل به في هذا الحكم الجماع يقتضي عدم التعدي من محل الحكم إلى غيره، فلا تكون كفارة إلا في الجماع خاصة. وكونه في هذا الحكم انتهاك حرمة رمضان يقضي التعدي من محل الحكم إلى غيره، فتلزم الكفارة في الأكل والشرب عمدًا في نهار رمضان، بجامع انتهاك حرمة رمضان في الجميع من جماع وأكل وشرب، فيترجح هذا الوصف بكونه متعديًا على الآخر لقصوره على حمل الحكم. وقصدنا التمثيل لا مناقشة الأمثلة. ولا ينافي ما ذكرنا أن يأتي من يقول: العلة الجماع بمرجحات أخر لعلته، وأشار في مراقى السعود إلى طرق الإبطال المذكورة بقوله /:

400

أبطل لما طردا يرى ويبطل غير مناسب له المنخزل

كذلك بالإلغا وإن قد ناسبا ويتعدى وصفه الذي اجتبى

هذا هو حاصل كلام أهل الأصول في المقصود عندهم بهذا الدليل الذي هو السبر والتقسيم.

## المسألة الرابعة

اعلم أن المقصود من هذا الدليل المذكور عند المنطقيين يخالف المقصود منه عند الأصوليين والجدليين. فالتقسيم عند المنطقيين لا يكون إلا في الأوصاف التي بينها تناف وتنافر، وهذا التقسيم هو المعبر عنه عندهم بالشرطي المنفصل. ومقصودهم من ذكر تلك الأوصاف المتنافية هو أن يستدلوا بوجود بعضها على عدم بعضها، أو بعدمه على وجوده، وهذا هو المعبر عنه عندهم (بالاستثناء في الشرطي المنفصل)، وحرف الاستثناء عندهم هو الكن»، والتنافي المذكور بين الأوصاف المذكورة يحصره العقل في ثلاثة أقسام؛ لأنه إما أن يكون في الوجود والعدم معًا، أو الوجود فقط، أو العدم فقط، ولا رابع البتة.

فإن كان في الوجود والعدم معًا فهي عندهم الشرطية المنفصلة المعروفة بالحقيقية، وهي مانعة الجمع والخلو معًا، ولا تتركب إلا من النقيضين، أو من الشيء ومساوي نقيضيه. وضابطها أن طرفيها لا يجتمعان معًا ولا يرتفعان معًا؛ بل لابد من وجود أحدهما وعدم الآخر، وعدم اجتماعهما لما بينهما من المنافرة والعناد في الوجود، وعدم ارتفاعهما لما بينهما من المنافرة والعناد في العدم، وضروبها الأربعة منتجة، كما لو قلت: العدد إما زوج وإما فرد. فلو قلت: لكنه فرد أنتج فهو غير فرد. ولو قلت: لكنه فرد أنتج فهو غير فرد. ولو قلت: لكنه فرد أنتج فهو غير

زوج. ولو قلت: ولكنه غير زوج أنتج فهو فرد. ولو قلت: لكنه غير فرد أنتج فهو زوج. وضابط قياسها أنه يرجع إلى الاستدلال بعدم النقيض، أو مساويه كعكسه /.

**٣**٧٦

وإن كان التنافر والعناد بين طرفيها في الوجود فقط: فهي مانعة الجمع المجوزة للخلو، ولا يلزم فيها حصر الأوصاف، ولا تتركب إلا من قضية وأخص من نقيضها، وضابطها: أن طرفيها لا يجتمعان لما بينهما من المنافرة والعناد في الوجود، ولا مانع من ارتفاعهما لعدم العناد والمنافرة بينهما في العدم. ومانعة الجمع المذكورة ينتج من قياسها ضربان، ويعقم منه ضربان. ومثالها قولك: الجسم إما أبيض، وإما أسود، فإن استثناء عين كل واحد من الطرفين ينتج نقيض الآخر. بخلاف استثناء نقيض أحدهما فلا ينتج شيئًا. فلو قلت: الجسم إما أبيض، وإما أسود لكنه أبيض، أنتج فهو غير أسود. وإن قلت: لكنه أسود أنتج فهو غير أبيض. بخلاف ما لو قلت: لكنه غير أبيض فلا ينتج كونه أسود؛ لأن غير الأبيض صادق بالأسود وغيره. وكذلك لو قلت: لكنه غير أسود، فلا ينتج كونه أبيض لصدق غير الأسود بالأبيض وغيره، فلا مانع من انتفاء الطرفين وكون جسم غير أبيض وغير أسود؛ لأن مانعة الجمع تجوز الخلو من الطرفين بأن يكونا معدومين معًا. وإنما جاز فيها الخلو من الطرفين معًا لواحد من سببين.

الأول: وجود واسطة أخرى غير طرفي القضية المذكورة. فقولنا في المثال السابق: الجسم إما أبيض وإما أسود، يجوز فيه الخلو عن البياض والسواد لوجود واسطة أخرى من الألوان غير السواد والبياض؛ كالحمرة والصفرة مثلاً. فالجسم الأحمر مثلاً غير

أبيض ولا أسود.

السبب الثاني: ارتفاع المحل، كقولك: الجسم إما متحرك، وإما ساكن، فإنه إن انعدم بعض الأجسام التي كانت موجودة ورجع إلى العدم بعد الوجود فإنه يرتفع عنه كل من طرفي القضية المذكورة، فلا يقال للمعدوم: هو ساكن ولا متحرك؛ لأن المعدوم ليس بشيء، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ أَوَلَا يَذْكُرُ ٱلْإِنسَنُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ﴿ ﴾ .

777

وإن كان العناد والمنافرة بين طرفيها في العدم فقط: فهي مانعة الخلو المجوزة للجمع. وهي عكس التي ذكرنا قبلها تصورًا وإنتاجًا، ولا تتركب إلا من قضية وأعم من نقيضها. وضابطها: أن طرفيها لا يرتفعان لما بينهما من المنافرة والعناد في العدم، ولا مانع من اجتماعهما لعدم المنافرة والعناد بينهما في الوجود. ومثالها: الجسم إما غير أبيض، وإما غير أسود، فإن هذا المثال قد يجتمع فيه الطرفان فلا مانع من وجود جسم موصوف بأنه غير أبيض وغير أسود، ولكنه لا أبيض وغير أسود، كالأحمر فإنه غير أبيض وغير أسود، ولكنه لا يمكن بحال وجود جسم خال من طرفي هذه القضية التي مثلنا بها، فيكون خاليًا من كونه غير أبيض وغير أسود؛ لأنك إذا نفيت غير أبيض أثبت أنه أبيض؛ لأن نفي النفي إثبات. وإذا أثبت أنه أبيض موصوف ضرورة بأنه غير أسود، وهكذا في الطرف الآخر؛ لأنك موصوف ضرورة بأنه غير أسود، وإذا أثبت أنه أسود لزم ضرورة أنه غير أبيو، وإذا أثبت أنه أسود لزم ضرورة أنه غير أبيض، وهو عين الآخر من طرفي القضية المذكورة،

وقياس هذه ينتج منه الضربان العقيمان في قياس التي قبلها، ويعقم منه الضربان المنتجان في قياس التي قبلها. فتبين أن استثناء نقيض كل واحد من الطرفين في قياس هذه الأخيرة ينتج عين الآخر، وأن استثناء عين الواحد منهما لا ينتج شيئًا.

فقولنا في المثال السابق: الجسم إما غير أبيض وإما غير أسود لو قلت فيه: لكنه أبيض، أنتج فهو غير أسود. ولو قلت: لكنه أسود، أنتج فهو غير أبيض، بخلاف ما لو قلت: لكنه غير أبيض، فلا ينتج نفي الطرف الآخر ولا وجوده؛ لأن غير الأبيض يجوز أن يكون أسود، ويجوز أن يكون غير أسود بل أحمر أو أصفر؛ وكذلك لو قلت: لكنه غير أسود، لم يلزم منه نفي الطرف الآخر ولا إثباته؛ لأن غير الأسود يجوز أن يكون أبيض وغير أبيض لكونه أحمر مثلاً. هذه خلاصة موجزة عن هذا الدليل المذكور في ٣٧٨ نظر المنطقيين / .

## المسألة الخامسة

اعلم أن لهذا الدليل آثارًا تاريخية، وسنذكر هنا إن شاء الله ىعضها.

فمن ذلك: أن هذا الدليل العظيم جاء في التاريخ: أنه أول سبب لضعف المحنة العظمى على المسلمين في عقائدهم بالقول بخلق القرآن العظيم. وذلك أن محنة القول بخلق القرآن نشأت في أيام المأمون، واستفحلت جدًا في أيام المعتصم، واستمرت على ذلك في أيام الواثق. وهي في جميع ذلك التاريخ قائمة على ساق وقدم. ومعلوم ما وقع فيها من قتل بعض أهل العلم الأفاضل وتعذيبهم، واضطرار بعضهم إلى المداهنة بالقول خوفًا.

ومعلوم ما وقع فيها لسيد المسلمين في زمنه الإمام أبي عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل تغمده الله برحمته الواسعة، وجزاه عن الإسلام والمسلمين خيرًا من الضرب المبرح أيام المعتصم. وقد جاء أن أول مصدر تاريخي لضعف هذه المحنة وكبح جماحها هو هذا الدليل العظيم.

قال الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد في الكلام على ترجمة «أحمد بن أبي دؤاد»: أخبرنا محمد بن الفرج بن علي البزار، أخبرنا عبدالله بن إبراهيم بن ماسي، حدثنا جعفر بن شعيب الشاشي، حدثني محمد بن يوسف الشاشي، حدثني إبراهيم بن منبه قال: سمعت طاهر بن خلف يقول: سمعت محمد بن الواثق الذي يقال له المهتدي بالله يقول: كان أبي إذا أراد أن يقتل رجلاً أحضرنا ذلك المجلس، فأتى بشيخ مخضوب مقيد فقال أبي: ائذنوا لأبي عبدالله وأصحابه (يعني ابن أبي دؤاد) قال: فأدخل الشيخ والواثق في مصلاه فقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين. فقال له: لا سلّم الله عليك! فقال: يا أمير المؤمنين، بئس ما أدبك مؤدبك! قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَآ ﴾ والله / ما حييتني بها ولا بأحسن منها. فقال ابن أبي دؤاد: يا أمير المؤمنين، الرجل متكلم. فقال له: كلمه. فقال: يا شيخ، ما تقول في القرآن؟ قال الشيخ: لم تنصفني (يعني ولي السؤال) فقال له: سل: فقال له الشيخ: ما تقول في القرآن؟ فقال مخلوق. فقال: هذا شيء علمه النبي ﷺ وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي والخلفاء الراشدون؟ أم

٣٨.

شيء لم يعلموه؟ فقال: شيء لم يعلموه. فقال: سبحان الله! شيء لم يعلمه النبي ﷺ، ولا أبو بكر، ولا عمر، ولا عثمان، ولا علي، ولا الخلفاء الراشدون، علمته أنت!؟ قال: فخجل. فقال: أُقِلْني والمسألة بحالها. قال نعم. قال: ما تقول في القرآن؟ فقال مخلوق. فقال: هذا شيء علمه النبي ﷺ وأبو بكر وعمر والخلفاء الراشدون أو لم يعلموه؟ فقال: علموه ولم يدعوا الناس إليه. قال: أفلا وسعك ما وسعهم!؟ قال: ثم قام أبي فدخل مجلس الخلوة واستلقى على قفاه، ووضع إحدى رجليه على الأخرى وهو يقول: هذا شيء لم يعلمه النبي ﷺ، ولا أبو بكر، ولا عمر، ولا عثمان، ولا علي، ولا الخلفاء الراشدون علمته أنت! سبحان الله! شيء علمه النبي ﷺ، وأبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي رضى الله عنهم، والخلفاء الراشدون ولم يدعوا الناس إليه، أفلا وسعك ما وسعهم؟! ثم دعا عمارًا الحاجب، فأمر أن يرفع عنه القيود ويعطيه أربعمائة دينار، ويأذن له في الرجوع، وسقط من عينه ابن أبي دؤاد، ولم يمتحن بعد ذلك أحدًا. اهـ منه. وذكر ابن كثير في تاريخه هذه القصة عن الخطيب البغدادي، ولما انتهى من سياقها قال: ذكره الخطيب في تاريخه بإسناد فيه بعض من لا يعرف اهـ.

ويستأنس لهذه القصة بما ذكره الخطيب وغيره: من أن الواثق تاب من القول بخلق القرآن.

قال ابن كثير في البداية والنهاية: قال الخطيب: وكان ابن أبي دؤاد / استولى على الواثق وحمله على التشديد في المحنة، ودعا الناس إلى القول بخلق القرآن؛ قال: ويقال إن الواثق رجع عن ذلك قبل موته. فأخبرني عبدالله بن أبي الفتح، أبنا

أحمد بن إبراهيم بن الحسن، ثنا إبراهيم بن محمد بن عرفة، حدثني حامد بن العباس، عن رجل عن المهتدي: أن الواثق مات وقد تاب من القول بخلق القرآن. وعلى كل حال فهذه القصة لم تزل مشهورة عند العلماء، صحيحة الاحتجاج فيها إلقام الخصم الحجر.

وحاصل هذه القصة التي ألقم بها هذا الشيخ ـ الذي كان مكبلاً بالقيود يراد قتله ـ أحمد بن أبي دؤاد حجرًا، هو هذا الدليل العظيم الذي هو السبر والتقسيم؛ فكان الشيخ المذكور يقول لابن أبي دؤاد: مقالتك هذه التي تدعو الناس إليها لا تخلو بالتقسيم الصحيح من أحد أمرين: إما أن يكون النبي على وخلفاؤه الراشدون عالمين بها أو غير عالمين بها ولا واسطة بين العلم وغيره؛ فلا قسم ثالث البتة. ثم إنه رجع بالسبر الصحيح إلى القسمين المذكورين فبين أن السبر الصحيح يظهر أن أحمد بن أبي دؤاد ليس على كل تقدير من التقديرين.

أما على أن النبي كان عالمًا بها هو وأصحابه، وتركوا الناس ولم يدعوهم إليها = فدعوة ابن أبي دؤاد إليها مخالفة لما كان عليه النبي وأصحابه من عدم الدعوة لها، وكان يسعه ما وسعهم.

وأما على كون النبي وأصحابه غير عالمين بها، فلا يمكن لابن أبي دؤاد أن يدَّعي أنه عالم بها مع عدم علمهم بها؛ فظهر ضلاله على كل تقدير، ولذلك سقط من عين الواثق، وترك الواثق لذلك امتحان أهل العلم. فكان هذا الدليل العظيم أول مصدر تاريخي لضعف هذه المحنة الكبرى؛ حتى أزالها الله بالكلية على

يد المتوكل رحمه الله، وفي هذا منقبة تاريخية عظيمة لهذا الدليل المذكور.

ومن آثار هذا الدليل التاريخية؛ ما ذكره بعض المؤرخين: من أن عبدالله بن همام السلولي وشي به واش إلى عبيدالله بن زياد؛ ٣٨١ فأدخل ابن زياد / الواشي في محل قريب من مجلسه، ثم نادي ابن همام السلولي وقال له: ما حملك على أن تقول فيَّ كذا وكذا. . !؟ فقال السلولي: أصلح الله الأمير! والله ما قلت شيئًا من ذلك!! فأخرج ابن زياد الواشي، وقال: هذا أخبرني أنك قلت ذلك. فسكت ابن همام هنيهة ثم قال مخاطبًا للواشي:

وأنت امرؤ إما ائتمنتك خاليًا فخنتَ وإما قلتَ قولاً بلا علم فأنت من الأمر الذي كان بيننا بمنزلة بين الخيانة والإثم

فقال ابن زياد: صدقت! وطرد الواشي. وحاصل هذين البيتين الذين طرد بهما ابن زياد الواشي ولم يتعرض للسلولي بسوء بسببيهما: هو هذا الدليل العظيم المذكور. فكأنه يقول له: لا يخلو قولك هذا من أحد أمرين: إما أن أكون ائتمنتك على سر فأفشيته. وإما بأن تكون قلته علَيَّ كذبًا. ثم رجع بالسبر إلى القسمين المذكورين، فبين أن الواشى مرتكب مالا ينبغي على كل تقدير من التقديرين؛ لأنه إذا كان ائتمنه على سر فأفشاه فهو خائن له، وإن كان قال عليه ذلك كذبًا وافتراه فالأمر واضح.

## المسألة السادسة

اعلم أن هذا الدليل التاريخي العظيم يوضح غاية الإيضاح

موقف المسلمين الطبيعي من الحضارة الغربية. وبذلك الإيضاح التام يتميز النافع من الضار، والحسن من القبيح، والحق من الباطل. وذلك أن الاستقراء التام القطعي دل على أن الحضارة الغربية المذكورة تشتمل على نافع وضار، أما النافع منها: فهو من الناحية المادية وتقدمها في جميع الميادين المادية أوضح من أن أبينه. وما تضمنته من المنافع للإنسان أعظم مما كان يدخل تحت التصور، فقد خدمت الإنسان خدمات هائلة من حيث إنه جسد حيواني. وأما الضار منها: فهو إهمالها بالكلية للناحية التي هي رأس كل خير، ولا خير البتة في الدنيا بدونها، وهي التربية الروحية للإنسان وتهذيب أخلاقه. وذلك لا يكون إلا بنور الوحي السماوي الذي يوضح للإنسان طريق السعادة، / ويرسم له الخطط الحكمية في كل ميادين الحياة الدنيا والآخرة، ويجعله على صلة بربه في كل أوقاته.

فالحضارة الغربية غنية بأنواع المنافع من الناحية الأولى، مفلسة إفلاسًا كليًا من الناحية الثانية.

ومعلوم أن طغيان المادة على الروح يهدد العالم أجمع بخطر داهم، وهلاك مستأصل، كما هو مشاهد الآن. وحل مشكلته لا يمكن البتة إلا بالاستضاءة بنور الوحي السماوي الذي هو تشريع خالق السموات والأرض؛ لأن من أطغته المادة حتى تمرد على خالقه ورازقه لا يفلح أبدًا.

والتقسيم الصحيح يحصر أوصاف المحل الذي هو الموقف من الحضارة الغربية في أربعة أقسام لا خامس لها، حصرًا عقليًا لاشك فيه:

الأول: ترك الحضارة المذكورة نافعها وضارها.

الثاني: أخذها كلها ضارها ونافعها.

الثالث: أخذ ضارها وترك نافعها.

الرابع: أخذ نافعها وترك ضارها. فنرجع بالسبر الصحيح إلى هذه الأقسام الأربعة، فنجد ثلاثة منها باطلة بلاشك، وواحدًا صحيحًا بلاشك.

أما الثلاثة الباطلة: فالأول منها تركها كلها، ووجه بطلانه واضح؛ لأن عدم الاشتغال بالتقدم المادي يؤدي إلى الضعف الدائم، والتواكل والتكاسل، ويخالف الأمر السماوي في قوله جل وعلا: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا الشَّ تَطَعَتُم مِّن قُوَّةٍ . . ﴾ الآية .

لا يسلم الشرفُ الرفيعُ من الأذى حتى يُراق على جوانبه الدمُ

القسم الثاني من الأقسام الباطلة: أخذها كلها؛ لأن ما فيها من الانحطاط الخلقي وضياع القيم الروحية والمثل العليا للإنسانية؛ أوضح من أن أبينه. ويكفي في ذلك ما فيها من التمرد على نظام السماء، وعدم طاعة خالق هذا الكون جل وعلا: ﴿ مَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ فِي أَلَّهُ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ

٣٨٣

والقسم الثالث من الأقسام الباطلة: هو أخذ الضار وترك النافع. ولاشك أن هذا لا يفعله من له أقل تمييز. فتعينت صحة القسم الرابع بالتقسيم والسبر الصحيح، وهو أخذ النافع وترك الضار.

وهكذا كان على يفعل، فقد انتفع بحفر الخندق في غزوة الأحزاب، مع أن ذلك خطة عسكرية كانت للفرس، أخبره بها سلمان فأخذ بها، ولم يمنعه من ذلك أن أصلها للكفار. وقد هم على بأن يمنع وطء النساء المراضع خوفًا على أولادهن؛ لأن العرب كانوا يظنون أن الغيلة (وهي وطء المرضع) تضعف ولدها وتضره، ومن ذلك قول الشاعر:

فوارس لم يغالوا في رضاع فتنبوا في أكفهم السيوف

فأخبرته ﷺ فارس والروم بأنهم يفعلون ذلك ولا يضر أولادهم، فأخذ ﷺ منهم تلك الخطة الطبية، ولم يمنعه من ذلك أن أصلها من الكفار.

وقد انتفع ﷺ بدلالة ابن الأريقط الدؤلي له في سفر الهجرة على الطريق، مع أنه كافر.

فاتضح من هذا الدليل أن الموقف الطبيعي للإسلام والمسلمين من الحضارة الغربية: هو أن يجتهدوا في تحصيل ما أنتجته من النواحي المادية، ويحذروا مما جنته من التمرد على خالق الكون جل وعلا فتصلح لهم الدنيا والآخرة. والمؤسف أن أغلبهم يعكسون القضية، فيأخذون منها الانحطاط الخلقي، والانسلاخ من الدين، والتباعد من طاعة خالق الكون، ولا يحصلون على نتيجة مما فيها من النفع المادي؛ فخسروا الدنيا والآخرة، ذلك هو الخسران المبين.

وما أحسن الدين والدنيا إذا اجتمعا وأقبح الكفر والإفلاس بالرجل/ وقد قدمنا طرفًا نافعًا في كون الدين لا ينافي التقدم المادي

3 2 2

في سورة «بني إسرائيل» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْدَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِى هِ اَقُومُ ﴾ فأغنى ذلك عن إعادته هنا. وقد عرف في تاريخ النبي ﷺ وأصحابه، أنهم كانوا يسعون في التقدم في جميع الميادين مع المحافظة على طاعة خالق السماوات والأرض جل وعلا.

وأظهر الأقوال عندي في معنى العهد في قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَمِ اَتَّخَذَ عِندَ الرَّحْنَنِ عَهْدَا هَنِ ﴾ أن المعنى: أم أعطاه الله عهدًا أنه سيفعل له ذلك، بدليل قوله تعالى في نظيره في سورة «البقرة»: ﴿ قُلُ آتَّخَذَتُمْ عِندَ اللهِ عَهْدًا فَكَن يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَهُ \* . وخير مايفسره به القرآن القرآن. وقيل: العهد المذكور: العمل الصالح. وقيل: شهادة أن لا إله إلا الله.

\* قوله تعالى: ﴿ سَنَكُنْبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدَّا ﴿ وَنَرِثُهُمُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا ﴿ وَنَرِثُهُمْ مَا يَقُولُ وَيَأْلِينَا فَرْدًا ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه سيكتب ما قاله ذلك الكافر افتراء عليه، من أنه يوم القيامة يؤتى مالاً وولدًا مع كفره بالله، وأنه يمد له من العذاب مدًا. قال القرطبي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَنَمُدُ لَمُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا ﴿ فَنَمُدُ لَمُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًا فِق عذاب. وقال الزمخشري في الكشاف: ﴿ وَنَمُدُ لَمُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا ﴿ فِي نَظُولُ له مَن العذابُ ما يستأهله؛ ونعذبه بالنوع الذي يعذب به المستهزئون، أو نزيده من العذاب ونضاعف له من المدد، يقال: مده وأمده بمعنى. وتدل عليه قراءة علي بن أبي طالب رضي الله عنه: (ونُمِد به بالضم وأكد ذلك بالمصدر. وذلك من فرط غضب الله، نعوذ به

من التعرض لما يستوجب غضبه اهـ.

وأصل المدد لغة: الزيادة، ويدل لذلك المعنى قوله تعالى في أكابر الكفار الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله: ﴿ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ اَلْعَذَابِ بِمَاكَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴿ وقوله في الأتباع والمتبوعين: ﴿ قَالَ لِكُلِّ ضِعَفُ وَلَكِن لَا نَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله في الأتباع والمتبوعين:

وقوله في هذه الآية: ﴿ وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ ﴾ أي ما يقول إنه يؤتاه يو القيامة من مال وولد، أي نسلبه منه في الدنيا ما أعطيناه من المال والولد بإهلاكنا إياه. وقيل: نحرمه ما تمناه من المال والولد في الآخرة، ونجعله للمسلمين. ويدل للمعنى الأول قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نُرِثُ ٱلْأَرْضَ وَمَنَ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحَيّ وَقُولُه: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحَيْ وَقُولُه: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحَيْ مَنْ عَلَيْهَا وَإِلْمَا لَقَدْمَ إِيضَاحِه في هذه السورة الكريمة.

وقوله: ﴿ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ﴿ هَ أَي منفردًا لا مال له ولا ولد ولا خدم ولا غير ذلك، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ جِئْتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمُمْ أَوَلَ مَرَّةٍ . . ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةِ فَرْدًا ﴿ يَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةِ فَرْدًا ﴿ يَكُلُّهُمْ عَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةِ فَرْدًا وَإِنَّ ﴾ كما تقدم إيضاحه.

فإن قيل: كيف عبر جل وعلا في هذه الآية الكريمة بحرف التنفيس الدال على الاستقبال في قوله: ﴿سَنَكُنْبُمَايَقُولُ﴾ مع أن ما يقوله الكافر يكتب بلا تأخير؛ بدليل قوله تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ كَا كُنْ مَا اللَّهُ عَتِيدٌ إِنْ ﴾؟.

فالجواب: أن الزمخشري في كشافه تعرض للجواب عن هذا السؤال بما نصه: قلت فيه وجهان: أحدهما: سنظهر له ونعلمه أنا

كتبنا قوله؛ على طريقة قول زائد بن صعصعة الفقعسى:

إذ ما انتسبنا لم تلدني لئيمةٌ ولم تجدي من أن تقري بها بدًا

أي تبين وعلم بالانتساب أني لست بابن لئيمة. والثاني: أن المتوعد يقول للجاني: سوف أنتقم منك، يعنى أنه لا يخل بالانتصار وإن تطاول به الزمان واستأخر، فجردها هنا لمعنى الوعيد اهـ منه بلفظه. إلا أنا زدنا اسم قائل البيت وتكملته.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أنه يكتب ما يقول هذا الكافر ذكر نحوه في مواضع متعددة من كتابه، كقوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُ أَسْرَعُ مَكُراً إِنَّ رُسُلَنَا يَكُنُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴿ ﴾، وقوله ٣٨٦ تعالى: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ / أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَجْوَدُهُمَّ بَكَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْنُبُونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ هَلْنَا كِنَبُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِٱلْحَقِّ ۚ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ سَتُكَنُّبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْعَلُونَ ﴿ ﴾؛ وقوله تعالى: ﴿ سَنَكُمْتُبُ مَا قَالُواْ وَقَنْلَهُمُ ٱلْأَنْ بِيكَآءَ بِغَيْرٍ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ كَلَّا بَلْ تُكَلِّذِبُونَ بِالدِّينِ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنظِينَ ﴿ كِرَامًا كَنبِينَ ﴿ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنْبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيْلَنَنَا مَالِ هَلْذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلَهَأَ ﴾؛ وقوله تعالى : ﴿ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ كِتَبَّا يَلْقَنْهُ مَنشُورًا ١٠٠٠ ٱقْرَأَ كِنَبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ ﴾ ؛ إلى غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ ءَالِهَةَ لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزًّا ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار المتقدم

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿كَلَّ وَجر وردع لهم عن ذلك الظن الفاسد الباطل؛ أي ليس الأمر كذلك! لا تكون المعبودات التي عبدتم من دون الله عزًا لكم، بل تكون بعكس ذلك؛ فيكونون عليكم ضدًا، أي / أعوانًا عليكم في خصومتكم وتكذيبكم والتبرؤ منكم. وأقوال العلماء في الآية تدور حول هذا الذي ذكرنا؛ كقول ابن عباس: ﴿ضِدًّا ﴾ أي أعوانًا. وقول الضحاك: ﴿ضِدًّا ﴾ أي أعداء. وقول قتادة: ﴿ضِدًّا ﴾ أي قرناء في النار يلعن بعضهم أعداء. وكقول ابن عطية: ﴿ضِدًّا ﴾ يجيئهم منهم خلاف ما أملوه فيئول بهم ذلك إلى الذل والهوان، ضد ما أملوه من العز.

وهذا المعنى الذي ذكر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: بينه أيضًا في غير هذا الموضع؛ كقوله: ﴿ وَمَنَ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ

<sup>(</sup>١) بعدها في المطبوعة: «بهم»!.

الأول: أن واو الفاعل في قوله: ﴿ سَيَكُفُرُونَ ﴾ راجعة إلى المعبودات التي كانوا يعبدونها من دون الله. أما العاقل منها فلا إشكال فيه. وأما غير العاقل فالله قادر على أن يخلق له إدراكا يخاطب به من عبدوه ويكفر به بعبادته إياه. ويدل لهذا الوجه قوله تعالى عنهم: ﴿ تَبَرَّأَنَا إِلَيْكُ مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴿ وَإِذَا رَءَا اللَّذِينَ أَشَرَكُوا شُرُكَاءَ هُمْ قَالُوا رَبَّنَا هَتَوُلاً عِشُرَكَا وُنَا اللَّذِينَ كُنَا نَدْعُوا مِن دُونِكُ فَالْقَوَا إِلَيْهِمُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَ نِبُونَ ﴿ وَقَالَ شَرَكُوا شُرَكَا اللَّهِ مُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَ نِبُونَ ﴿ وَقُولُهُ مَا كُنُمُ إِللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ لَكَ نَا عَبُدُونَ ﴿ وَقُولُهُ مِنَا لَكُنُمْ لَكَ فِي إِللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ لَكَ ذِبُونَ فَي وَلِلَّهِ مَا كُنُمْ لَكَ اللَّهِ مَهِ إِللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ لَكَ عَنْ ذَلْكُ مِن الْآياتِ.

الوجه الثاني: أن العابدين هم الذين يكفرون بعبادتهم شركاءهم وينكرونها / ويدل لهذا الوجه قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَمَ تَكُن فِتَنَنُهُمُ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴿ )، وقوله عنهم: ﴿ بَل لَمَّ نَكُن نَدْعُواْ مِن قَبْلُ شَيْعًا. . ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

والقرينة المرجحة للوجه الأول: أن الضمير في قوله: ﴿ وَيَكُونُونَ ﴾ راجع للمعبودات؛ وعليه فرجوع الضمير في: ﴿ سَيَكُفُرُونَ ﴾

للمعبودات أظهر؛ لانسجام الضمائر بعضها مع بعض.

أما على القول الثاني: فإنه يكون ضمير: ﴿سَيَكُفُرُونَ﴾ للعابدين، وتفريق الضمائر خلاف الظاهر. والعلم عند الله تعالى.

وقول من قال من العلماء. إن ﴿ كَلّاً ﴾ في هذه الآية متعلقة بما بعدها لا بما قبلها، وأن المعنى: كلا سيكفرون، أي حقًا سيكفرون بعبادتهم؛ محتمل، ولكن الأول أظهر منه وأرجح، وقائله أكثر. والعلم عند الله تعالى، وفي قوله: ﴿ كَلّاً ﴾ قراءات شاذة تركنا الكلام عليها لشذوذها.

وقوله في هذه الآية: ﴿ لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزّا ﴿ فَهُ الْعَرْ مَعُ الْحَدَافِ الْعَرْ مَعُ الْحَدَافِ الْحَدَافِقُ الْحَدَافِ الْحَدَافِقُ الْحَدَافُ الْحَدَافُ الْحَدَافُ الْحَدَافُولُ الْحَدَافُ الْحَدَافُولُولُولُ الْمُعَالِ الْحَدَافُ الْحَدَافُ الْحَدَافُ الْحَدَافُ الْحَدَاف

ونعتروا بمصدر كثيرا فالتزموا الإفراد والتذكيرا

والإخبار بالمصدر يجري على حكم النعت به. وقوله: ﴿ضِدًا﴾ مفردًا أيضًا أريد به الجمع. قال ابن عطية: لأنه مصدر في الأصل؛ حكاه عنه أبو حيان في البحر. وقال الزمخشري: الضد العون، وحد توحيده قوله عليه السلام: «هم يد على من سواهم» لاتفاق كلمتهم، وأنهم كشيء واحد لفرط تضامنهم وتوافقهم.

\* قوله تعالى: ﴿ أَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ تَوْزُهُمُ أَزًّا ﴿ ﴾.

قوله: ﴿ أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ ﴾ الآية: أي سلطانهم عليهم وقيضناهم لهم؛ / وهذا هو الصواب. خلافًا لمن زعم أن معنى: ﴿ أَرْسَلْنَا الشَّيَطِينَ ﴾ الآية؛ أي خلينا بينهم وبينهم، ولم نعصمهم من

شرهم؛ يقال: أرسلت البعير أي خليته.

وقوله: ﴿ تَوُزُنُهُمُ أَزًا ﴿ ﴾: الأز والهز والاستفزاز بمعنى، ومعناها التهييج وشدة الإزعاج. فقوله: ﴿ تَوُزُهُمُ أَزًا ﴿ كَا اللَّهُ عَلَى الكفر والمعاصي.

وأقوال أهل العلم في الآية راجعة إلى ما ذكرنا: كقول ابن عباس ﴿ تَوُزُهُمُ أَذًا ﴿ كَا اللَّهُ عَبَاسِ ﴿ تَوُزُهُمُ مَا أَذًا ﴿ كَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا ال

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أنه سلط الشياطين على الكافرين، وقيضهم لهم يضلونهم عن الحق بينه في مواضع أخر من كتابه؛ كقوله تعالى: ﴿ وَقَيَّضَّ نَا لَمُمْ قُرَنَآ فَزَيَّنُواْ لَهُمْ مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّمْ يَن نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَنا فَهُو لَهُ قَرِينُ ﴿ وَلِمَا يَصُدُونَهُمْ عَنِ السَيلِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ مَن السَيلِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ مَن السَيلِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَيعًا يَنَمَعْشَرَ الْجِينِ قَدِ السَّتَكَثَرُتُم مِن الآيشِ الآية، وقوله: ﴿ وَإِخْوَنَهُمْ يَمُدُونَهُمْ فِي النِّي ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ ﴾، الآية، وقوله: ﴿ وَإِخْوَنَهُمْ يَمُدُونَهُمْ فِي النِّي ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ ﴾، الله غير ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْهِمَّ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَذَّا ﴿ ﴾.

أهلكناهم؛ والعرب تقول: عجلت عليه بكذا إذا استعجلته منه.

ورُويَ أن المأمون قرأ هذه السورة الكريمة فمر بهذه الآية وعنده جماعة من الفقهاء؛ فأشار إلى ابن السماك أن يعظه. فقال: إذا كانت الأنفاس بالعدد، ولم يكن لها مدد، فما أسرع ما تنفد.

والأظهر في الآية هو ما ذكرنا من أن العد المذكور عد الأعوام والأيام والشهور من الأجل المحدد.

وقال بعض أهل العلم: هو عد أنفاسهم؛ كما أشار إليه ابن السماك في موعظته للمأمون التي ذكرنا إن صح ذلك. وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه كان إذا قرأها بكى وقال: آخر العدد خروج نفسك، آخر العدد: دخول قبرك.

وقال بعض أهل العلم: ﴿ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًّا ﴿ إِنَّهَا نَعَد

أعمالهم لنجازيهم عليها، والظاهر هو ما قدمنا. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْنِنِ وَفْدًا ﴿ وَنَسُوقُ اللَّهُ مِنْ إِلَى جَهَنَمَ وَزِدًا ﴿ وَنَسُوقُ اللَّهُ مِن إِلَى جَهَنَّمَ وَزِدًا ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن المتقين الذين كانوا يتقونه في دار الدنيا بامتثال أمره واجتناب نهيه يحشرون إليه يوم القيامة في حال كونهم وفدًا. والوفد على التحقيق: جمع وافد كصاحب وصَحْب، وراكب / وركْب. وقدمنا في سورة «النحل» أن التحقيق أن «الفَعْل» بفتح فسكون من صيغ جموع الكثرة للفاعل وصفًا، وبينا شواهد ذلك من العربية، وإن أغفله الصرفيون. والوافد: من يأتي إلى الملك مثلاً في أمر له شأن. وجمهور المفسرين على أن معنى قوله: ﴿وَفَدًا ﴿ وَفَدَا ﴿ وَفَدَا الله على مراكب الدار العلماء يقول: هم ركبان على نجائب من نور من مراكب الدار الآخرة. وبعضهم يقول: يحشرون ركبانًا على صور من أعمالهم الصالحة في الدنيا في غاية الحسن وطيب الرائحة.

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: قال ابن أبي حاتم حدثنا أبو سعيد الأشج، حدثنا ابن خالد عن عمرو بن قيس الملائي عن ابن مرزوق ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْنِ وَفَدًا ﴿ يَ الله قبل المؤمن عند خروجه من قبره أحسن صورة رآها وأطيبها ريحًا، فيقول: من أنت؟ فيقول: أما تعرفني؟ فيقول: لا إلا أن الله قد طيب ريحك، وحسن وجهك، فيقول: أنا عملك الصالح، وهكذا كنت في الدنيا حسن العمل طيبه، فطالما ركبتك

في الدنيا فهلم اركبني. فذلك قوله: ﴿ يَوْمَ نَعَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ﴿ ﴾. وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس ﴿ يَوْمَ نَحَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَينِ وَفَدًا ﴿ ﴾ قال: ركبانًا. وقال ابن جرير: حدثني ابن المثنى، حدثني ابن مهدي، عن سعيد، عن إسماعيل عن رجل عن أبى هريرة ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفْدًا ﴿ ﴾ قال: على الإبل. وقال ابن جريج: على النجائب. وقال الثوري: على الإبل النوق. وقال قتادة: ﴿ يَوْمَ نَعَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ﴿ ﴾ قال: إلى الجنة. وقال عبدالله بن الإمام أحمد في مسند أبيه: حدثنا سويد بن سعيد، أخبرنا علي بن مسهر عن عبدالرحمن بن إسحاق، حدثنا النعمان ابن سعيد قال: كنا جلوسًا عند على رضي الله عنه فقرأ هذه الآية: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ﴿ ﴾ قال: والله ما على أرجلهم يحشرون. ولا يحشر الوفد على أرجلهم، ولكن بنوق لم ير الخلائق مثلها، عليها رحائل من ذهب فيركبون عليها حتى يضربوا أبواب الجنة. وهكذا رواه ابن أبي حاتم، وابن جرير من حديث / عبدالرحمن بن إسحاق المدني به، وزاد: عليها رحائل من ذهب، وأزمتها الزبرجد..، والباقي مثله. وروى ابن أبي حاتم هنا حديثًا غريبًا جدًا مرفوعًا عن علي قال: حدثنا أبي، حدثنا أبو غسان مالك بن إسماعيل النهدى، حدثنا سلمة بن جعفر البجلي، سمعت أبا معاذ البصري يقول: إن عليًا كان ذات يوم عند رسول الله ﷺ فقرأ هذه الآية: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفَدًا ﴿ ﴾ فقال: ما أظن الوفد إلا الركب يا رسول الله (ﷺ)؟ فقال النبي ﷺ: «والذي نفسي بيده، إنهم إذا خرجوا من قبورهم يستقبلون أو يؤتون بنوق بيض لها أجنحة وعليها رحائل الذهب، شرك نعالهم نور

يتلألأ، كل خطوة منها مد البصر، فينتهون إلى شجرة ينبع من أصلها عينان فيشربون من إحداهما فتغسل مافي بطونهم من دنس، ويغتسلون من الأخرى فلا تشعث أبشارهم ولا أشعارهم بعدها أبدًا، وتجري عليهم نضرة النعيم فينتهون أو فيأتون باب الجنة فإذا حلقة من ياقوت حمراء على صفائح الذهب؛ فيضربون بالحلقة على الصفحة فيسمع لها طنين يا علي؛ فيبلغ كل حوراء أن زوجها قد أقبل فتبعث قيمها ليفتح له فإذا رآه خر له (قال سلمة: أراه قال ساجدًا) فيقول ارفع رأسك فإنما أنا قيمك وكلت بأمرك، فيتبعه ويقفوا أثره فتستخفّ الحوراء العجلة فتخرج من خيام الدر والياقوت حتى تعتنقه. . » إلى آخر الحديث بطوله. وفي آخر السياق: هكذا وقع في هذه الرواية مرفوعًا. وقد رويناه في المقدمات من كلام على رضى الله عنه، وهو أشبه بالصحة. والله أعلم. وركوبهم المذكور إنما يكون من المحشر إلى الجنة، أما من القبر فالظاهر أنهم يحشرون مشاة؛ بدليل حديث ابن عباس الدال على أنهم يحشرون حفاة عراة غرلاً. هذا هو الظاهر وجزم به القرطبي. والله تعالى أعلم.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدَا﴾ السَّوق معروف. والمجرمون: جمع تصحيح للمجرم، وهو اسم فاعل الإجرام. / والإجرام: ارتكاب الجريمة، وهي الذنب الذي يستحق صاحبه به النكال والعذاب. ولم يأت الإجرام في القرآن إلا من «أجرم» الرباعي على وزن «أفعل». ويجوز إتيانه في اللغة بصيغة الثلاثي فتقول: جَرَم يجرم، كضرب يضرب؛ والفاعل منه جارم، والمفعول مجروم، كما هو ظاهر، ومنه قول عمرو بن

البرَّاقة النَّهمي:

وننصر مولانا ونعلم أنه كما الناس مجروم عليه وجارم

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿وِرْدَا ﴿ كَا اللهِ أَي عَطَاشًا. وأصل الورد: الإتيان إلى الماء لا يكون إلا من العطش أطلق هنا اسم الورد على الجماعة العطاش، أعاذنا الله والمسلمين من العطش في الآخرة والدنيا. ومن إطلاق الورد على المسير إلى الماء قول الراجز يخاطب ناقته:

رِدِي رِدِي وِرْدَ قطاةٍ صمَّا كُدْرِيَّةٍ أُعجَبَها بَوْدُ المَا

واختلف العلماء في العامل الناصب لقوله: ﴿ يَوْمَ غَشُرُ النَّمَةِ قِينَ ﴾ فقيل منصوب بـ ﴿ يَمْلِكُونَ ﴾ بعده؛ أي لا يملكون الشفاعة يوم نحشر المتقين. واختاره أبو حيان في البحر. وقيل: منصوب بـ «اذكر» أو احذر مقدرًا. وفيه أقوال غير ذلك.

وهذا الذي تضمنته هذه الآية الكريمة جاء مبينًا في غير هذا الموضع كقوله تعالى في سورة «الزمر»: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًّ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتُ أَبُوابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهَا آلَمَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَنَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنَ مِنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَنَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنَ مِنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ وَلُكِنَ حَقَّتُ كِلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ إِنِّ قِيلَ ٱدْخُلُوا أَبُونَ جَهَنَّمَ حَلِدِينَ فِيهَا فَيْقَلَ مَثْوَى ٱلْمُتَكِيِّرِينَ فِيهَا فَقِلَ هَدُهُ وَيَنْهُا سَلَامُ عَلَيْكُمُ إِلَى ٱلْجَنَّةِ رُمَرًا وَقِلَ هَدُمْ خَزَنَهُا سَلَامُ عَلَيْكُمُ طِبْتُمْ طَبْتُمْ فَيَتَكُمْ طِبْتُمْ فَاتُوهَا خَلِدِينَ فِيهَا فَقَالَ هَالَهُ مَنْ خَزَنَهُا سَلَامُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ طِبْتُمْ فَاتَدَابُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ فَيَالَكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْنَ عَنْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا لَهُ عَلَيْكُمُ عَلِيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَل

\* قوله تعالى: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ

٢٩٤ عَهْدُ اللهُ

قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يكون في الآية وجهان أو أوجه من التفسير كلها حق، وكل واحد منها يشهد له قرآن، فإنا نذكر الجميع وأدلته من كتاب الله تعالى لأنه كله حق، فإذا علمت ذلك فاعلم أن هذه الآية الكريمة من ذلك النوع. قال بعض أهل العلم: الواو في قوله: ﴿ وَنَسُوقُ لاَ يَمْلِكُونَ ﴾ راجعة إلى ﴿ ٱلْمُجْمِينَ ﴾ المذكورين في قوله: ﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ ﴾ أي لا يملك المجرمون الشفاعة، أي لا يستحقون أن يشفع فيهم شافع يخلصهم مما هم فيه من الهول والعذاب.

وهذا الوجه من التفسير تشهد له آيات من كتاب الله؛ كقوله تعالى: ﴿ فَمَا لَنَا مِن الله؛ كقوله تعالى: ﴿ فَمَا لَنَا مِن الله عَلَى: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَا صَدِيقٍ مِمِيمٍ ﴿ فَهَا لَنَا مِن اللّهِ عِنْ اللّهِ عَلَى اللّهَ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وهذا الوجه يفهم منه بالأحرى أن المجرمين لا يشفعون في غيرهم؛ لأنهم إذا كانوا لا يستحقون أن يشفع فيهم غيرهم لكفرهم فشفاعتهم في غيرهم ممنوعة من باب أولى. وعلى كون الواو في لأيملكون راجعة إلى ﴿ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ فالاستثناء منقطع و ﴿ مَنِ ﴾ في محل نصب. والمعنى: لكن من اتخذ عند الرحمن عهدًا يملكون الشفاعة، أي بتمليك الله إياهم وإذنه لهم فيها. فيملكها الشافعون

بِمَا ذَكَرِنَا، ويستحقها به المشفوع لهم، قال تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾، يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾، وقال: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾، وقال: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ وَقَال: ﴿ وَلَا يَشْفَعُنُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَىٰ فَنَى السَّمَوَتِ لَا تُغْفِي شَفَعَنُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَىٰ فَى السَّمَوَتِ لَا تُغْفِي شَفَعَنُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ

وقال بعض أهل العلم: الواو في قوله: ﴿ لَّا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ ﴾ راجعة إلى «المتقين والمجرمين» جميعًا المذكورين في قوله: ﴿ يَوْمَ نَعَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدَا ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴿ ﴾ وعليه فالاستثناء في قوله: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَينِ عَهْدًا ﴿ ﴾: متصل. و ﴿ مَنِ ﴾ بدل من الواو في / ﴿ لَّا يَمْلِكُونَ ﴾ أي لا يملك من جميعهم أحد الشفاعة إلا من اتخذ عند الرحمن عهدًا وهم المؤمنون. والعهد: العمل الصالح. والقول بأنه لا إلله إلا الله وغيره من الأقوال يدخل في ذلك؛ أي إلا المؤمنون فإنهم يشفع بعضهم في بعض، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَيِذِ لَّا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ وَرَضِيَ لَهُمْ قَوْلًا ﴿ ﴾. وقد بين تعالى في مواضع أخر: أن المعبودات التي يعبدونها من دون الله لا تملك الشفاعة، وأن من شهد بالحق يملكها بإذن الله له في ذلك، وهو قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ ﴾ الآية: أي لكن من شهد بالحق يشفع بإذن الله له في ذلك. وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُبْلِسُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُم مِّن شُرَكِآ بِهِمْ شُفَعَتَوُّا ﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿ وَيَـقُولُونَ هَتَوُلاَءِ شُفَعَتُونًا عِنـدَ ٱللَّهِ قُلْ أَتُنَيِّتُونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعُلَمُ ﴾ الآية. والأحاديث في الشفاعة وأنواعها كثيرة معروفة. والعلم عند الله تعالى.

وفي إعراب جملة ﴿ لَّا يَمْلِكُونَ ﴾ وجهان: الأول: أنها حالية؛

أي: نسوق المجرمين إلى جهنم في حال كونهم لا يملكون الشفاعة. أو نحشر المتقين ونسوق المجرمين في حال كونهم لا يملكون الشفاعة إلا من اتخذ منهم عند الرحمن عهدًا. والثاني: أنها مستأنفة للإخبار، حكاه أبو حيان في البحر. ومن أقوال العلماء في العهد المذكور في الآية: أنه المحافظة على الصلوات الخمس، واستدل من قال ذلك بحديث عبادة بن الصامت الذي قدمنا الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَكُ مِنْ بَعْدِمْ خَلْفُ ﴾.

وقال بعضهم: العهد المذكور: هو أن يقول العبد كل صباح ومساء: اللهم فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة إني أعهد إليك في هذه الحياة بأني أشهد أن لا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك، وأن محمدًا عبدك ورسولك، فلا تكلني إلى نفسى؛ فإنك إن تكلني إلى نفسي تباعدني من الخير وتقربني من الشر، وإني لا أثق إلا برحمتك، فاجعل لي عندك عهدًا توفينيه يوم القيامة؛ إنك لا تخلف الميعاد. فإذا قال ذلك طبع الله عليها طابعًا ووضعها / تحت العرش، فإذا كان يوم القيامة نادى مناد: أين الذين لهم عند الله عهد؟ فيقوم فيدخل الجنة. انتهى. ذكره القرطبي بهذا اللفظ مرفوعًا عن ابن مسعود. وذكر صاحب الدر المنثور أنه أخرجه ابن أبي شيبة، وابن أبي حاتم، والطبراني، والحاكم وصححه، وابن مردويه عن ابن مسعود موقوفًا عليه، وليس فيه قوله: فإذا قال ذلك إلخ. وذكر صاحب الدر المنثور أيضًا: أن الحكيم الترمذي أخرج نحوه مرفوعًا عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه. والظاهر أن المرفوع لا يصح. والذي يظهر لي أن العهد في الآية يشمل الإيمان بالله وامتثال أمره واجتناب نهيه. خلافًا لمن

زعم أن العهد في الآية كقول العرب: عَهد الأمير إلى فلان بكذا؛ أي أمره به. أي لا يشفع إلا من أمره الله بالشفاعة. فهذا القول ليس صحيحًا في المراد بالآية وإن كان صحيحًا في نفسه. وقد دلت على صحته آيات من كتاب الله؛ كقوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلّا بِإِذِنهِ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَكُم مِن مَلكِ فِي السَّمَوَتِ لا تُغْنِي شَفَعُ الشَّمَوَتِ لا تُغْنِي السَّمَوَتِ لا تُغْنِي اللَّهُ لِمَن اللهُ لِمَن أَذِن اللهُ لِمَن أَذِن اللهُ لِمَن أَذِن اللهُ لِمَن أَذِن اللهُ إلى مَن أَذِن اللهُ اللهِ اللهِ على الآيات التي بمعناها في القرآن في مواضع متعددة ، فأغنى ذلك عن إعادته هنا .

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ وَدًا إِنَّ ﴾ .

قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يذكر في القرآن لفظ عام ثم يصرح في بعض المواضع بدخول بعض أفراد ذلك العام فيه، وقد قدمنا أمثلة متعددة لذلك. فإذا علمت ذلك فاعلم أنه جل وعلا في هذه الآية الكريمة ذكر أنه سيجعل لعباده المؤمنين الذين يعملون الصالحات ودًا؛ أي محبة في قلوب عباده. وقد صرح في موضع آخر بدخول نبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام في هذا العموم، وذلك في قوله: / ﴿ وَٱلْقَيَتُ عَلَيْكَ عَبَّةً مِّنِي ﴾ الآية. وفي حديث أبي هريرة المتفق عليه عن النبي عليه أنه قال: "إن الله إذا أحب عبدًا دعا جبريل فقال يا جبريل إني أحب فلانًا فأحبه، قال: فيحبه جبريل،

ثم ينادي في أهل السماء: إن الله يحب فلانًا فأحبوه، قال: فيحبه أهل السماء، ثم يوضع له القبول في الأرض. وإن الله إذا أبغض عبدًا دعا جبريل، فقال: يا جبريل إني أبغض فلانًا فأبغضه، قال: فيبغضه جبريل، ثم ينادي في أهل السماء: إن الله يبغض فلانًا فأبغضوه، قال: فيبغضه أهل السماء، ثم يوضع له البغضاء في الأرض» اهه.

\* قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَنَكُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لَٰذًا ﴿ ﴾ .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِتُبَشِّـرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ الآية. قد أوضحنا الآيات الدالة عليه في سورة «الكهف» وغيرها فأغنى ذلك عن إعادته / هنا. وأظهر الأقوال في قوله: ﴿ لُّمُّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ 491 جمع الألد، وهو شديد الخصومة؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ أَلَدُّ ٱلْخِصَامِ ﴿ ﴾، وقول الشاعر:

> أبيتُ نجيًّا للهموم كأنني أخاصم أقوامًا ذوي جدل لُدًّا \* قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنِ هَلْ يَحِشُ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴿ ﴾.

> ﴿ وَكُمْ أَهۡلَكُنَّا﴾ في هذه الآية الكريمة هي الخبرية، وهي في محل نصب لأنها مفعول ﴿ أَهَلَكُنَا ﴾؛ و ﴿ مِّن ﴾ هي المبينة لـ ﴿ وَكُمْ ﴾ كما تقدم إيضاحه.

> وقوله: ﴿ هَلَ تُحِسُّ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ ﴾ أي هل ترى أحدًا منهم، أو تشعر به، أو تجده ﴿ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴿ ﴾ أي صوتًا. وأصل الركز: الصوت الخفي؛ ومنه ركز الرمح: إذا غيب طرفه وأخفاه في الأرض. ومنه الركاز: وهو دفن جاهلي مغيب بالدفن في الأرض. ومن إطلاق الركز على الصوت قول لبيد في معلقته:

> فتوجست ركْز الأنيس فراعها عن ظهر غيب والأنيسُ سَقامها وقول طرفة في معلقته:

> لركْز خفيٍّ أو لصوت مندد وصادقتا سَمْع التوجّس للسُّري وقول ذي الرمة:

إذا توجس رِكزًا مقفر ندس بنبأة الصوت ما في سمعه كذب

والاستفهام في قوله: ﴿ هَلَ ﴾ يراد به النفي. والمعنى: أهلكنا كثيرًا من الأمم الماضية فما ترى منهم أحد ولا تسمع لهم صوتًا. وما ذكره في هذه الآية من عدم رؤية أشخاصهم، وعدم سماع أصواتهم؛ ذكر بعضه في غير هذا الموضع؛ كقوله في عاد: ﴿ فَهَلَ تَرَىٰ لَهُم مِّنَ بَاقِيكةٍ ﴿ ﴾ وقوله فيهم: ﴿ فَأَصَّبَحُوا لَا يُرَىٰ إِلَا مَسَكِنُهُم ﴾ ، وقوله: ﴿ فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُننها وَهِي ظَالِمَةٌ فَهِي خَاوِيكةٌ عَلَى عُرُوشِها وَيِرْمُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ ﴿ ) ، إلى غير ذلك من الآيات.

\* \* \*

499

## ر بنس أِللْهُ ٱلنَّمْ النَّهْ النَّهُ النَّالُ النَّهُ النَّامُ النَّمُ النَّامُ النَّامُ

\* قوله تعالى: ﴿ طه ﴿ فَهُ أَظْهُرُ الأقوالُ فيه عندي: أنه من الحروف المقطعة في أوائل السور، ويدل لذلك أن الطاء والهاء المذكورتين في فاتحة هذه السور، جاءتا في مواضع أخر لا نزاع فيها في أنهما من الحروف المقطعة. أما الطاء ففي فاتحة «الشعراء»: ﴿ طَسَرَ ﴾ وفاتحة «النمل»: ﴿ طَسَرٌ ﴾؛ وفاتحة «القصص» وأما الهاء ففي فاتحة «مريم» في قوله تعالى: ﴿ كَهِيعَصَ ﴿ فَي وقد قدمنا الكلام مستوفى على الحروف المقطعة في أول سورة «هود» وخير ما يفسر به القرآن القرآن.

وقال بعض أهل العلم: قوله ﴿طه ﴿ عناه: يا رجل. قالوا: وهي لغة بني عك بن عدنان، وبني طيء، وبني عكل، قالوا: لو قلت لرجل من بني عك: يا رجل، لم يفهم أنك تناديه حتى تقول: طه، ومنه قول متمم بن نويرة التميمي:

دعوت بطه في القتال فلم يجب فخفت عليه أن يكون موائلا

ويروى: مزايلا؛ وقال عبدالله بن عمرو: معنى (طه) بلغة عك: يا حبيبي، ذكره الغزنوي. وقال قطرب: هو بلغة طيء، وأنشد ليزيد بن المهلهل:

إن السفاهة طه في شمائلكم لا بارك الله في القوم الملاعين

ويروى:

٤٠٠ إن السفاهة طه من خلائقكم لا قدس الله أرواح الملاعين/

وممن روى عنه أن معنى ﴿ طه ﴿ يَا رَجَل، ابن عباس ومجاهد وعكرمة وسعيد بن جبير وعطاء ومحمد بن كعب وأبو مالك وعطية العوفي والحسن وقتادة والضحاك والسدي وابن أبزى وغيرهم، كما نقله عنهم ابن كثير وغيره. وذكر القاضي عياض في الشفاء عن الربيع بن أنس قال: كان النبي عني إذا صلى قام على رجل ورفع الأخرى، فأنزل الله ﴿ طه ﴿ يَهُ يعني طأ الأرض بقدميك يا محمد. وعلى هذا القول فالهاء مبدلة من الهمزة، والهمزة خففت بإبدالها ألفا كقول الفرزدق:

راحت بمسلمة البغال عشية فارعى فزارة لا هَناك المرتع(١)

ثم بنى عليه الأمر والهاء للسكت. ولا يخفى ما في هذا القول من التعسف والبعد عن الظاهر.

وفي قوله: ﴿ طه ﴿ ﴾ أقوال أخر ضعيفة، كالقول بأنه من أسماء النبي عَلَيْهِ. والقول بأن الطاء من الطهارة، والهاء من الهداية، يقول لنبيه: يا طاهرًا من الذنوب، يا هادي الخلق إلى علام الغيوب، وغير ذلك من الأقوال الضعيفة. والصواب إن شاء الله في الآية هو ما صدَّرْنا به، ودل عليه القرآن في مواضع أخر.

\* قوله تعالى: ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>۱) رواية البيت كما في ديوانه ص٥٠٨: ومضت لمسلمة الركاب مودعا: فارعى. الخ.

٤٠١

في قوله تعالى: ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴿ ﴾ وجهان من التفسير، وكلاهما يشهد له قرآن:

الأول: أن المعنى: ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى؛ أي لتتعب التعب الشديد بفرط تأسفك عليهم وعلى كفرهم؛ وتحسرك على أن يؤمنوا. وهذا الوجه جاءت بنحوه آيات كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ فَلَا نَذْهُبُ نَفْشُكَ عَلَيْمٍ حَسَرَتٍ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْ خِعُ نَفْسَكَ عَلَى ءَاثْرِهِمْ إِن لَدَّ يُؤْمِنُوا / بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴿ )، وقوله: ﴿ لَعَلَكَ بَنْ خُعُ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴿ ) \* والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا، وقد قدمنا كثيرًا منها في مواضع من هذا الكتاب المبارك.

الوجه الثاني: أنه على بالليل حتى تورمت قدماه، فأنزل الله ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ اَلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴿ ﴾ أي تنهك نفسك بالعبادة وتذيقها المشقة الفادحة؛ وما بعثناك إلا بالحنيفية السمحة. وهذا الوجه تدل له ظواهر آيات من كتاب الله، كقوله: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾، وقوله: ﴿ يُرِيدُ اللهُ يِكُمُ النُسْتَرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْمُسْرَ ﴾. والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

ويفهم من قوله: ﴿ لِتَشْقَى ﴾ أنه أنزل عليه ليسعد؛ كما يدل له الحديث الصحيح: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين» وقد روى الطبراني عن ثعلبة بن الحكم رضي الله عنه، عن النبي ﷺ: أن الله يقول للعلماء يوم القيامة: «إني لم أجعل علمي وحكمتي فيكم إلا وأنا أريد أن أغفر لكم على ما كان منكم ولا أبالي». وقال ابن كثير: إن إسناده جيد، ويشبه معنى الآية على هذا القول الأخير قوله تعالى: ﴿ فَأَقْرَا مُا تَيَسَرَ مِنْهُ ﴾ الآية. وأصل الشقاء في لغة قوله تعالى: ﴿ فَأَقْرَا مَا تَيَسَرَ مِنْهُ ﴾ الآية. وأصل الشقاء في لغة

العرب: العناء والتعب، ومنه قول أبي الطيب:

ذو العقل يشقى في النعيم بعقله وأخو الجهالة في الشقاوة ينعم ومنه قوله تعالى: ﴿ فَلَا يُخْرِجَنَّكُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَحَ شَيَكَ ﴿ .

\* وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا نَذْكِرَةُ لِّمَن يَخْشَىٰ ﴿ ﴾.

أظهر الأقوال فيه: أنه مفعول لأجله، أي ما أنزلنا عليك القرآن إلا تذكرة، أي إلا لأجل التذكرة لمن يخشى الله ويخاف عذابه. والتذكرة: الموعظة التي تلين لها القلوب؛ فتمتثل أمر الله، وتجتنب نهيه. وخص بالتذكرة من يخشى دون غيرهم؛ لأنهم هم المنتفعون بها، كقوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرْ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِنَّمَا لُنَذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِى ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِّ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَلُهَا ﴿ ﴾. فالتخصيص المذكور / في الآيات بمن تنفع فيهم الذكرى لأنهم هم المنتفعون بها دون غيرهم. وما ذكره هنا من أنه ما أنزل القرآن إلا للتذكرة، بينه في غير هذا الموضع كقوله: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ قُل لَّا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًّا إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْمَاكُمِينَ ﴿ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات. وإعراب: ﴿ إِلَّا نَذُكِرَةً ﴾ بأنه بدل من ﴿ لِتَشْقَىٰ ۞ لا يصح ؛ لأن التذكرة ليست بشقاء. وإعرابه مفعولاً مطلقًا أيضًا غير ظاهر. وقال الزمخشري في الكشاف: ﴿ مَا آنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴿ لِلَّا لَذَكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ﴿ ﴾: ما أنزلنا علىك هذا المتعب الشاق إلا ليكون تذكرة. وعلى هذا الوجه يجوز أن يكون ﴿ نُذْكِرَةً ﴾ حالاً ومفعولاً له.

\* قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلًا مِّمَّنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمَوْتِ ٱلْعُلَى ﴿ ﴾.

8.4

في قوله: ﴿ تَنْزِيلًا ﴾ أوجه كثيرة من الإعراب ذكرها المفسرون. وأظهرها عندي: أنه مفعول مطلق، منصوب بـ «نزّل» مضمرة دل عليها قوله: ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴿ ﴾ أي نزّله الله تنزيلاً ﴿ مِمّنَ خَلَقَ الْأَرْضَ ﴾ الآية، أي فليس بشعر ولا كهانة، ولا سحر ولا أساطير الأولين، كما دل لهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَبِقُولِ شَاعِرً قَلِيلًا مَّا نُوْمِنُونَ ﴿ وَمَا هُوبِقُولِ كَاهِنَ قَلِيلًا مَّا نُذَكّرُونَ ﴿ فَنَالُمُ مِن رَبِ العالمين كثيرة جدًا والآيات المصرحة بأن القرآن منزل من رب العالمين كثيرة جدًا الكِنْكِ مِن اللهِ الْعَزِيزِ الْمُكِيدِ ﴾، وقوله: ﴿ تَنزِيلُ مِن الرَّمْنِ الرَّحِيدِ ﴾، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا.

\* قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ﴾.

تقدم إيضاح الآيات الموضحة لهذه الآية وأمثالها في القرآن في سورة «الأعراف» مستوفى. فأغنى عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقُولِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴿ ﴾.

خاطب الله نبيه على في هذه الآية الكريمة بأنه: إن يجهر / بالقول أي: يقُلْه جهرة في غير خفاء، فإنه جل وعلا يعلم السر وما هو أخفى من السر. وهذا المعنى الذي أشار إليه هنا ذكره في مواضع أخر، كقوله: ﴿ وَأَسِرُّواْ قَوْلَكُمْ أَوِ الجَهَرُواْ بِيَّ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُودِ ﴾، وقوله: ﴿ وَاللّهُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعَلِنُونَ إِنَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ السِّرَ فِي السَّمَوَتِ يَعْلَمُ إِللّهُ النّبِي يَعْلَمُ السِّرَ فِي السَّمَوَتِ وَاللّهُ الذّي اللّه الذي عير ذلك من الآيات.

وفي المراد بقوله في هذه الآية: ﴿ وَأَخْفَى ﴿ ﴾ أوجه معروفة

كلها حق ويشهد لها قرآن. قال بعض أهل العلم ﴿ يَعْلَمُ ٱلبِّرَ ﴾ : أي ويعلم ما هو أخفى من السر، ما قاله العبد سرًا ﴿ وَأَخْفَى ﴿ كُمَا قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا وهو ما توسوس به نفسه ؛ كما قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسوس به نفسه ﴿ وَأَخْفَى ﴿ كَنَا العلم : ﴿ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلبِّرَ ﴾ : أي ما توسوس به نفسه ﴿ وَأَخْفَى ﴿ كَنَا مَن ذلك ، وهو ما علم الله أن الإنسان سيفعله قبل أن يعلم الإنسان أنه فاعله ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَمْ أَعْمَلُ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَمِلُونَ ﴿ كَنَا وَكُمْ أَعْمَلُ مِن دُلكَ ، وَكَا تَعْلَمُ اللهُ أَنْ الإنسان اليوم وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَةً فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ فَلا تَعْلَى اللهِ مَا يَسْرِهُ الإنسان اليوم وما سيسره غدًا . والعبد لا يعلم ما في غد ، كما قال زهير في معلقته :

وأعلمُ علم اليوم والأمسِ قبلَه ولكنِّني عن عِلْم ما في غدٍ عَمِ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَخَفَى ﴿ ﴾ صيغة تفضيل كما بينا، أي ويعلم ما هو أخفى من السر. وقول من قال: إن ﴿ وَأَخْفَى ﴿ ﴾ فعل ماض بمعنى أنه يعلم سر الخلق، وأخفى عنهم ما يعلمه هو؛ كقوله: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيَّدِ بِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴿ يَ مَا لَا يَخْفَى .

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ ﴾ أي فلا حاجة لك إلى الجهر بالدعاء ونحوه، كما قال تعالى: ﴿ وَاذْكُر رَبَّكَ تَعَلَمُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَاذْكُر رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ / الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ الآية. ويوضح في نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ / الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ الآية. ويوضح هذا المعنى الحديث الصحيح؛ لأن النبي على الله المعنى الحديث الصحيح؛

رفعوا أصواتهم بالتكبير قال ﷺ: «أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، إنما تدعون سميعًا بصيرًا، إن الذي تدعون أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته».

## \* قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه المعبود وحده، وأن له الأسماء الحسنى. وبين أنه المعبود وحده في آيات لا يمكن حصرها لكثرتها، كقوله: ﴿ اللَّهُ لا ٓ إِلَهَ إِلَّا هُو ۗ الْعَيُّ الْقَيُّومُ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُ لا ٓ إِلَهَ إِلَّا هُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وبين في مواضع أخر أن له الأسماء الحسنى، وزاد في بعض المواضع الأمر بدعائه بها، كقوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا وَقُولُهُ اللّهُ أَوِ آدْعُواْ ٱلرَّحْمَانُ أَيَّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ الْمُسْمَاءُ وقوله: ﴿ قَلِ ٱدْعُواْ ٱللّهَ أَوِ آدْعُواْ ٱلرَّحْمَانُ أَيَّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ وقو الله عَمْدُونَ ﴿ وَزَادُ فِي مُوضِع آخر تهديد من ألحد في أسمائه؛ وهو قوله: ﴿ وَذَرُواْ ٱلّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَةِ بِدَّ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾.

قال بعض العلماء: ومن إلحادهم في أسمائه أنهم اشتقوا العُزَّى من اسم العزيز، واللات من اسم الله. وفي الحديث الصحيح عن النبي ﷺ: "إن لله تسعة وتسعين اسمًا مائة إلا واحدًا، من أحصاها دخل الجنة». وقد دل بعض الأحاديث على أن من أسمائه جل وعلا ما استأثر به ولم يعلمه خلقه، كحديث: "أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك» الحديث. وقوله: ﴿ المَّفْتُ مِنْ ﴾ تأنيث الأحسن، وإنما وصف أسماءه جل وعلا بلفظ المؤنث المفرد؛ لأن جمع التكسير مطلقًا وجمع المؤنث السالم

يجريان مجرى المؤنثة الواحدة المجازية التأنيث، كما أشار له في ٤٠٥ الخلاصة بقوله /:

والتاءُ مع جمع سوى السالمِ مِن مذكّرِ كالتاءِ مع إحدى اللّبِن ونظير قوله هنا: ﴿ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴿ ﴾ من وصف الجمع بلفظ المفرد المؤنث قوله: ﴿ مِنْ اَيْتِنَا ٱلْكُبْرَى ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ مَنَارِبُ أَخْرَىٰ ﴿ ﴾ ،

\* وقوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ . . ﴾ الآيات. قد بينا الآيات الموضحة لها في سورة «مريم» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبَنَهُ نَجِيًا ﴾ فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ وَٱحْلُلْ عُقَدَةً مِّن لِّسَانِيٰ ﴿ كَا يَفْقَهُواْ قَوْلِي ﴿ ﴾ .

قال بعض العلماء: دل قوله: ﴿ عُقَدَةٌ مِن لِسَانِيْ ﴿ ثَبَ التنكير والإفراد، وإتباعه لذلك بقوله: ﴿ يَفْقَهُواْ فَوْلِى ﴿ عَلَى أَنه لم يسأل إزالة جميع ما بلسانه من العقد، بل سأل إزالة بعضها الذي يحصل بإزالته فهم كلامه مع بقاء بعضها. وهذا المفهوم دلت عليه آيات أخر، كقوله تعالى عنه: ﴿ وَأَخِي هَنُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا ﴾ الآية، وقوله تعالى عن فرعون: ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا اللّذِي هُو مَهِينٌ وَلَا يكادُ وَلَا يكادُ مُونَ هَون في موسى، فيه أن فرعون معروف بالكذب والبهتان. والعلم عند الله تعالى.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه مَنَّ على موسى مرة أخرى قبل مُنِّهِ عليه بالرسالة ورسالة أخيه معه، وذلك بإنجائه من فرعون وهو صغير، إذ أوحى إلى أمه، أي: ألهمها وقذف في قلبها، وقال بعضهم: هي رؤيا منام. وقال بعضهم: أوحى إليها ذلك بواسطة ملك كلَّمها بذلك. ولا يلزم من الإيحاء في أمر خاص أن يكون الموحى إليه نبيًا، و ﴿ أَنِ ﴾ في قوله: ﴿ أَنِ ٱقْذِفِيهِ ﴾ هي المفسرة؛ لأن الإيحاء فيه معنى القول دون حروفه. والتعبير بالموصول في قوله: ﴿ مَا يُوحَى ﴿ إِنَّ ﴾ للدلالة على تعظيم شأن الأمر المذكور، / كقوله: ﴿ فَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْيَمِّ مَاغَشِيَهُمْ ۞ ﴾، وقوله: ﴿ فَأَوْحَىَ ٤٠٦ إِلَىٰ عَبْدِهِـ مَا ٓ أَوْجَك ۞ ﴾ والتابوت: الصندوق. واليم: البحر. والساحل: شاطىء البحر. والبحر المذكور: نيل مصر. والقذف: الإلقاء والوضع، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ ﴾. ومعنى ﴿ أَنِ ٱقْذِفِيهِ فِي ٱلتَّابُوتِ﴾ أي ضعيه في الصندوق. والضمير في قوله: ﴿ أَنِ ٱتَّذِفِيهِ ﴾ راجع إلى موسى بلا خلاف. وأما الضمير في قوله: ﴿ فَٱقْذِفِيهِ فِي ٱلْمَرِّ ﴾ وقوله: ﴿ فَلْيُلْقِهِ ﴾ فقيل: راجع إلى التابوت. والصواب رجوعه إلى موسى في داخل التابوت؛ لأن تفريق الضمائر غير حسن، وقوله: ﴿ يَأْخُذُهُ عَدُوٌّ لِّي وَعَدُوٌّ لَّهُ ﴾ هو فرعون، وصيغة الأمر في قوله: ﴿ فَلَيْلَقِهِ ٱلْيَمُّ بِٱلسَّاحِلِ ﴾ فيها وجهان معروفان عند العلماء:

أحدهما: أن صيغة الأمر معناها الخبر. قال أبو حيان في البحر المحيط: و ﴿ فَلَيْلُقِهِ ﴾ أمر معناه الخبر، وجاء بصيغة الأمر مبالغة، إذ الأمر أقطع الأفعال وأوجبها.

الوجه الثاني: أن صيغة الأمر في قوله: ﴿ فَلَيْكُلْقِهِ ﴾ أريد بها

الأمر الكوني القدري، كقوله: ﴿ إِنَّمَا آَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّ مَا آَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ أَن الله أمره بذلك كونًا وقدرًا. وقد قدمنا ما يشبه هذين الوجهين في الكلام على قوله تعالى: ﴿ فَلَيْمَدُدُ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ مُدًّا ﴾.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآيات، أوضحه في غير هذا الموضع، كقوله في «القصص»: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيةً فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَالْقِيهِ فِى الْمَنْ وَلَا تَخَافِي وَلا تَخَرِّفَ إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن خَفْتِ عَلَيْهِ فَكَالْقِيهِ فِى الْمَنْ عَلَيْهِ وَلا تَخَافِي وَلا تَخَرُفَ إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْنَقَطَهُ وَ الْمَا فِي الْمَنْ اللهُ مُ عَدُولًا وَحَزَنًا ﴾، وقد بين تعالى شدة جزع أمه عليه لما ألقته في البحر، وألقاه اليم بالساحل، وأخذه عدوه فرعون = في قوله تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمِّ مُوسَىٰ فَرَغًا لَا يَكُونَ مِن الْمُؤْمِنِينَ ﴾.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يَأْخُذُهُ ﴾ مجزوم في جواب الطلب الذي هو ﴿ فَلَيُلْقِهِ اَلْيَمُ بِالسَّاحِلِ ﴾ ، وعلى أنه بمعنى الخبر فالجزم مراعاة الأمر الكوني فالأمر واضح. وعلى أنه بمعنى الخبر فالجزم مراعاة لصيغة اللفظ. والعلم عند الله تعالى. / وذكر في قصتها أنها صنعت له التابوت وطلته بالقار \_ وهو الزفت \_ لئلا يتسرب منه الماء إلى موسى في داخل التابوت، وحشته قطنًا محلوجًا. وقيل: إن التابوت المذكور من شجر الجميز، وأن الذي نَجَره لها هو مؤمن آل فرعون، قيل: واسمه حزقيل. وكانت عقدت في التابوت حبلاً فإذا خافت على موسى من عيون فرعون أرسلته في البحر وأمسكت طرف الحبل عندها، فإذا أمنت جذبته إليها بالحبل. فذهبت مرة لتشد الحبل في منزلها فانفلت منها وذهب البحر بالتابوت الذي فيه موسى فحصل لها بذلك من الغم والهم ما ذكره

الله تعالى في قوله: ﴿ وَأَصَّبَحَ فَوَادُ أُمِّرِ مُوسَى فَنرِغًا ﴾ الآية.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من مننه المتتابعة على موسى حيث قال: ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى ﴿ ﴾ ؛ أشار إلى ما يشبهه في قوله: ﴿ وَلِقَدْ مَنْكُنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ١٠٠٠ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنَّى ﴾.

من آثار هذه المحبة التي ألقاها الله على عبده ونبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام: ما ذكره جل وعلا في «القصص» فى قوله: ﴿ وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِّي وَلَكَّ لَا نَقْتُكُوهُ ﴾ الآية، قال ابن عباس ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّي ﴾: أي أحبه الله وحببه إلى خلقه. وقال ابن عطية: جعل عليه مسحة من جمال؛ لا يكاد يصبر عنه من رآه. وقال قتادة: كانت في عيني موسى ملاحة، ما رآه أحد إلا أحبه وعشقه؛ قاله القرطبي.

\* قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَمْشِيَّ أُخْتُكَ فَنَقُولُ هَلْ أَدْلُكُو عَلَى مَن يَكْفُلُمُّ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰٓ أُمِّكَ كُنْ نُقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحَزَّنَّ ﴾.

اختلفٍ في العامل الناصب للظرف الذي هو ﴿ إِذَ ﴾ من قوله: ﴿ إِذْ تَمْشِيَّ أُخْتُكَ ﴾ فقيل: هو ﴿ وَأَلْقَيْتُ ﴾ أي ألقيت عليك محبة منى حين تمشى أختك. / وقيل: هو ﴿ وَلِئُصِّنَعَ ﴾ أي تصنع على عيني حين تمشي أختك. وقيل: هو بدل من ﴿ إِذَ ۗ في قوله: ﴿ إِذَ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّكَ﴾.

قال الزمخشري: فإن قلت: كيف يصح البدل والوقتان مختلفان متباعدان؟ قلت: كما يصح وإن اتسع الوقت وتباعد طرفاه

أن يقول لك الرجل: لقيت فلانًا سنة كذا. فتقول: وأنا لقيته إذ ذاك. وربما لقيه هو في أولها وأنت في آخرها.

وهذا الذي ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من كون أخته مشت إليهم، وقالت لهم: ﴿ هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَى مَن يَكْفُلُمُ ﴾؛ أوضحه جل وعلا في سورة «القصص» فبين أن أخته المذكورة مرسلة من قبل أمها لتتعرف خبره بعد ذهابه في البحر، وأنها أبصرته عن بعد وهم لا يشعرون بذلك. وأن الله حرم عليه المراضع غير أمه تحريمًا كونيًا قدريًا. فقالت لهم أخته: ﴿ هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَى مَن يَكَفُلُمُ ﴾ أي: على مرضع يقبل هو ثديها وتكفله لكم بنصح وأمانة، وذلك في قوله مرضع يقبل هو ثديها وتكفله لكم بنصح وأمانة، وذلك في قوله عالى: ﴿ وَقَالَتَ لِأُخْتِهِ قَصِّيةٍ فَبَصُرَت بِه عَن جُنُ وَهُمُ لا يَشْعُرُون ﴿ وَهُمْ لَا يَشَعُرُون ﴿ وَهُمْ لَا يَشَعُرُون ﴿ وَهُمْ لَا يَشَعُرُون ﴾ وَقَالَتَ لا أَدِّلُ فَقَالَتَ هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهُمْ لا يَشَعُرُون وَلِعَلَم وَهُمْ لَا يَصْحُون ﴿ وَقَالَتَ لا أَتَّكُمُ مُ لا يَعْمَلُون الله في آية وَهُمْ لا يَعْمَلُون الله في آية القصص » هذه: ﴿ وَقَالَتَ لِأُخْتِهِ ﴾ أي: قالت أم موسى لأخته وهي النتها: ﴿ قُصِّيةٍ ﴾ أي اتبعي أثره، وتطلّبي خبره حتى تطلعي على ابنتها: ﴿ قُصِّيةٍ ﴾ أي اتبعي أثره، وتطلّبي خبره حتى تطلعي على حقيقة أمره.

وقوله: ﴿ فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنْبِ ﴾ أي رأته من بعيد كالمعرضة عنه، تنظر إليه وكأنها لا تريده ﴿ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴿ يَهُ بَانها أَخته جاءت لتعرف خبره فوجدته ممتنعًا من أن يقبل ثدي مرضعة؛ لأن الله يقول: ﴿ ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ ﴾ أي تحريمًا كونيًا قدريًا، أي منعناه منها ليتيسر بذلك رجوعه إلى أمه؛ لأنه لو قبل غيرها أعطوه لذلك الغير الذي قبله ليرضعه ويكفله فلم يرجع إلى أمه. وعن

8 . 9

ابن عباس: أنها لما قالت لهم: ﴿ هَلَ أَدْلُكُو عَلَىٰ أَهْلِ بَيْتِ يَكَفُلُونَهُ لَكُمُ وَهُمُ لَهُ نَصِحُونَ ﴿ وَ أَخذوها وشكُوا فِي أمرها وقالوا لها: ما يدريك / بنصحهم له وشفقتهم عليه؟! فقالت لهم: نصحهم له، وشفقتهم عليه رغبة في سرور الملك، ورجاء منفعته، فأرسلوها. فلما قالت لهم ذلك وخلصت من أذاهم، ذهبوا معها إلى منزلهم فدخلوا به على أمه فأعطته ثديها فالتقمه ففرحوا بذلك فرحًا شديدًا وذهب البشير إلى امرأة الملك فاستدعت أم موسى، وأحسنت إليها، وأعطتها عطاء جزيلاً وهي لا تعرف أنها أمه في الحقيقة، ولكن لكونه قبل ثديها. ثم سألتها «آسية» أن تقيم عندها فترضعه فأبت عليها وقالت: إن لي بعلاً وأولادًا، ولا أقدر على المقام عندك، ولكن إن أحببت أن أرضعه في بيتي فعلت فأجابتها امرأة فرعون إلى ذلك، وأجرت عليها النفقة والصلات والكساوي فرعون إلى ذلك، وأجرت عليها النفقة والصلات والكساوي خوفها أمنًا في عز وجاه، ورزق دار. اهـ من ابن كثير.

وقوله تعالى في آية «القصص»: ﴿ وَلِتَعْلَمُ أَبُ وَعْدَ اللّهِ حَقُّ ﴾ وعد الله المذكور هو قوله: ﴿ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَزَفِّ إِنّا رَادُّوهُ إِلِيّاكِ وَجَاعِلُوهُ مِن الْمُرْسَلِينَ ﴿ كَنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ كَنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ كَنَ الْمُرْسَلِينَ اللّهِ وَقُولُه: ﴿ كَنْ الْقَرْ عَيْنُهَا ﴾ إن قلنا فيه: إن المذكوره اسمها «مريم». وقوله: ﴿ كَنْ الْقَرْ عَيْنُهَا ﴾ إن قلنا فيه: إن المذكوره مصدري فاللام محذوفة، أي: لكي تقر. وإن قلنا: إنها تعليلية، فالفعل منصوب بـ «أن» مضمرة. وقوله: ﴿ لَقَرّ عَيْنُهَا ﴾ قيل: أصله من القرار؛ لأن ما يحبه الإنسان تسكن عينه عليه، ولا تنظر إلى غيره؛ كما قال أبو الطيب:

وخَصْر تثبت الأبصار فيه كأنَّ عليه من حَدَق نطاقا

٤1.

وقيل: أصله من القُر ـ بضم القاف ـ وهو البرد، تقول العرب: يوم فر ـ بالفتح ـ أي بارد، ومنه قول امرىء القيس:

تميم بن مر وأشياعها وكندة حولي جميعًا صبر إذا ركبوا الخيل واستلأموا تحرَّقَتِ الأرضُ واليوم قر ومنه أيضًا قول حاتم الطائى الجواد:

أَوْقِد فَإِنَ اللَّهِ لَ لَي لُ قَدُ وَالرَّبِ مِن اللَّهِ لَي وَاقد رَبِحُ صِرُ / عسى يرى نارك من يمرُ إن جلبَتْ ضيفًا فأنت حُرُ

وعلى هذا القول: فقرة العين من بردها؛ لأن عين المسرور باردة، ودمع البكاء من السرور بارد جدًا، بخلاف عين المحزون فإنها حارة، ودمع البكاء من الحزن حار جدًا. ومن أمثال العرب: أحر من دمع المقلات. وهي التي لا يعيش لها ولد، فيشتد حزنها لموت أولادها فتشتد حرارة دمعها لذلك.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَلَلْتَ نَفْسُا فَنَجَّيْنَكَ مِنَ ٱلْغَيْرِ وَفَلَنَّكَ فُنُونًا ﴾ .

لم يبين هنا جل وعلا في هذه الآية الكريمة سبب قتله لهذه النفس، ولا ممن هي، ولم يبين السبب الذي نجاه به من ذلك الغم، ولا الفتون الذي فتنه، ولكنه بين في سورة «القصص» خبر القتيل المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْ لَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُكَيْنِ يَقْتَلِلانِ هَلْذَا مِن شِيعَلِهِ وَهَلْذَا مِنْ عَدُوقِةٌ فَاسْتَغَنْقُهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَلِهِ عَلَى اللَّذِي مِن شِيعَلِهِ عَلَى اللَّذِي مِن شِيعَلِهِ عَلَى اللَّذِي مِن شِيعَلِهِ عَلَى اللَّذِي مِن عَدُوقِ وَقَكَرَ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَلَا مِنْ عَلَى الشَّيطَانِ إِنَّهُ عَدُولُ الرَّحِيمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللللِّهُ الللللْهُ الللللَّهُ اللْهُ اللللْهُ الللللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللل

وأشار إلى القتيل المذكور في قوله: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ 📆 ﴾ وهو المراد بالذنب في قوله تعالى عن موسى: ﴿ فَأَرْسِلَ إِلَىٰ هَدُونَ ﴿ وَلَمُهُمْ عَلَىٰ ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ ﴾ وهو مراد فرعون بقوله لموسى فيما ذكره الله عنه: ﴿ وَفَعَلْتَ فَعَلَتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ ﴾ الآية. وقد أشار تعالى في «القصص» أيضًا إلى غم موسى، وإلى السبب الذي أنجاه الله به منه في قوله: ﴿ وَجَآ اَ رَجُلُ مِّنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَنْمُوسَىٰ إِنَّ ٱلْمَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَٱخْرُجَ إِنِّي لَكَ مِنَ ٱلنَّصِحِيرَ ﴿ ﴾ خَرْجَ مِنْهَا خَآيِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِينِ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ وَلَمَّا تَوْجَهَ يَلْفَآءَ مَلْيَكَ قَالَ عَسَىٰ رَفِّت أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّكِيلِ ﴿ وَ إِلَى قُولُه \_ قَـالَ لَا تَخَفُّ خَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ﴾، وقوله: ﴿ وَفَلَنَّكَ فُنُونَاً ﴾ قال بعض أهل العلم: الفتون مصدر، وربما جاء مصدر الثلاثي المتعدي على فعول. وقال بعضهم: هو جمع فتنة. وقال الزمخشري في الكشاف: ﴿ فُنُونًا ﴾ يجوز أن يكون مصدرًا على فعول في المتعدي كالثبور / والشكور والكفور. وجمع فتن أو فتنة على ترك الاعتداد بتاء التأنيث، كحجوز وبدور في حجزة وبدرة، أي فتناك ضروبًا من الفتن. وقد جاء في تفسير الفتون المذكور حديث معروف عند أهل العلم بحديث «الفتون»، أخرجه النسائي عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، وساقه ابن كثير في تفسيره عن النسائي بسنده. وهو حديث طويل يقتضى أن الفتون يشمل كل ما جرى على موسى من المحن من فرعون في صغره وكبره، كالخوف عليه من الذبح وهو صغير، ومن أجل ذلك أُلقى في التابوت وقُذِف في اليم فألقاه اليم بالساحل. وكخوفه وهو كبير من أن يقتله فرعون بالقبطي الذي قتله. وعلى هذا فالآيات التي ذكرت فيها تلك المحن مبينة للفتون على تفسير

ابن عباس للفتون المذكور. وقال ابن كثير ـ رحمه الله ـ بعد أن ساق حديث الفتون بطوله: هكذا رواه النسائي في السنن الكبرى، وأخرجه أبو جعفر ابن جرير، وابن أبي حاتم في تفسيريهما كلهم من حديث يزيد بن هارون به، وهو موقوف من كلام ابن عباس، وليس فيه مرفوع إلا قليل منه، وكأنه تلقاه ابن عباس رضي الله عنه مما أبيح نقله من الإسرائيليات عن كعب الأحبار أو غيره، والله أعلم. وسمعت شيخنا الحافظ أبا الحجاج المزي يقول ذلك أيضًا

\* قوله تعالى: ﴿ فَلَبِئْتَ سِنِينَ فِي آَهَلِ مَدْيَنَ ثُمُّ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ يَكُوسَىٰ ﴿ ﴾.

السنين التي لبثها في مدين هي المذكورة في قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّ أُرِيدُ أَنَ أُنكِحَكَ إِحْدَى اَبَنَتَى هَنتَيْنِ عَلَى أَن تَأَجُرَفِي ثَمَنِيَ حِجَجَ فَإِنْ اَتَمَمْتَ عَشَّرًا فَمِنْ عِندِكً ﴾ وقد قدمنا في سورة «مريم» أنه أتم العشر، وبينا دليل ذلك من السنة. وبه تعلم أن الأجل في قوله: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلأَجَلَ ﴾ أنه عشر سنين لا ثمان. وقال بعض أهل العلم: لبث موسى في مَدْين ثمانيًا وعشرين سنة، عشر منها مهر النة صهره، وثمان عشرة أقامها هو اختيارًا. والله تعالى أعلم / .

217

وأظهر الأقوال في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ جِئْتَ عَكَىٰ قَدَرِ يَكُوسَىٰ ﴿ ﴾ أَي جئت على القدر الذي قدَّرْته وسبق في علمي أنك تجيء فلم تتأخر عنه ولم تتقدم، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ مِقَدَرٍ ﴿ ﴾ وقال: ﴿ وَكُلُ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ ﴿ ﴾ وقال: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ قَدَرًا مِنْ عَبدالعزيز:

214

نال الخلافة إذ كانت له قدرًا كما أتى ربه موسى على قدر \* وقوله تعالى: ﴿ ٱذْهَبْ أَنتَ وَٱخُوكَ بِكَايَنِي وَلَا نَنِيَا فِي ذِكْرِي ﴿ ﴾.

قال بعض أهل العلم: المراد بالآيات في قوله هنا: ﴿ أَذَهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِعَايِنِي ﴾ الآيات التسع المذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَائِينًا مُوسَىٰ يَسَعَ ءَايَنتِ بَيِّنَتَ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِى جَبِيكَ تَخْرُجُ الآية، وقوله: ﴿ وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِى جَبِيكَ تَخْرُجُ الآية، والآيات التسع المذكورة هي: بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءً فِي قِبْعِ ءَايَنتٍ ﴾ الآية. والآيات التسع المذكورة هي: العصا واليد البيضاء. والى آخرها. وقد قدمنا الكلام عليها مستوفى في سورة «بني إسرائيل».

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴿ اِنَّهُ طَغَىٰ ﴿ أَصُلَ الطَّغَيَانَ: مَجَاوِزَةَ الْحَدَ. وَمَنَهُ: ﴿ إِنَّا لَمَا طَعًا ٱلْمَاءُ مَمَلَنَكُمُ فِي ٱلْجَارِيَةِ ﴿ ﴾ وقد بين الله تعالى شدة طغيان فرعون ومجاوزته الحد في قوله عنه: ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴾ ، وقوله عنه أيضًا: ﴿ وَوله عنه أيضًا: ﴿ لَهِ عَنْدُتَ إِلَنَهُ عَنْرِفِ ﴾ ، وقوله عنه أيضًا: ﴿ لَهِ النَّهُ عَلَيْكُ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ ،

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَا نَبْيَا ﴾ مضارع ونيٰ يني، على حد قول ابن مالك في الخلاصة:

فا أَمْرٍ أَو مضارعٍ مِن كوَعَد إحْذِف وَفِي كَعِدَةٍ ذَاكَ اطَّرَد والونى في اللغة: الضعف والفتور، والكلال والإعياء، ومنه قول امرىء القيس في معلقته:

مِسَحٌ إذا ما السابحات على الونى أثرْنَ غبارًا بالكديد المَركِّل وقول العجاج /:

فما وني محمد مذ أن غفر له الإله ما مضى وما غبر

فقوله: ﴿ وَلَا يَنْيَا فِي ذِكْرِي ﴿ ﴾ أي: لا تضعفا ولا تفترا في ذكري. وقد أثنى الله على من يذكره في جميع حالاته في قوله: ﴿ اللَّهِ مِنْ يَذَكُرُونَ اللهَ قِيكُمَّا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمٌ ﴾، وأمر بذكر الله عند لقاء العدو في قوله: ﴿ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَ مُ أَفَّبُتُوا وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيرًا ﴾ كما تقدم إيضاحه.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسيره هذه الآية الكريمة: والمراد أنهما لا يفتران في ذكر الله في حال مواجهة فرعون؛ ليكون ذكر الله عونًا لهما عليه، وقوة لهما وسلطانًا كاسرًا له، كما جاء في الحديث: "إن عبدي كل عبدي الذي يذكرني وهو مناجز قِرْنه» اهمه.

وقال بعض أهل العلم: ﴿ وَلَا نَنِيَا فِى ذِكْرِى ۞ ﴾ لا تزالا في ذكري؛ واستشهد لذلك بقول طرفة:

كأن القدور الراسيات أمامهم قباب بنوها لا تني أبدًا تغلي أي الله أي لا تزال تغلي. ومعناه راجع إلى ما ذكرنا. والعلم عند الله تعالى.

# \* قوله تعالى: ﴿ فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَّتِنَالَّعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴿ ﴾ .

أمر الله جل وعلا نبيه موسى وهارون عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام: أن يقولا لفرعون في حال تبليغ رسالة الله إليه ﴿ قَوْلًا لَيْنَا ﴾ أي: كلامًا لطيفًا سهلًا رقيقًا، ليس فيه ما يغضب وينفر. وقد بين جل وعلا المراد بالقول اللين في هذه الآية بقوله: ﴿ أَذْهَبُ إِلَى فَرَعُونَ إِنَّهُ طُعَىٰ ﴿ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَى أَن تَرَّكَى ﴿ وَهَذَا لِللَّهُ وَهُذَا لِللَّهُ مَا فَعُنْ ﴿ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَى أَن تَرَّكَى ﴿ وَهَذَا لَا لَهُ مَا لَكَ إِلَى أَن تَرَكَى ﴿ فَا فَا لَكُ إِلَى اللَّهِ فَا فَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

والله غاية لين الكلام ولطافته ورقته كما ترى. وما أمر به موسى وهارون في هذه الآية الكريمة أشار له تعالى في غير هذا الموضع، كقوله: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنَةً وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنَةً ﴿ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنَةً ﴿ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنَهُ ﴾.

## مسألة

يؤخذ من هذه الآية الكريمة: أن الدعوة إلى الله يجب أن تكون بالرفق واللين؛ لا بالقسوة والشدة والعنف. كما بيناه في سورة «المائدة» / في الكلام على قوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ أَنفُسَكُم الله في تفسير هذه الآية: قال يزيد الرقاشي عند قوله: ﴿فَقُولًا لَهُ قَولًا لَيْنَا ﴾: يا من يتحبّب إلى من يعاديه، فكيف بمن يتولاه ويناديه؟ اهـ ولقد صدق من قال:

ولو أنَّ فرعون لمَّا طغى وقال على الله إفكًا وزورا أناب إلى الله مستغفرًا لما وجد الله إلا غفورا

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿لَعَلَمُ يَتَذَكَّرُ أَوَ يَخْشَىٰ ﴿ ثَالَمُ يَتَذَكَّرُ أَوَ يَخْشَىٰ ﴿ ﴾ قد قدمنا قول بعض العلماء: إن «لعل» في القرآن بمعنى التعليل، إلا التي في سورة «الشعراء»: ﴿ وَتَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَكُمْ تَخَلُدُونَ ﴿ وَتَلَي في العربية في بمعنى كأنكم. وقد قدمنا أيضًا أن «لعل» تأتي في العربية للتعليل؛ ومنه قوله:

فقلتم لنا كفوا الحروب لعلنا نكف ووثَّقتم لنا كل موثق فلما كَفَفْنا الحرب كانت عهودكم كشبه سراب بالفلا متألق فقوله: «لعلنا نكف» أى لأجل أن نكف.

وقال بعض أهل العلم: ﴿لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوَّ يَخْشَىٰ ﴿ عَلَى اللهِ معناه على رجائكما وطمعكما، فالترجِّي والتوقع المدلول عليه بلعل راجع إلى جهة البشر. وعزا القرطبي هذا القول لكبراء النحويين كسيبويه وغيره.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَنِياهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَّ إِسْرَهَ مِلَ وَلاَ تُعَذِّبَهُم ۗ قَدْ جِنْنَكَ بِعُايَةٍ مِّن رَّبِّكُ وَٱلسَّلَهُ عَلَى مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلْمُدَى ﴿ ﴾ .

ألف الاثنين في قوله: ﴿ فَأَنْيَاهُ ﴾ راجعة إلى موسى وهارون. والهاء راجعة إلى فرعون. أي: فأتيا فرعون: ﴿ فَقُولاً ﴾ له: «إنا رسولان إليك من ربك فأرسل معنا بني إسرائيل» أي: خل عنهم وأطلقهم لنا يذهبون معنا حيث شاءوا، ولا تعذبهم.

العذاب الذي نهى الله فرعون أن يفعله ببني إسرائيل: هو الممذكور في سورة «البقرة» في قوله: ﴿ وَإِذْ نَجَنَّ الْحَكُم مِّنْ عَالِ فِرْعَوْنَ يَسَاءَكُمْ وَفِي الْعَلَامِ مُنْ عَالِ فِرْعَوْنَ بَسَاءً كُمْ وَفِي دَلِكُم / بَكَآهٌ مِسُومُونَكُمْ سُوّهَ الْعَلَامِ يُذَيِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءً كُمْ وَفِي دَلِكُم / بَكَآهٌ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اَذْكُرُواْ نِعْمَة اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنجَلَكُمْ مِّنْ عَالِ فِرْعَوْنَ مَوْسَىٰ لِقَوْمِهِ اَذْكُرُواْ نِعْمَة اللّهِ عَلَيْكُمْ اِذْ أَنجَلَكُمْ مِّنْ عَالِ فِرْعَوْنَ مَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ وَيُذَيِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِي عَلَيْ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِي اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمْ مَنْ عَالِي فَرْعَوْنَ إِلَيْ فَي قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَنجَيْنَكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن اللّهُ عَلَيْكُمْ مُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللّهُ الللللللللللللللل

وما أمر به الله موسى وهارون في آية «طه» هذه من أنهما يقولان لفرعون إنهما رسولا ربه إليه، وأنه يأمره بإرسال بني إسرائيل ولا يعذبهم. أشار إليه تعالى في غير هذا الموضع، كقوله في سورة «الشعراء»: ﴿ فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَنَّ اللَّهِ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ ﴿ وَأَتِيا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَنَّ اللَّهِ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ ﴾ .

### تنبيه

فإن قيل: ما وجه الإفراد في قوله: ﴿ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ في «الشعراء» مع أنهما رسولان؟ كما جاء الرسول مثنَّى في «طه» فما وجه التثنية في «طه» والإفراد في «الشعراء»، وكل واحد من اللفظين: المثنى والمفرد يراد به موسى وهارون؟.

فالذي يظهر ـ والله تعالى أعلم ـ: أن لفظ الرسول أصله مصدر وصف به، والمصدر إذا وصف به ذُكِّر وأُفْرِد كما قدمنا مرارًا. فالإفراد في «الشعراء» نظرًا إلى أن أصل الرسول مصدر. والتثنية في «طه» اعتداد بالوصفية العارضة وإعراضًا عن الأصل، ولهذا يجمع الرسول اعتدادًا بوصفيته العارضة، ويفرد مرادًا به الجمع نظرًا إلى أن أصله مصدر. ومثال جمعه قوله تعالى: ﴿ فَيْ تِلْكَ الرُّسُلُ ﴾ الآية، وأمثالها في القرآن. ومثال إفراده مرادًا به الجمع قول أبي ذؤيب الهذلي /:

ألِكْني إليها وخير الرسول أعلمهم بنواحي الخبر ومن إطلاق الرسول مرادًا به المصدر على الأصل قوله:

لقد كذب الواشون ما مُهْت عندهم بقولٍ ولا أرسلتهم برسول

أي برسالة. وقول الآخر:

ألا بلغ بني عُصم رسولا بأني عن فُتاحَتِكم غني (١) يعني: أبلغهم رسالة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ قَدْجِئْنَكَ بِكَايَةٍ ﴾ يراد به جنس الآية، الصادق بالعصا واليد وغيرهما؛ لدلالة آيات أخر على ذلك.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَالسَّلَمُ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ الْمُدَى ۚ ثِ وَالسَّلَمُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ المهدى. ويفهم من الآية: أن من لم يتبع الهدى لا سلام عليه، وهو كذلك، ولذا كان في أول الكتاب الذي كتبه رسول الله عليه الى هرقل عظيم الروم «بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد رسول الله عليه إلى هرقل عظيم الروم، سلام على من اتبع الهدى. أما بعد: فإني أدعوك بدعاية الإسلام..» إلى آخر كتابه عليه.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِىَ إِلَيْـنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَقَوَلَىٰ ﴿ ﴾.

ما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة عن موسى وهارون. أن الله أوحى إليهما أن العذاب على من كذب وتولى. أشير إلى نحوه في آيات كثيرة من كتاب الله تعالى؛ كقوله: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَيْ ﴿ يَكُولُهُ عَلَيْ اللَّهُ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى عَالْكُولُ عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى عَالَى عَالَى اللهُ عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى عَالَى عَالِمُ عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَالِمُ عَلَى عَلَى عَالِمُ عَلَى عَالِمُ عَلَى عَلَى عَالِمُ عَلَى عَلَى عَلَى عَالْمُ عَلَى عَالْمُ عَلَى عَا

<sup>(</sup>١) رواية البيت كما في لسان العرب مادة «فتح». ألا من مبلغ عمرًا رسولاً بـأنـــي ... إلـــخ ...

وَءَاثَرَ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنِيَا ۚ ﴿ فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِى ٱلْمَأْوَىٰ ۞ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ فَأَندَرَثُكُمُّ نَارًا تَلَظَّىٰ ۞ لَا يَصْلَمُهَاۤ إِلَّا ٱلْأَشْقَىٰ ۞ ٱلَّذِى كَذَّبَ وَتَوَلَّى ۞ ﴾ ؛ وقوله تعالى : ﴿ فَلَاصَدَّقَ وَلَاصَلَىٰ ۞ وَلَكِن / كَذَّبَ وَتَوَلَّى ۞ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَىٰۤ أَهْلِهِۦ يَنْمَظَّىٰۤ ۞ أَوَكَ لَكَ ٤١٧ فَأَوْلَىٰ ۞ ثُمُّ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُوْلَىٰۤ ۞ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات .

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَمَن زَيُّكُمَا يَكُوسَىٰ ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَامُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن موسى وهارون لما بلُّغا فرعون ما أُمِرا بتبليغه إياه قال لهما: من ربكما الذي تزعمان أنه أرسلكما إليّ!؟ زاعمًا أنه لا يعرفه؛ وأنه لا يعلم لهما إلنهًا غير نفسه، كما قال: ﴿ مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِنْ إِلَىٰ عِنْدِي ﴾ ، وقال: ﴿ لَهِنِ ٱتَّخَذَّتَ إِلَنْهَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴿ ﴾ . وبين جل وعلا في غير هذا الموضع أن قوله: ﴿ فَمَن رَّبُّكُمَّا ﴾ تجاهلُ عارفٍ بأنه عبد مربوب لرب العالمين، وذلك في قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَقَدْعَلِمْتَ مَا أَنزِلَ هَـُـؤُلَّاءِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ ءَايَنُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَلَا سِحْرٌ مُبِيثُ ﴿ وَحَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَآ أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوًّا ﴾ كما تقدم إيضاحه. وسؤال فرعون عن رب موسى، وجواب موسى له جاء موضحًا في سورة «الشعراء» بأبسط مما هنا، وذلك في قوله: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَيْنَهُمَأَّ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ﴿ كَالَ لِمَنْ حَوْلَهُۥ أَلَا تَسْتَجِعُونَ ۞ قَالَ رَبُّكُو وَرَبُّ ءَابَآبٍكُمُ ٱلْأَوَلِينَ ۞ قَالَ إِنَّ رَسُولِكُمُ ٱلَّذِىٓ أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَأَّ إِن كُنُثُمْ تَعَقِلُونَ ﴿ فَا لَا بِينِ اتَّخَذْتَ إِلَنَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ قَالَ أَوَلَوَجِنْتُكَ بِشَىْءِ مُبِينِ ﴿ كَالَ فَأْتِ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ ﴿ وَإِنَّ وَنُزَعَ يَدُمُ فَإِذَا هِي بَيْضَآهُ لِلنَّظِرِينَ ﴿ ) اللَّهِ آخر القصة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ قَالَ رَبُّنَا الَّذِى َأَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُمُ مُ هَدَىٰ ﴿ فَهُ للعلماء أوجه لا يَكذّب بعضها بعضًا، وكلها حق، ولا مانع من شمول الآية لجميعها. منها: أن معنى: ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُمُ مُ هَدَىٰ ﴿ فَهُ أَنه أعطى كل شيء نظير خلقه في الصورة والهيئة، كالذكور من بني آدم / أعطاهم نظير خلقهم من الإناث أزواجًا. وكالذكور من البهائم أعطاها نظير خلقها في صورتها وهيئتها من الإناث أزواجًا؛ فلم يعط الإنسان خلاف خلقه فيزوجه بالإناث من البهائم، ولا البهائم بالإناث من الإنس، ثم هدى الجميع لطريق المنكح الذي منه النسل والنماء، كيف يأتيه، وهدى الجميع لسائر منافعهم من المطاعم والمشارب وغير ذلك.

وهذا القول مروي عن ابن عباس رضي الله عنهما من طريق علي بن أبي طلحة، وعن السدي وسعيد بن جبير، وعن ابن عباس أيضًا ﴿ثُمُ هَدَىٰ ﴿﴾ أي هداه إلى الألفة والاجتماع والمناكحة.

وقال بعض أهل العلم ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَلُمُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴿ ﴾ أي: أعطى كل شيء صلاحه ثم هداه إلى ما يصلحه، وهذا مروي عن الحسن وقتادة.

وقال بعض أهل العلم ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَامُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴿ ﴾: أي أعطى كل شيء صورته المناسبة له؛ فلم يجعل الإنسان في صورة البهيمة، ولا البهيمة في صورة الإنسان، ولكنه خلق كل شيء على الشكل المناسب له فقدره تقديرًا، كما قال الشاعر:

وله في كل شيء خِلْقة وكذاك الله ما شاء فعل يعنى بالخلقة: الصورة، وهذا القول مروي عن مجاهد

ومقاتل وعطية وسعيد بن جبير ﴿ ثُمُّ هَدَىٰ ﴿ ﴾ كل صنف إلى رزقه وإلى زوجه.

وقال بعض أهل العلم ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ﴾: أي أعطى كل شيء صورته وشكله الذي يطابق المنفعة المنوطة به، كما أعطى العين الهيئة التي تطابق الإبصار، والأذن الشكل الذي يوافق الاستماع. وكذلك الأنف والرجل واللسان وغيرها، كل واحد منها مطابق لما علق به من المنفعة غير ناب عنه. وهذا القول روى عن الضحاك. وعلى جميع هذه الأقوال المذكورة فقوله تعالى: ﴿ كُلَّ الضحاك. وعلى جميع هذه الأقوال المذكورة فقوله تعالى: ﴿ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ هو المفعول الأول لـ ﴿ أَعْطَىٰ ﴾، و ﴿ خَلْقَلُم ﴾ هو المفعول الثانى / .

وقال بعض أهل العلم: إن ﴿ خَلْقَلُمُ ﴾ هو المفعول الأول، و ﴿ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ هو المفعول الأول، و ﴿ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ هو المفعول الثاني. وعلى هذا القول فالمعنى: أنه تعالى أعطى الخلائق كل شيء يحتاجون إليه، ثم هداهم إلى طريق استعماله. ومعلوم أن المفعول من مفعولي باب كسا ومنه ﴿ أَعْطَى ﴾ في الآية لا مانع من تأخيره وتقديم المفعول الأخير إن أُمِنَ اللبس، ولم يحصل ما يوجب الجري على الأصل، كما هو معلوم في علم النحو. وأشار له في الخلاصة بقوله:

ويلزمُ الأصلُ لموجبٍ عمرا وتركُ ذاك الأصلِ حتمًا قد يُرَى

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: ولا مانع من شمول الآية الكريمة لجميع الأقوال المذكورة؛ لأنه لاشك أن الله أعطى الخلائق كل شيء يحتاجون إليه في الدنيا، ثم هداهم إلى طريق الانتفاع به. ولاشك أنه أعطى كل صنف شكله وصورته المناسبة له، وأعطى

كل ذكر وأنثى الشكل المناسب له من جنسه في المناكحة والألفة والاجتماع. وأعطى كل عضو شكله الملائم للمنفعة المنوطة به. فسبحانه جل وعلا ما أعظم شأنه وأكمل قدرته!.

وفي هذه الأشياء المذكورة في معنى هذه الآية الكريمة براهين قاطعة على أنه جل وعلا رب كل شيء، وهو المعبود وحده جل وعلا: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَا أُمْ لَا أَلَهُ كُرُّ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾.

وقد حرر العلامة الشيخ تقي الدين أبو العباس ابن تيمية رحمه الله في رسالته في علوم القرآن: أن مثل هذا الاختلاف من اختلاف السلف في معاني الآيات ليس اختلافًا حقيقيًا متضادًا يكذب بعضه بعضًا، ولكنه اختلاف تنوعي لا يكذب بعضه بعضًا، والآيات تشمل جميعه، فينبغي حملها على شمول ذلك كله، وأوضَحَ أن ذلك هو الجاري على أصول الأئمة الأربعة رضي الله عنهم، وعزاه لجماعة من خيار أهل المذاهب الأربعة. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَاسُهُلَا / وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ ۗ أَزَّوَجًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّى ﴿ كُلُواْ وَٱرْعَوْاْ أَنْعُلَمَكُمْ إِنَّ فِي وَاللَّهَ لَكَيْمَتِ لِأَوْلِي النَّهَىٰ ﴿ ﴾ .

قرأ هذا الحرف عاصم وحمزة والكسائي ﴿ مَهْدًا ﴾ بفتح الميم وإسكان الهاء من غير ألف. وقرأ الباقون من السبعة بكسر الميم وفتح الهاء بعدها ألف. والمهاد: الفراش. والمهد بمعناه. وكون أصله مصدرًا لا ينافي أن يستعمل اسمًا للفراش.

وقوله في هذه الآية: ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ﴾ في محل رفع

٤٢.

نعت لـ ﴿ رَبِّ ﴾ من قوله قبله: ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ فِى كِتَبْ لَا يَضِلُ رَبِّ وَلَا يَسَى ﴿ وَلَا يَسَى ﴿ وَلَا يَضَلَ رَبِّي الذي جعل لكم الأرض مهدًا. ويجوز أن يكون خبرًا لمبتدأ محذوف، أي: هو الذي جعل لكم الأرض. ويجوز أن ينصب على المدح، وهو أجود من أن يقدر عامل النصب لفظة «أعني»، كما أشار إلى هذه الأوجه من الإعراب في الخلاصة بقوله:

وارفع أو انصب إن قطعت مضمرًا مبتدأ أو ناصبًا لن يظهرا

هكذا قال غير واحد من العلماء. والتحقيق أنه يتعين كونه خبر مبتدأ محذوف؛ لأنه كلام مستأنف من كلام الله. ولا يصح تعلقه بقول موسى: ﴿ لَا يَضِلُ رَقِي ﴾ لأن قوله: ﴿ فَأَخْرَجْنَا ﴾ يعين أنه من كلام الله، كما نبه عليه أبو حيان في البحر، والعلم عند الله تعالى.

وقد بين جل وعلا في هاتين الآيتين أربع آيات من آياته الكبرى الدالة على أنه المعبود وحده؛ ومع كونها من آيات على كمال قدرته واستحقاقه العبادة وحده دون غيره، فهي من النعم العظمى على بني آدم.

الأولى: فرشه الأرض على هذا النمط العجيب.

الثانية: جعله فيها سبلاً يمر معها بنو آدم ويتوصلون بها من قطر إلى قطر.

الثالثة: إنزاله الماء من السماء على هذا النمط العجيب.

الرابعة: إخراجه أنواع النبات من الأرض.

271

أما الأولى ـ التي هي جعله الأرض مهدًا ـ: فقد ذكر الامتنان بها مع / الاستدلال بها على أنه المعبود وحده في مواضع كثيرة من كتابه؛ كقوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَرِيرُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَرْضَ مَهْدًا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ بَعْعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهْدًا ﴿ وَالْجَبَالَ أَوْتَادًا ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى مَدَ ﴿ وَالْأَرْضَ فَرَشَنَهَا فَنِعُمَ ٱلْمَلِهِدُونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى مَدّ الْمُرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِي وَٱنْهُا أَلَى ﴾، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا.

وأما الثانية: التي هي جَعْله فيها سبلاً؛ فقد جاء الامتنان والاستدلال بها في آيات كثيرة؛ كقوله في «الزخرف»: ﴿ وَلَئِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴿ الَّذِي سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّذِي اللَّهُم فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُم تَهْ تَدُونَ ﴿ ﴾ ، وقد قدمنا وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِيها فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ ﴾ وقد قدمنا الآيات الدالة على هذا في سورة «النحل» في الكلام على قوله: ﴿ وَأَنْهَا وَسُبُلًا لَعَلَمُ مَ مَّتَدُونَ ﴿ ﴾ .

وأما الثالثة والرابعة: وهما إنزال الماء من السماء وإخراج النبات به من الأرض؛ فقد تكرر ذكرهما في القرآن على سبيل الامتنان والاستدلال معًا؛ كقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لَكُمُ مِنْ السَّمَآءِ مَآءً لَكُمُ مِنْ السَّمَآءِ مَآءً لَكُمُ مِنْ السَّمَآءِ مَآءً لَكُمُ مِنْ اللَّرَعُ وَالزَّيْوُنَ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّرَعُ وَالزَّيْوُنَ وَالنَّعْنَانِ ﴾ الآية. وقد قدمنا الآيات الدالة على ذلك.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا ﴾ فيه التفات من الغيبة إلى التكلم بصيغة التعظيم؛ ونظيره في القرآن قوله تعالى في «الأنعام»: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِيَ آَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ

فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُتَرَاكِبًا ﴾ الآية ، وقوله في «فاطر»: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ أَللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَمْرَتِ ثُمَّنِيْفًا أَلُونُهُمَّا ﴾ الآية ، وقوله في «النمل»: ﴿ أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَاةٍ ﴾ الآية / .

وهذا الالتفات من الغيبة إلى التكلم بصيغة التعظيم في هذه الآيات كلها في إنبات النبات؛ يدل على تعظيم شأن إنبات النبات لأنه لو لم ينزل الماء ولم ينبت شيئًا لهلك الناس جوعًا وعطشًا. فهو يدل على عظمته جل وعلا، وشدة احتياج الخلق إليه، ولزوم طاعتهم له جل وعلا.

وقوله في هذه الآية: ﴿ أَزُواجاً مِن نَبَاتٍ شَقَىٰ ﴾ أي أصنافًا مختلفة من أنواع النبات، فالأزواج: جمع زوج، وهو هنا الصنف من النبات، كما قال تعالى في سورة «الحج»: ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةُ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْ تَرَبَّ وَرَبَّ وَأَنْبَتَ مِن كُلِّ رَقِعٍ بَهِيجٍ ﴿ ﴾ أي: فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْ تَرَبَّ وَأَنْبَتَ مِن كُلِّ صنف حسن من أصناف النبات، وقال تعالى في سورة «القمان»: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا وَأَلْقَى فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِي أَن تَعِيدَ بِكُمُّ وَبَنَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةً وَأَنزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَالْبَلْنَا فِيهَا مِن كُلِّ دَابِهُ وَمِن آلَفُهِم فَي السَّمَاءُ مَا أَنْ السَّمَاءُ مَا أَلْوَى فَلَ السَّمَاءُ وَمَا اللَّرَقُ وَمِنَ أَنْفُوهِمُ وَمِنَ أَلْفَي فِي اللَّمَاءُ مَا النَّات، وقال تسالى في سورة إيسَالَ وع حسن من أنواع النبات، وقال تسالى في سورة أيشَا لايعً لَمُونَ أَلَدِى خَلَقَ ٱلأَرْوَاجَ كُلَّهُ مَا مِمَا أَنْفِاعِ النبات اللَّهُ عَلَى مَا الآيات .

وقوله: ﴿ شَقَّىٰ ﴿ ﴾ نعت لقوله: ﴿ أَزَّوَكُما ﴾ . ومعنى قوله: ﴿ أَزُّوكُمَا مِن نَّبَاتٍ شَقَّىٰ ﴿ ﴾ أي أصنافًا مختلفة الأشكال والمقادير،

والمنافع والألوان، والروائح والطعوم. وقيل: ﴿ شَتَى ﴿ ثَنَاتِ ﴾ نعت لـ ﴿ نَبَاتٍ ﴾ أي نبات مختلف كما بينا. والأظهر الأول، وقوله: ﴿ شَتَى ﴿ ثَنَا لَهُ مَعَ شَتِيت؛ كمريض ومرضى. والشتيت: المتفرق؛ ومنه قول رؤبة يصف إبلاً جاءت مجتمعة ثم تفرقت، وهي تثير غبارًا مرتفعًا:

جاءت معًا وأطرقت شتيتًا وهي تثير الساطع السختيتا وثغر شتيت: أي متفلج لأنه متفرق الأسنان؛ أي ليس بعضها لاصقًا سعض.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا ﴾ قد قدمنا أن معنى السلك: الإدخال. وقوله: ﴿ وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا فجاجًا يمر جعل في داخل / الأرض بين أوديتها وجبالها سبلاً فجاجًا يمر الخلق معها. وعبر عن ذلك هنا بقوله: ﴿ وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا ﴾ وعبر في مواضع أخر عن ذلك بالجعل، كقوله في «الأنبياء»: ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا شِبُلًا لَعَلَمُ مُ يَهْتَدُونَ ﴿ وَهُ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَمُ مُ تَهْدُونَ ﴾ وقبر في الأنبياء »: ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ على الرواسي ظاهر في ذلك.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ كُلُواْ وَارْعَوْاْ أَنْعَلَمُكُمْ ۚ أَي كُلُوا أَنْعَلَمُكُمْ ۚ أَي كُلُوا أَيها الناس من الثمار والحبوب التي أخرجناها لكم من الأرض بالماء الذي أنزلنا من جميع ما هو غذاء لكم من الحبوب والفواكه ونحو ذلك، وارعوا أنعامكم؛ أي: أسيموها وسرحوها في المرعى

الذي يصلح لأكلها. تقول: رعت الماشية الكلأ، ورعاها صاحبها: أي: أسامها وسرَّحها. يلزم ويتعدَّى. والأمر في قوله: ﴿ كُلُواْ وَٱرْعَوْاً﴾ للإباحة. ولا يخفى ما تضمنه من الامتنان والاستدلال على استحقاق المنعم بذلك للعبادة وحده.

وما ذكره في هذه الآية الكريمة من الامتنان على بنى آدم بأرزاقهم وأرزاق أنعامهم جاء موضَّحًا في مواضع أخر؛ كقوله في سورة «السجدة»: ﴿ فَنُخْرِجُ بِهِ، زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَكُهُمْ وَأَنْفُسُهُمُّ أَفَلًا يُبْصِرُونَ ﴿ ﴾، وقوله في «النازعات»: ﴿ أَخْرَجُ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَلْهَا ﴿ يُ وَٱلْجِبَالَ أَرْسَلُهَا ﴿ مَنْكَا لَكُو وَلِأَنْعَلِمِكُو ﴿ ﴾ ، وقوله في «عبس»: ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآةَ صَبًّا ۞ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقًا ۞ فَأَلْبَنْنَا فِيهَا حَبًّا ۞ وَعِنْبًا وَقَضْبًا ۞ وَزَيْتُونَا وَغَلَا ﴿ وَحَدَابِقَ عُلْبًا ۞ وَقَاكِهَةً وَأَبَّا ۞ مَّنْعًا لَكُرْ وَلِأَنْمَالِيكُو ۞ ﴾ ، وقوله في «النحل»: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِمَآءٌ لَكُوْمِّنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ شِيمُونَ ﴿ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِأَوْلِي ٱلنُّهُمٰ نَ ﴾ أي لأصحاب العقول. / فالتُّهي: جمع نُهْية بضم النون، وهي العقل؛ 272 لأنه ينهى صاحبه عما لا يليق. تقول العرب: نَهُو الرجل بصيغة فعل بالضم: إذا كملت نُهْيته أي عقله. وأصله نهي بالياء، فأبدلت الياء واوًا لأنها لام فعل بعد ضم؛ كما أشار له في الخلاصة بقوله:

> وواوًا إِثْرَ الضمِّ رُدَّ الْيا متى أُلْفِيَ لامَ فعلِ أو مِن قَبْل تا \* قوله تعالى: ﴿ هِمِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَيٰ ۞﴾.

الضمير في قوله: ﴿ هُمِنُهَا﴾ معًا، وقوله: ﴿ وَفِيهَا ﴾ راجع إلى ﴿ اَلْأَرْضَ هُ لَكُمُ اَلْأَرْضَ مَهْدًا ﴾ .

وقد ذكر في هذه الآية الكريمة ثلاث مسائل:

الأولى: أنه خلق بني آدم من الأرض.

الثانية: أنه يعيدهم فيها.

الثالثة: أنه يخرجهم منها مرة أخرى. وهذه المسائل الثلاث المذكورة في هذه الآية جاءت موضحة في غير هذه الموضع.

أما خلقه إياهم من الأرض: فقد ذكره في مواضع من كتابه؛ كقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُرْ فِي رَبِّ مِن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقَنْكُمْ مِّن تُرَابٍ ﴾ الآية، وقوله الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ﴾ الآية، وقوله في سورة «المؤمن»: ﴿ هُو اللَّذِى خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

والتحقيق أن معنى خلقه الناس من تراب: أنه خلق أباهم آدم منها؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللّهِ كَمَثُلِ ءَادَمٌ خَلَقَتُهُ مِن تُرَابِ وَكَانُوا تبعًا له في الخلق صدق عليهم أنهم خلقوا من تراب. وما يزعمه بعض أهل العلم من أن معنى خلقهم من تراب أن النطفة إذا وقعت في الرحم انطلق الملك الموكل بالرحم فأخذ من تراب المكان / الذي يدفن فيه فيذره على النطفة فيخلق الله النسمة من النطفة والتراب معًا، فهو خلاف التحقيق؛ لأن القرآن يدل على أن مرحلة النطفة بعد مرحلة التراب بمهلة؛ فهي غير مقارنة لها بدليل الترتيب بينهما مرحلة التراب بمهلة؛ فهي غير مقارنة لها بدليل الترتيب بينهما

ب ﴿ ثُمَّ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ هُو الّذِى خَلَقَنَا مِن سُلَالَةٍ مِن طِينِ ﴿ فَلَقَدْ خَلَقْنَا الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينِ ﴿ فَلَقَ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن طِينِ ﴿ فَلَكَ عَلِيمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَلَاةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّذِى ٱلْحَسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَةٌ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمُ جَعَلَ نَسَلَمُ مِن سُلَلَةٍ مِن مَآءٍ مُن اللَّهُ مِن سُلَلَةٍ مِن مَآءٍ مَعنى خلقهم من مُن المفسرين من أن معنى خلقهم من تواب : أن المراد أنهم خلقوا من الأغذية التي تتولد من الأرض، فهو ظاهر السقوط كما ترى.

وأما المسألة الثانية: فقد ذكرها تعالى أيضًا في غير هذا الموضع؛ وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ جَعَلِ ٱلْأَرْضَ كِفَاتًا ﴿ أَخَيَا اللهُ وَاللهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّلْمُ اللّ

وأما المسألة الثالثة: وهي إخراجهم من الأرض أحياء يوم القيامة فقد جاءت موضحة في آيات كثيرة؛ كقوله: ﴿ وَيُحِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ تَخْرَجُونَ ﴿ فَي اللَّهُ مَن قبوركم أحياء بعد الموت، وقوله تعالى: ﴿ وَأَحْيَنَنَا بِهِ عَلَمَةً مَيْتًا كَذَالِكَ ٱلْخُرُوجُ ﴿ فَي مِن القبور بالبعث يوم القيامة، وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِن ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ عَنْ أَوْرَضِ إِذَا أَنتُمْ مَن اللَّهُ لِللَّهِ عَلَيْهِ مَن اللَّهُ وَقُولُ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْ اللَّهُ اللل

٤٢٦ ٱلْخُرُوجِ ﴿ ﴾، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا / .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَمِنْهَا خَلَقَنَكُمْ ﴾ الآية ، كقوله تعالى: ﴿ قَالَ فِيهَا تَحْيُونَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تَحْتَرَجُونَ ﴿ ﴾ والتارة في قوله: ﴿ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ بمعنى المرة . وفي حديث السنن: أن رسول الله ﷺ حضر جنازة ، فلما أرادوا دفن الميت أخذ قبضة من التراب فألقاها في القبر وقال: ﴿ فِمِنْهَا خَلَقْنَكُمْ ﴾ ثم أخذ أخرى وقال: ﴿ وَمِنْهَا نَحْمُهُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَهُ ءَايَنتِنَا كُلُّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَىٰ ۞﴾.

أظهر القولين أن الإضافة في قوله: ﴿ اَيْتِنَا ﴾ مضمنة معنى العهد كالألف واللام. والمراد بآياتنا المعهودة لموسى كلها وهي التسع المذكورة في قوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَىٰ قِسْعَ ءَايَنتِ بَيِّنَتِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَأَدْخِلُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَوِ فِي تِسْعِ ءَايَنتِ إِلَى وقوله تعالى: ﴿ وَأَدْخِلُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَوِ فِي تِسْعِ ءَايَنتِ إِلَى العصا، واليد البيضاء، وفلق البحر، والحجر الذي انفجرت منه اثنتا عشرة عينا، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، ونتق الجبل فوقهم كأنه ظلة. وقد قدمنا كلام أهل العلم في الآيات التسع في سورة «الإسراء». وقال بعض أهل العلم: العموم على ظاهره، وإن الله أرى فرعون جميع الآيات التي جاء بها موسى، والتي جاء بها غيره من الأنبياء، وذلك بأن عرفه موسى جميع معجزاته ومعجزات سائر الأنبياء، والأول هو الظاهر.

وقد بين جل وعلا في غير هذا الموضع: أن الآيات التي أراها فرعون وقومه بعضها أعظم من بعض، كما قال تعالى في

سورة «الزخرف»: ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِّنَ ءَايَةٍ إِلَّا هِمَ أَكَبَرُ مِنَ أُخْتِهَا ﴾ وقوله: ﴿ فَأَرَنَهُ ٱلْآَيَةَ ٱلْكُبْرَى ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ فَأَرَنَهُ ٱلْآَيَةَ ٱلْكُبْرَى ﴿ ﴾ لأن الكبرى في الموضعين تأنيث الأكبر، وهي صيغة تفضيل تدل على أنها أكبر من غيرها.

وقد بين جل وعلا: أن فرعون كذب وأبى، وهو عالم بأن ما جاء به موسى حق. وأن الآيات التي كذب بها وأبى عن قبولها ما أنزلها إلا الله، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا آنَهُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوّاً ﴾، وقوله: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَـَوُلاّةِ إِلّا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ طُلْمًا وَعُلُوّاً ﴾، وقوله: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَـَوُلاّةِ إِلّا رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِي لَأَظُنّكَ يَنفِرْعَوْنُ مَثْبُورًا إِنَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. وقوله: ﴿ أَرْبَنَهُ ﴾ أصله من رأى البصرية على الصحيح.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَجِثْتَنَا لِتُخْرِجَنَامِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَكُمُوسَىٰ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه لما أرى فرعون آياته على يد نبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام قال: إن الآيات التي جاء بها موسى سحر، وأنه يريد بها إخراج فرعون وقومه من أرضهم.

أما دعواه هو وقومه أن موسى ساحر: فقد ذكره الله جل وعلا في مواضع كثيرة من كتابه؛ كقوله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ ءَايَنُنَا مُبْصِرَةً وَاللهُ عَلَى مُواضع كثيرة من كتابه؛ كقوله: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ إِنَّ قَالُواْ هَلَا السِحْرُ مُبِينٌ شَيِئُ ﴿ فَهُمَ السِّحْرُ مُنِينٌ ﴿ فَهُ السَّاحِرُ اللَّهُ لَكَبِيرُكُمُ ٱللَّذِى عَلَّمَكُمُ السِّحْرِ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ ٱللَّذِى عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرُ ﴾، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ / يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ أَدْعُ لَنَا رَبِّكَ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات.

وأما ادعاؤهم أنه يريد إخراجهم من أرضهم بالسحر فقد ذكره الله جل وعلا أيضًا في مواضع من كتابه؛ كقوله تعالى في هذه السورة: ﴿ أَجِئْتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَكُوسَىٰ ﴿ ﴾ وقوله في «الأعراف»: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَلَا لَسَاحِرُ عَلِيمٌ ﴿ فَي يُرِيدُ أَن يُعْرِجَكُمُ مِنْ أَرْضِكُم فَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ فَمَاذَا لِللّهَ عَلِيمٌ ﴿ يَلِيدُ أَن يُغْرِجَكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿ وَقُولُه فِي «يونس»: ﴿ قَالُوا أَجِئَتَنَا لِتِلْفِئنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ وَلَهُ وَيَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية. وقال سحرة فرعون: ﴿ إِنْ اللّهُ اللّهِ لَكُمَّا ٱلْكِبْرِيَاةُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية. وقال سحرة فرعون: ﴿ إِنْ اللّهُ اللّهِ يَعْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللل

\* قوله تعالى: ﴿ فَلَنَـأَتِيَنَّكَ بِسِحْرٍ مِّثْلِهِ. ﴾.

£ 7 A

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن فرعون ـ لعنه الله ـ لما رأى آيات الله ومعجزاته الباهرة، وادعى أنها سحر؛ أقسم ليأتين موسى بسحر مثل آيات الله التي يزعم هو أنها سحر. وقد بين في غير هذا الموضع: أن إتيانهم بالسحر وجمعهم السحرة كان عن اتفاق ملئهم على ذلك؛ كقوله في «الأعراف»: ﴿ قَالَ ٱلْمَلاُ مِن قَوْمِ وَعَوْنَ إِنَ هَذَا السَّحِرُ عَلِيمٌ فَنَ يُرْبِكُمُ مِنْ أَرْضِكُمٌ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ فِنَ قَلْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُولُكُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَال

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن فرعون لما وعد موسى بأنه يأته بسحر مثل ما جاء به موسى في زعمه قال لموسى: ﴿ فَأَجْعَلْ بَيْنَا وَيَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا نُخَلِفُهُ خَنُ وَلَا أَنتَ ﴾ والإخلاف: عدم إنجاز الوعد. وقرر أن يكون مكان الاجتماع للمناظرة والمغالبة في السحر في زعمه مكانًا سوى. وأصح الأقوال في قوله: ﴿ سُوكِ ﴾ على قراءة الكسر والضم: أنه مكان وسط تستوي أطراف البلد فيه ؛ لتوسطه بينها، فلم يكن أقرب للشرق من الغرب، ولا للجنوب من الشمال. وهذا هو معنى قول المفسرين: ﴿ مَكَانًا سُوكِى ﴿ أي :

نصفًا وعدلاً ليتمكن جميع الناس أن يحضروا. وقوله: ﴿ سُوكَى ﴿ ﴾ أصله من الاستواء؛ لأن المسافة من الوسط إلى الطرفين لا تفاوت فيها بل هي مستوية. وقوله: ﴿ سُوكَى ﴿ ﴾ فيه ثلاث لغات: الضم، والكسر مع القصر، وفتح السين مع المد. والقراءة بالأوليين دون الثالثة هنا. ومن القراءة بالثالثة: ﴿ إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُونَ ﴾ ومن إطلاق العرب ﴿ مَكَانًا سُوكَى ﴿ ﴾ على المكان المتوسط بين الفريقين قول موسى بن جابر الحنفي، وقد أنشده أبو عبيدة شاهدًا لذلك:

وإن أبانا كان حلَّ ببلدة سِوى بين قيسٍ قيسٍ عيلان والفِزْرِ والفِزْر: سعد بن زيد مناة بن تميم؛ يعني حل ببلدة مستوية مسافتها بين قيس عيلان والفزر.

وأن موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام أجاب فرعون إلى ما طلب منه من الموعد، وقرر أن يكون وقت ذلك يوم الزينة. وأقوال أهل العلم في يوم الزينة راجعة إلى أنه يوم معروف لهم، يجتمعون فيه ويتزينون؛ سواء قلنا: إنه يوم عيد لهم، أو يوم عاشوراء، أو يوم النيروز، أو يوم كانوا يتخذون فيه سوقًا ويتزينون فيه بأنواع الزينة.

قال الزمخشري: وإنما واعدهم موسى ذلك اليوم؛ ليكون على علو كلمة الله وظهور دينه، وكبت الكافر وزهوق الباطل، على رءوس الأشهاد في المجمع الغاص؛ لتقوى رغبة من رغب في اتباع الحق، ويكل حدُّ المبطلين وأشياعهم، ويكثر المحدِّث بذلك الأمر؛ ليعلم في كل بدو وحضر، ويشيع في جميع أهل / الوبر

والحضر اهم منه. والمصدر المنسبك من «أن» وصلتها في قوله: ﴿ وَأَن يُحَشَرُ النَّاسُ ضُحَى ﴿ فَي محل جر عطفًا على ﴿ الزِّينَةِ ﴾ أي موعدكم يوم الزينة وحشر الناس أو في محل رفع عطفًا على قوله: ﴿ يَوْمُ الزِّينَةِ ﴾ على قراءة الجمهور بالرفع. والحشر: الجمع والضحى: من أول النهار حين تشرق الشمس. والضحى يذكر ويؤنث؛ فمن أنثه ذهب إلى أنه جمع ضحوة. ومن ذَكّره ذهب إلى أنه اسم مفرد جاء على «فُعَل» بضم ففتح كـ «صُرد وزُفَر». وهو منصرف إذا لم تُرد ضحى يوم معين بلا خلاف. وإن أردت ضحى يومك المعين فقيل: يمنع من الصرف كسحر. وقيل: لا.

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من كون المناظرة بين موسى والسحرة عين لوقتها يوم معلوم يجتمع الناس فيه ؛ ليعرفوا الغالب من المغلوب = أشير له في غير هذا الموضع ؛ كقوله تعالى في «الشعراء» : ﴿ فَجُمِعَ السَّحَرَةُ لِمِيقَتِ يَوْمِ مَّعَلُومٍ ﴿ وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلَ أَنتُم مُّ تُعَوِّنَ ﴿ يَكَلَنَا نَلَيِعُ السَّحَرَةَ إِن كَانُواْ هُمُ الْفَيْلِينَ ﴿ يَكُ فَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فقوله تعالى: ﴿ لِمِيقَاتِ يَوْمِ مَعْلُومِ ﴿ اليوم المعلوم: هو يوم الزينة المذكور هنا. وميقاته وقت الضحى منه المذكور في قوله: ﴿ وَأَن يُحْشَرَ ٱلنَّاسُ ضُحَى ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

### تنبيه

اعلم أن في تفسير هذه الآية الكريمة أنواعًا من الإشكال معروفة عند العلماء، وسنذكر إن شاء الله تعالى أوجه الإشكال فيها، ونبين إزالة الإشكال عنها.

اعلم أولاً: أن الفعل الثلاثي إن كان مثالاً أعني واوي الفاء

ك "وعد ووصل"، فالقياس في مصدره الميمي واسم مكانه وزمانه كلها "المَفْعِل" ـ بفتح / الميم وكسر العين ـ مالم يكن معتل اللام؛ فإن كان معتلها فالقياس فيه المَفْعَل ـ بفتح الميم والعين ـ كما هو معروف في فن الصرف.

فإذا علمت ذلك، فاعلم أن قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَالْجَعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا ﴾ صالح بمقتضى القياس الصرفي لأن يكون مصدرًا ميميًا بمعنى الوعد، وأن يكون اسم زمان يراد به وقت الوعد، وأن يكون اسم مكان يراد به مكان الوعد. ومن إطلاق «الموعِد» في القرآن اسم زمان قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبَحُ ﴾ أي وقت وعدهم بالإهلاك الصبح. ومن إطلاقه في القرآن اسم مكان قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّ مَا مكان وعدهم بالإهلاك العبح.

وأوجه الإشكال في هذا: أن قوله: ﴿ لَا نُخْلِفُهُ غَنُ وَلَا أَنتَ ﴾ يدل على أن الموعد مصدر؛ لأن الذي يقع عليه الإخلاف هو الوعد لا زمانه ولا مكانه.

وقوله تعالى: ﴿ مَكَانَا سُوكَى ﴿ يَكُ اللَّهُ عَلَى أَنَ الموعد في الآية السم مكان.

وقوله: ﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمُ مَ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ يدل على أن الموعد في الآية اسم زمان. فإن قلنا: إن الموعد في الآية مصدر، أشْكَل على ذلك ذكر المكان في قوله: ﴿ مَكَانَا سُوكِى ﴿ اللَّهِ مَكَانَا في قوله: ﴿ مَكَانَا سُوكِى ﴿ اللَّهِ مَكَانَا في قوله: ﴿ يَوْمُ الزَّيْنَةِ ﴾. وإن قلنا: إن الموعد اسم مكان، أَشْكَل عليه قوله: ﴿ لَّا لَيْخَلُّفُهُ ﴾ ؛ لأن نفس المكان لا يُخلف وإنما يُخْلف الوعد، وأَشْكَل

عليه أيضًا قوله: ﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾. وإن قلنا: إن الموعد اسم زمان أشكل عليه أيضًا قوله: ﴿ مَكَانَا سُوَى ﴿ مَكَانَا لِللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

هذه هي أوجه الإشكال في هذه الآية الكريمة. وللعلماء عن هذا أجوبة؛ منها ما ذكره الزمخشري في الكشاف قال: لا يخلو الموعد في قوله: ﴿ فَأَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا ﴾ من أن يجعل زمانًا أو مكانًا أو مصدرًا؛ فإن جعلته زمانًا نظرًا في أن قوله: ﴿ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزّينَةِ ﴾ مطابق له، لزمك شيئان: أن تجعل الزمان مخلفًا وأن يعضل عليك ناصب ﴿ مَكَانًا ﴾ وإن جعلته مكانًا لقوله تعالى: همكانًا سُوئى ﴿ مَكَانًا ﴾ وإن جعلته مكانًا لقوله تعالى: يطابق / قوله: ﴿ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزّينَةِ ﴾ إلى أن قال: فبقى أن يجعل مصدرًا بمعنى الوعد ويقدر مضاف محذوف، أي مكان الوعد، ويجعل الضمير في ﴿ فَخَلِفُهُ ﴾ للموعد و ﴿ مَكَانًا ﴾ بدل من المكان المحذوف.

فإن قلت: كيف طابقه قوله: ﴿ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ ولابد من أن تجعله زمانًا والسؤال واقع عن المكان لا عن الزمان؟.

قلت: هو مطابق معنًى وإن لم يطابق لفظًا؛ لأنهم لابد لهم من أن يجتمعوا يوم الزينة في مكان بعينه مشتهر باجتماعهم فيه في ذلك اليوم؛ فبذكر الزمان علم المكان. انتهى محل الغرض منه. ولا يخفى ما في جوابه هذا من التعسف والحذف والإبدال من المحذوف.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: أظهر ما أجيب به عما

ذكرنا من الإشكال عندي في هذه الآية الكريمة: أن فرعون طلب من موسى تعيين مكان الموعد، وأنه يكون مكانًا سُوى، أي وسطًا بين أطراف البلد كما بينا. وأن موسى وافق على ذلك وعين زمان الوعد وأنه يوم الزينة ضحى؛ لأن الوعد لابد له من مكان وزمان. فإذا علمت ذلك؛ فاعلم أن الذي يترجح عندي المصير إليه هو قول من قال في قوله: ﴿ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا ﴾ إنه اسم مكان أي: مكان الوعد، وقوله: ﴿ مَكَانًا ﴾ بدل من قوله موعدًا؛ لأن الموعد إذا كان اسم مكان صار هو نفس المكان فاتضح كون ﴿ مَكَانًا ﴾ بدلاً. ولا إشكال في ضمير ﴿ نُخَلِفُهُ ﴾ على هذا. ووجه إزالة الإشكال عنه أن المعروف في فن الصرف: أن اسم المكان مشتق من المصدر كاشتقاق الفعل منه، فاسم المكان ينحل عن مصدر ومكان. فالمنزل مثلاً مكان النزول، والمجلس مكان الجلوس، والموعد مكان الوعد. فإذا اتضح لكِ أن المصدر كامن في مفهوم اسم المكان، فالضمير في قوله: ﴿ لَّا نُخْلِفُكُ ۗ راجع إلى المصدر الكامن في مفهوم اسم المكان، كرجوعه للمصدر الكَّامن في مفهوم الفعل في قوله: ﴿ أَعَدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقُوكَيُّ ﴾؛ فقوله: ﴿ هُوَ ﴾ أي العدل المفهوم من ﴿ أَعْدِلُوا ﴾ / وكذلك قوله تعالى: ﴿ لَّا نُغْلِفُكُم ﴾ أي: الوعد الكامن في مفهوم اسم المكان الذي هو الموعد؛ لأنه مكان الوعد، فمعناه مركب إضافي وآخر جزأيه لفظ الوعد وهو مرجع الضمير في ﴿ لَّا ثُخِّلِفُكُم ﴾.

فإذا عرفت معنى هذا الكلام الذي أخبر الله أن فرعون قاله لموسى؛ فاعلم أن قوله عن موسى ﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ يدل على أنه وافق على طلب فرعون ضمنًا، وزاد تعيين زمان الوعد

بقوله: ﴿ مَوْعِدُكُمْ مَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ ولا إشكال في ذلك. هذا هو الذي ظهر لنا صوابه. وأقرب الأوجه التي ذكرها العلماء بعد هذا عندي قول من قال: إن الموعد في الآية مصدر، وعليه ف ﴿ لَا نُعَلِفُهُ ﴾ راجع للمصدر، و ﴿ مَكَانًا ﴾ منصوب بفعل دل عليه الموعد؛ أي عِدْنا مكانًا سوى. ونَصْبُ المكان بأنه مفعول المصدر الذي هو ﴿ مَوْعِدًا ﴾ أو أحد مفعولي ﴿ فَأَجْعَلُ ﴾ غيرُ صواب فيما يظهر لي والله تعالى أعلم.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ مَكَانَا سُوَى ﴾ قرأه ابن عامر وعاصم وحمزة ﴿ سُوَى ﴿ اللهِ بَصْم السين والباقون بكسرها. ومعنى القراءتين واحد كما تقدم.

## \* قوله تعالى: ﴿ فَتَوَلَّىٰ فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدُهُ ثُمَّ أَتَىٰ ﴿ ﴾.

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ ﴾ قال بعض العلماء: معنى ﴿ فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ ﴾ انصرف مُدْبرًا من ذلك المقام ليهيىء ما يحتاج إليه مما تواعد عليه هو وموسى. ويدل لهذا الوجه قوله تعالى في سورة «النازعات» في القصة بعينها: ﴿ ثُمَّ أَذَبرَ يَسْعَىٰ ﴿ وَوَلَه : ﴿ فَحَشَرَ ﴾ أي جمع السحرة.

وقال بعض العلماء: معنى قوله: ﴿ فَتَوَلَىٰ فِرْعَوْنُ ﴾ أي: أعرض عن الحق الذي جاءه به موسى. ومن معنى هذا الوجه قوله تعالى: ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِىَ إِلَيْمَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِىَ إِلَيْمَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿فَجَمَعَ كَيْدَهُ ﴾ الظاهر أن المراد بـ ﴿كَيْدَهُ ﴾ ما جمعه من / السِّحْر ليغلب به موسى في زعمه. وعليه فالمراد

بقوله: ﴿ فَجَمَعَ كَيْدُهُ ﴾ هو جمعه للسحرة من أطراف مملكته، ويدل على هذا أمران: أحدهما: تسمية السحر في القرآن كيدًا؛ كقوله: ﴿ إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ سَيْحِرٍ ﴾ الآية، وقوله تعالى عن السحرة: ﴿ فَأَجْمِعُواْ كَيْدُهُمْ سَحْرُهُمْ. الثاني: أن الذي جمعه فرعون هو السحرة كما دلت عليه آيات من كتاب الله؛ كقوله تعالى في «الأعراف»: ﴿ وَأَرْسِلَ فِي ٱلْمَدَآيِنِ حَشِرِينَ ﴿ يَكُلِ سَحْمِ عَلِيمٍ ﴿ يَكُلِ سَحْرَةُ مِن السحرة من أطراف وقوله: ﴿ حَشِرِينَ ﴿ يَكُلُ سَحِ عَلِيمٍ ﴿ يَكُ مَ الشَّعُواءُ السَّمِ عَلِيمٍ ﴿ يَكُلُ سَحَ إِعَلَى اللَّهُ عَلَوْمٍ ﴿ يَكُلُ سَحَ إِعَلِيمٍ إِنَّ ﴾، وقوله في «الشعراء»: ﴿ وَأَتِمِ عَلِيمٍ مَعَلُومٍ ﴿ يَكُلُ سَحَ إِعَلِيمٍ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَومُ مَعَلُومٍ ﴿ يَكُلُ سَحَ إِعَلِيمٍ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ثُمَّ أَقَى ﴿ ثُمُ أَقَى ﴿ ثُمُ أَقَى ﴿ أَي : جاء فرعون بسحرته للميعاد ليغلب نبي الله موسى بسحره في زعمه.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَكُوسَنَ إِمَّا أَن تُلْقِيَ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن السحرة لما جمعهم فرعون واجتمعوا مع موسى للمغالبة قالوا له متأدبين معه: ﴿إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَكُونَ أُوَّلَ مَنْ أَلْقَى ﴿ وَقد بين تعالى مقالتهم هذه في غير هذا الموضع؛ كقوله في «الأعراف»: ﴿ قَالُواْ يَكُمُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن تُلقِي وَإِمَّا أَن تُلقِي وَإِمَّا أَن تُكُونَ كُنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴾. وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يحذف مفعول فعل في موضع، ثم يبين في موضع آخر، فإنا نبين ذلك، وقد حذف هنا في هذه الآية مفعول ﴿ تُلْقِى ﴾، ومفعول أول من ﴿ أَلْقَىٰ ﴿ وَقد بين تعالى في مواضع أخر أن مفعول إلقاء موسى هو عصاه وذلك في قوله في في مواضع أخر أن مفعول إلقاء موسى هو عصاه وذلك في قوله في

«الأعراف»: ﴿ ﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنْ أَلْقِ عَصَاكٌ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿إِنَّ ﴾، وقوله في «الشعراء»: ﴿ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِمَ / 240 تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ ﴾، وتوله هنا: ﴿ وَأَلْقِي مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنَعُوَّا ﴾ الآية. وما في يمينه هو عصاه؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَكُمُوسَين ﴿ كَا قَالَ هِيَ عَصَايَ ﴾ الآبة.

وقد بين تعالى أيضًا في موضع آخر أن مفعول إلقائهم هو حبالهم وعصيهم، وذلك في قوله في «الشعراء»: ﴿ فَٱلْقَوَا حِبَالْهُمُ وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُواْ بِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْعَلِيْهُونَ ﴿ ﴾ . وقد أشار تعالى إلى ذلك أيضًا بقوله هنا: ﴿ قَالَ بَلْ أَلْقُوَّا فَإِذَا حِبَالْهُمْ وَعِصِيُّهُمْ يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾؛ لأن في الكلام حذفًا دل المقام عليه، والتقدير: قال: بل ألقوا، فألقوا حبالهم وعصيهم، فإذا حبالهم وعصيهم يخيل إليه من سحرهم أنها تسعى. والمصدر المنسبك من ﴿أَنَ﴾ وصلتها في قوله: ﴿ أَن تُلْقِى ﴾ وفي قوله: ﴿ أَن نَّكُونَ ﴾ فيه وجهان من الإعراب: الأول: أنه في محل نصب بفعل محذوف دل المقام عليه، والتقدير: إما أن تختار أن تلقي، أي تختار إلقاءك أولاً، أو تختار إلقاءنا أولاً. وتقدير المصدر الثاني: وإما أن تختار أن نكون أي كوننا أول من ألقى. والثاني: أنه في محل رفع، وعليه فقيل: هو مبتدأ، والتقدير: إما إلقاؤك أول، أو إلقاؤنا أول. وقيل: خبر مبتدأ محذوف، أي: إما الأمر إلقاؤنا أو إلقاؤك.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ بَلْ ٱلْقُوا ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن نبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام لما خيره سحرة فرعون أن يلقي قبلهم

247

#### تنبيه

قول موسى للسحرة: ألقوا المذكور في «الأعراف، وطه، والشعراء» فيه سؤال معروف، وهو أن يقال: كيف قال هذا النبي الكريم للسحرة: ألقوا؛ أي: ألقوا حبالكم وعصيكم، يعني اعملوا السحر وعارضوا به معجزة الله التي أيد بها رسوله، وهذا أمرٌ بمنكر؟ والجواب: هو أن قصد موسى بذلك قصد حسن يستوجبه المقام؛ لأن إلقاءهم قبله يستلزم إبراز ما معهم من مكائد السحر، واستنفاد أقصى طرقهم ومجهودهم؛ فإذا فعلوا ذلك كان في إلقائه عصاه بعد ذلك وابتلاعها لجميع ما ألقوا من إظهار الحق وإبطال الباطل مالا جدال بعده في الحق لأدنى عاقل. ولأجل هذا قال لهم: ألقوا، فلو ألقى قبلهم وألقوا بعده لم يحصل ما ذكرنا، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا حِبَالْمُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّا نَعْنَى إِنَّ ﴾.

قرأ هذا الحرف ابن ذكوان عن ابن عامر «تُخَيِّل» بالتاء، أي تخيِّل هي، أي الحبال والعصي أنها تسعى. والمصدر في ﴿أَبَّا تَسْعَىٰ ﴿ أَبَا ﴾ بدل من ضمير الحبال والعصي الذي هو نائب فاعل «تخيل» بدل اشتمال. وقرأ الباقون بالياء التحتية. والمصدر في

## ﴿ أَنَّهَا شَعَىٰ ﴿ إِنَّ ﴾ نائب فاعل: ﴿ يُعَيِّلُ ﴾ .

وفي هذه الآية الكريمة حذف دل المقام عليه، والتقدير: قال بل ألقوا فألقوا حبالهم وعصيهم، فإذا حبالهم وعصيهم يخيل إليه من سحرهم أنها تسعى. وبه تعلم أن ألفاء في قوله: ﴿فَإِذَا حِبَالْهُمُ ﴾ عاطفة على محذوف كما أشار لنحو ذلك ابن مالك في الخلاصة بقوله:

# \* وحَذْفَ متبوعِ بدا هُنا اسْتَبِحْ \*

و «إذا» هي الفجائية، وقد قدمنا كلام العلماء فيها فأغنى ذلك عن إعادته هنا. والحبال: جمع حبل، وهو معروف. و العِصِي: جمع عصا، وألف العصا منقلبة عن واو، ولذا ترد إلى أصلها في التثنية؛ ومنه قول غيلان ذي الرمة /:

فجاءت بنسج العنكبوت كأنه على عَصَوَيْها سابريٌّ مُشَبْرَق

وأصل العِصِيّ «عصوو» على وزن «فعول» جمع عصا؛ فأُعِل بإبدال الواو التي في موضع اللام ياء فصار «عصويًا»، فأبدلت الواو ياء وأدغمت في الياء، فالياءان أصلهما واوان. وإلى جواز هذا النوع من الإعلال في واوي اللام مما جاء على فعول أشار في الخلاصة بقوله:

كذاكَ ذا وجهين جا المفعولُ مِنْ فِي الواوِ لامَ جمعٍ أو فَرْدٍ يَعِنْ

وضمة الصاد في ﴿وَعِصِيَّهُم ﴾ أبدلت كسرة لمجانسة الياء، وضمة عين ﴿وَعِصِيُّهُم ﴾ أبدلت كسرة الصاد. والتخيل في قوله: ﴿يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِم أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴿إِنَّهُ هُو إبداء أمر لا حقيقة له،

ومنه الخيال. وهو الطيف الطارق في النوم. قال الشاعر:

ألا يا لقومي للخيال المشوق والدار تنأى بالحبيب ونلتقي

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمُ أَنَّا لَا يَعْنَى ﴿ يُكُونِ لَا عَلَى أَن السحر الذي جاء به سحرة فرعون تخييل لا حقيقة له في نفس الأمر. وهذا الذي دلت عليه آية «طه» هذه: دلت عليه آية «الأعراف» وهي قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ٱلْقَوّا سَحَـُواً أَعَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ الآية ؛ لأن قوله: ﴿ سَحَـُواً أَعَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ يدل على أنهم خيلوا لأعين الناظرين أمرًا لا حقيقة له. وبهأتين الآيتين احتج المعتزلة ومن قال بقولهم على أن السحر خيال لا حقيقة له.

والتحقيق الذي عليه جماهير العلماء من المسلمين: أن السحر منه ما هو أمر له حقيقة لا مطلق تخييل لا حقيقة له، ومما يدل على أن منه ماله حقيقة قوله تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ مَا مَا يُفَرِقُونَ مِنْهُ مَا مَا يُفِي بِهِ عِلَى أَنه شيء موجود له حقيقة تكون سببًا للتفريق بين الرجل وامرأته وقد عبر الله عنه بـ «ما» الموصولة وهي تدل على أنه شيء له وجود حقيقي. ومما يدل على ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَمِن شَكِرٌ النَّفَلَئَتِ فِ الْعُقَلِدِ نَكُ على ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَمِن شَكِرٌ النَّفَلَئَتِ فِ الْعُقَلِدِ نَكُ اللهِ لا يعقدن في سحرهن وينفثن في عقدهن. فلولا يعني السواحر اللاتي يعقدن في سحرهن وينفثن في عقدهن. فلولا أن السحر حقيقة لم يأمر الله / بالاستعاذة منه. وسيأتي إن شاء الله أن السحر أنواع: منها ما هو أمر له حقيقة، ومنها ما هو تخييل لا حقيقة له. وبذلك يتضح عدم التعارض بين الآيات الدالة على أن له حقيقة، والآيات الدالة على أنه خيال.

٤٣٨

فإن قيل: قوله في «طه»: ﴿ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ ﴾ الآية، وقوله

في «الأعراف»: ﴿ سَحَـُرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ ﴾ الدالان على أن سحر سحرة فرعون خيال لا حقيقة له، يعارضهما قوله في «الأعراف»: ﴿ وَجَاءُ و بِسِحْر عَظِيمِ ١٠٠٠ لأن وصف سحرهم بالعظم يدل على أنه غير خيال. فالذي يظهر في الجواب \_ والله أعلم \_ أنهم أخذوا كثيرًا من الحبال والعصى، وخيلوا بسحرهم لأعين الناس أن الحبال والعصي تسعى وهي كثيرة. فظن الناظرون أن الأرض ملئت حيات تسعى، لكثرة ما ألقوا من الحبال والعصى فخافوا من كثرتها، وبتخييل سَعْى ذلك العدد الكثير وصف سحرهم بالعظم. وهذا ظاهر لا إشكال فيه. وقد قال غير واحد: إنهم جعلوا الزئبق على الحبال والعصى، فلما أصابها حر الشمس تحرك الزئبق فحرك الحبال والعصى، فخيل للناظرين أنها تسعى. وعن ابن عباس: أنهم كانوا اثنين وسبعين ساحرًا، مع كل ساحر منهم حبال وعصي. وقيل: كانوا أربعمائة. وقيل كانوا اثني عشر ألفًا. وقيل أربعة عشر ألفًا. وقال ابن المنكدر: كانوا ثمانين ألفًا. وقيل: كانوا مجمعين على رئيس يقال له: شمعون. وقيل: كان اسمه يوحنا معه اثني عشر نقيبًا، مع كل نقيب عشرون عريفًا، مع كل عريف ألف ساحر. وقيل: كانوا ثلاثمائة ألف ساحر من الفيوم، وثلاثمائة ألف ساحر من الصعيد وثلاثمائة ألف ساحر من الريف فصاروا تسعمائة ألف، وكان رئيسهم أعمى اهـ. وهذه الأقوال من الإسرائيليات، ونحن نتجنبها دائمًا، ونقلل من ذكرها، وربما ذكرنا قليلًا منها منهس عليه.

 « قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنَعُوّاً إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ 

 ضَحِرٍ 
 .

249

/ قرأ هذا الحرف نافع وأبو عمرو وحمزة والكسائي وقنبل عن ابن كثير، وهشام عن ابن عامر، وشعبة عن عاصم بتاء مفتوحة مخففة بعدها لام مفتوحة ثم قاف مفتوحة مشددة بعدها فاء ساكنة، وهو مضارع تلقف وأصله تتلقف بتاءين فحذفت إحداهما تخفيفًا، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

وما بتاءين ٱبتُدِي قد يُقْتَصَر فيه على تا كتبَيَّنُ العِبَر

والمضارع مجزوم؛ لأنه جزاء الطلب في قوله: ﴿ أَلَقِ ﴾ وجمهور علماء العربية على أن الجزم في نحو ذلك بشرط مقدر دلت عليه صيغة الطلب، وتقديره هنا: إن تلق ما في يمينك تلقف ما صنعوا. وقرأه البزي عن ابن كثير كالقراءة التي ذكرنا، إلا أنه يشدد تاء تلقف وصلاً. ووجه تشديد التاء هو إدغام إحدى التاءين في الأخرى وهو جائز في كل فعل بدىء بتاءين كما هنا، وأشار إليه في الخلاصة بقوله:

وحَيِيَ ٱفْكُك وادَّغِمْ دونَ حَذَر كَذَاكَ نحوُ تتجلَّى وٱسْتَتَر ومحل الشاهد منه قوله: «نحو تتجلى» ومثاله في الماضي قوله:

تولى الضجيع إذا ما التذها خصرا عذب المذاق إذا ما اتابع القُبَل

أصله تتابع، وقرأه ابن ذكوان عن ابن عامر كالقراءة المذكورة للجمهور إلا أنه يضم الفاء، فالمضارع على قراءته مرفوع، ووجه رفعه أن جملة الفعل حال، أي: ألق بما في يمينك في حال كونها متلقفة ما صنعوا. أو مستأنفة، وعليه فهي خبر مبتدأ محذوف، أي فهي تلقف ما صنعوا. وقرأ حفص عن عاصم ﴿ تَلْقَفُ ﴾ بفتح التاء وسكون اللام وفتح القاف مخففة مع الجزم، مضارع «لَقِفه» بالكسر يَلْقَفه بالفتح ومعنى القراءتين واحد؛ لأن معنى تلقفه ولقفه إذا تناوله بسرعة، والمراد بقوله: ﴿ نَلْقَفْ مَاصَنَعُوّا ﴾ على جميع القراءات أنها تبتلع كل ما زوروه وافتعلوه من الحبال والعصي التي خيلوا للناس أنها تسعى وصنعهم في قوله تعالى: ﴿ مَا صَنَعُوا ﴾ واقع في الحقيقة على تخييلهم إلى الناس بسحرهم أن الحبال والعصي تسعى، لا على / نفس الحبال والعصي لأنها من صنع الله تعالى. ٤٤٠ ومن المعلوم أن كل شيء كائنًا ما كان بمشيئته تعالى الكونية القدرية.

وهذا المعنى الذي ذكره جل وعلا هنا في هذه الآية الكريمة، من كونه أمر نبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام أن يُلقي ما في يمينه أي يده اليمنى، وهو عصاه فإذا هي تبتلع ما يأفكون من الحبال والعصي التي خيلوا إليه أنها تسعى؛ أوضحه في غير هذا المموضع، كقوله في «الأعراف»: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنَ ٱلْقِ عَصَاكُ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَوَقَعَ ٱلْحَقُ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَاللَّهُ مُوسَىٰ عَصَاهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَاللَّهُ مُوسَىٰ عَصَاهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَا لَعَمَلُونَ ﴿ فَا لَعْمَاهُ فَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَا لَعْمَاهُ فَي «الشعراء»: ﴿ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَ فَدِكْر العصا في «الأعراف، والشعراء» يوضح أن المراد بما في يمينه في «طه» أنه عصاه كما لا يخفى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ ﴾ أي يختلقونه ويفترونه من الكذب، وهو زعمهم أن الحبال والعصى تسعى حقيقة، وأصله من قولهم: أفكه عن الشيء يأفكه عنه، من

باب ضرب، إذا صرفه عنه وقلبه. فأصل الأفك بالفتح القلب والصرف عن الشيء. ومنه قيل لقرى قوم لوط: المؤتفكات؛ لأن الله أفكها أي قلبها؛ كما قال تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا ﴾. ومنه قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا ﴾. ومنه قوله تعالى: ﴿ فَوَفَلُكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ إِنَّ ﴾ أي يصرف عنه من صرف، وقوله: ﴿ قَالُوۤ الْجَعْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالِهُ يَنَا ﴾ أي لتصرفنا عن عبادتها، وقول عمرو بن أذينة:

إن تك عن أحسن المروءة مأ فُوْكًا ففي آخرين قد أُفِكُوا

وأكثر استعمال هذه المادة في الكذب؛ لأنه صرف وقلب للأمر عن حقيقته بالكذب والافتراء؛ كما قال تعالى: ﴿ وَيَلُ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَنْهِ ﴿ كَا تَعَالَى: ﴿ وَيَلُ لِكُلِّ أَفَاكُ مُمْ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ كَا لَكُ إِلَى إِفْكُهُمْ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّا اللَّهُو

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ ﴾ «ما» / موصولة وهي اسم «إن»، و ﴿ كَيْدُ ﴾ خبرها، والعائد إلى الموصول محذوف؛ على حد قوله في الخلاصة:

..... والحذف عندهم كثيرٌ مُنْجلي

في عائدٍ متصلٍ إن انتصبْ بفعلٍ أو وصفٍ كمن نرجو يَهَبْ

والتقدير: إن الذي صنعوه كيد ساحر. وأما على قراءة من قرأ (كُيْدَ ساحر) بالنصب ف ﴿ مَا ﴾ كافة و (كَيْدَ) مفعول ﴿ صَنعُوا ﴾ وليست سبعية، وعلى قراءة حمزة والكسائي «كيد سحر» بكسر السين وسكون الحاء، فالظاهر أن الإضافة بيانية؛ لأن الكيد المضاف إلى السحر هو المراد بالسحر. وقد بسطنا الكلام في نحو

ذلك في غير هذا الموضع. والكيد: هو المكر.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُقَلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَّى ﴿ ﴾.

قد قدمنا في سورة «بني إسرائيل» أن الفعل في سياق النفي من صيغ العموم؛ لأنه ينحل عند بعض أهل العلم عن مصدر وزمان، وعند بعضهم عن مصدر وزمان ونسبة؛ فالمصدر كامن في مفهومه إجماعًا، وهذا المصدر الكامن في مفهوم الفعل في حكم النكرة فيرجع ذلك إلى النكرة في سياق النفي وهي صيغة عموم عند الجمهور. فظهر أن الفعل في سياق النفي من صيغ العموم، وكذلك الفعل في سياق الشرط؛ لأن النكرة في سياق الشرط أيضًا صيغة عموم. وأكثر أهل العلم على ما ذكرنا من أن الفعل في سياق النفي أو الشرط من صيغ العموم، خلافًا لبعضهم فيما إذا لم يؤكد الفعل المذكور بمصدر؛ فإن أكد به فهو صيغة عموم بلا خلاف، كما أشار إلى ذلك في مراقي السعود بقوله عاطفًا على صيغ العموم:

ونحو لا شربت أو إن شربا واتفقوا إن مصدر قد جُلِبا

والتحقيق في هذه المسألة: أنها لا تختص بالفعل المتعدي دون اللازم، خلافًا لمن زعم ذلك، وأنه لا فرق بين التأكيد بالمصدر وعدمه؛ لإجماع / النحاة على أن ذكر المصدر بعد الفعل تأكيد للفعل، والتأكيد لا ينشأ به حكم، بل هو مطلق تقوية لشيء ثابت قبل ذلك، كما هو معروف. وخلاف العلماء في عموم الفعل المذكور هل هو بدلالة المطابقة أو الالتزام؛ معروف. وإذا علمت ذلك؛ فاعلم أن قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَا يُقْلِحُ السّاحِرُ ﴾ الآية. يعم نفي جميع أنواع الفلاح عن الساحر، وأكد

ذلك بالتعميم في الأمكنة بقوله: ﴿حَيْثُ أَنَى ﴿ وَذَلَكَ دَلَيْلُ عَلَى كَفُرِهُ ﴾ وذلك دليل على كفره؛ لأن الفلاح لا ينفى بالكلية نفيًا عامًا إلا عمن لا خير فيه، وهو الكافر. ويدل على ما ذكرنا أمران:

الأول: هو ما جاء من الآيات الدالة على أن الساحر كافر؛ كقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُفَرُ سُلَيْمَنُ وَلَكِئَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾ الآية؛ فقوله: ﴿ وَمَا كُفَرَ سُلَيْمَنُ ﴾ يدل على أنه لو كان ساحرًا \_ وحاشاه من ذلك \_ لكان كافرًا. وقوله: ﴿ وَلَكِئَ الشَّينطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾ صريح في كفر معلم الشَّينطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾ صريح في كفر معلم السحر، وقوله تعالى عن هاروت وماروت مقررًا له: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنَ أَكُو يَتَنَهُ فَلَا تَكَفُرُ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَيَنَعَلَمُونَ مَا يَضُ رُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدَ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن خَلَقً ﴾ أي من نصيب، ونفي النصيب في الآخرة بالكلية لا يكون خَلَقً ﴾ أي من نصيب، ونفي النصيب في الآخرة بالكلية لا يكون إلا للكافر عياذًا بالله تعالى، وهذه الآيات أدلة واضحة على أن من السحر ما هو كفر بواح، وذلك مما لاشك فيه.

الأمر الثاني: أنه عرف باستقراء القرآن أن الغالب فيه أن لفظة ﴿ لَا يُفْلِحُ ﴾ يراد بها الكافر، كقوله تعالى في سورة «يونس»: ﴿ قَالُوا اَتَّخَدُ اللّهُ وَلَدُأَ سُبْحَنَةً هُو الْغَنِيُّ لَهُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ إِنْ عِندَكُم مِّن سُلطن بِهَذَأَ أَنَقُولُون عَلَى اللّهِ مَا لاَتَعْلَمُونَ ﴿ قُلْ اللّهِ الْكَذِب لا يُقْلِحُون عَلَى اللّهِ الدُّنِيَ اللّهُ الْكَذِب لا يُقْلِحُون ﴿ مَتَعُ فِي الدُّنِيَ اللّهُ الْكَذِب لا يُقْلِحُون ﴿ مَتَعُ فِي الدُّنِيَ اللّهُ إِلَيْنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ع

﴿ وَمَنْ أَظْلَا مِمَنِ ٱقْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِعَايَتِهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ ﴾ ؟ اللَّهِ عَين ذلك من الآيات .

ويُفهم من مفهوم مخالفة الآيات المذكورة: أن من جانب تلك الصفات التي استوجبت نفي الفلاح عن السحرة والكفرة غيرهم أنه ينال الفلاح، وهو كذلك، كما بينه جل وعلا في آيات كثيرة؛ كقوله: ﴿ أُولَيْكِ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِم وَأُولَيْكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ المُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ الآية، والآيات بمثل ذلك كثيرة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ ﴾ مضارع أفلح بمعنى نال الفلاح. والفلاح يطلق في العربية على الفوز بالمطلوب؛ ومنه قول لبيد:

فاعقلي إن كنت لمَّا تعقلي ولقد أفلح من كان عَقَـل

فقوله: «ولقد أفلح من كان عقل» يعني أن من رزقه الله العقل فاز بأكبر مطلوب. ويطلق الفلاح أيضًا على البقاء والدوام في النعيم؛ ومنه قول لبيد:

لو أن حيًّا مُدرك الفلاح لناله مُلاعب الرِّماح

فقوله: «مدرك الفلاح» يعني البقاء. وقول الأضبط بن قريع السعدي، وقيل: كعب بن زهير:

لكلِّ همِّ من الهموم سَعَهُ والمُسْي والصبح لا فلاحَ مَعَهُ يعني أنه ليس مع تعاقب الليل والنهار بقاء. وبكل واحد من

المعنيين فسر بعض أهل العلم «حي على الفلاح» في الأذان والإقامة.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ حَيْثُ أَتَى ﴿ فَ حَيْثُ أَتَى ﴿ وَمِنْ كلمة تدل على المكان، كما تدل حين على الزمان، ريما ضمنت معنى الشرط. فقوله: ﴿ وَلَا يُقْلِمُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ ١٠٠٠ ) أي حيث توجه ٤٤٤ وسلك. وهذا أسلوب عربي / معروف يقصد به التعميم؛ كقولهم: فلان متصف بكذا حيث سير، وأية سلك، وأينما كان؛ ومن هذا القبيل قول زهير:

بان الخليطُ ولم يأووا لمن تَركوا وزوَّدُوْكُ اشتياقًا أيَّةً سلكوا

وقال القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية: ﴿ وَلَا يُقْلِمُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴿ ﴾ أي لا يفوز ولا ينجو حيث أتى من الأرض. وقيل: حيث احتال. والمعنى في الآية هو ما بينا والله تعالى أعلم.

### مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة

المسألة الأولى: اعلم أن السحر يطلق في اللغة على كل شيء خَفِي سببه ولَطُف ودق؛ ولذلك تقول العرب في الشيء الشديد الخفاء: أخفى من السحر؛ ومنه قول مسلم بن الوليد الأنصاري:

مصائد لحظهن أخفى من السحر جعلت علامات المودة بيننا فأعرف منها الوصل في لين طرفها وأعرف منها الهجر في النظر الشُّزْر

ولهذا قيل لملاحة العينين: سحر؛ لأنها تصيب القلوب بسهامها في خفاء. ومنه قول المرأة التي شببت بنصر بن حجاج السلمي:

وانظر إلى السحر يجري في لواحظه وانظر إلى دَعَج في طرفه الساجي

المسألة الثانية: اعلم أن السحر في الاصطلاح لا يمكن حده بحد جامع مانع؛ لكثرة الأنواع المختلفة الداخلة تحته، ولا يتحقق قدر مشترك بينها يكون جامعًا لها مانعًا لغيرها؛ ومن هنا اختلفت عبارات العلماء في حده اختلافًا متباينًا.

المسألة الثالثة: اعلم أن الفخر الرازي في تفسيره قسم السحر إلى ثمانية أقسام:

القسم الأول: سحر الكلدانيين والكسدائيين، الذين كانوا في قديم الدهر يعبدون الكواكب، ويزعمون أنها هي المدبرة لهذا العالم، ومنها تصدر الخيرات والشرور، والسعادة والنحوسة، وهم الذين بعث الله تعالى إبراهيم عليه السلام مبطلاً لمقالتهم ورادًا عليهم. وقد أطال الكلام في هذا النوع من السحر/.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: ومعلوم أن هذا النوع من السحر كفر بلا خلاف؛ لأنهم كانوا يتقربون فيه للكواكب كما يتقرب المسلمون إلى الله، ويرجون الخير من قبل الكواكب ويخافون الشر من قبلها، كما يرجو المسلمون ربهم ويخافونه؛ فهم كفرة يتقربون إلى الكواكب في سحرهم بالكفر البواح.

النوع الثاني من السحر: سحر أصحاب الأوهام والنفوس القوية. ثم استدل على تأثير الوهم بأن الإنسان يمكنه أن يمشي على الجسر الموضوع على وجه الأرض، ولا يمكنه المشي عليه إذا كان ممدودًا على نهر أو نحوه قال: وما ذاك إلا أن تخيل

2 2 0

السقوط متى قويَ أوجبه. وقال: واجتمعت الأطباء على نهي المرعوف عن النظر إلى الأشياء الحمر، والمصروع عن النظر إلى الأشياء القوية اللمعان والدوران؛ وما ذاك إلا أن النفوس خلقت مطيعة للأوهام. قال: وحكى صاحب الشفاء عن أرسطو في طبائع الحيوان: أن الدجاجة إذا تشبهت كثيرًا بالديكة في الصوت وفي الحراب مع الديكة نبت على ساقها مثل الشيء النابت على ساق الديك، قال: ثم قال صاحب الشفاء: وهذا يدل على أن الأحوال الجسمانية تابعة للأحوال النفسانية. قال: واجتمعت الأمم على أن الادعاء اللساني الخالي عن الطلب النفساني قليل العمل عديم الأثر. فدل ذلك على أن للهمم والنفوس آثارًا. . إلى آخر كلامه في هذا النوع من أنواع السحر، وقد أطال فيه الكلام.

ومعلوم أن النفوس الخبيثة لها آثار بإذن الله تعالى، ومن أصرح الأدلة الشرعية في ذلك قوله ﷺ: «العين حق ولو كان شيء سابق القدر لسبقته العين». وهذا الحديث الصحيح يدل على أن همة العائن وقوة نفسه في الشر جعلها الله سببًا للتأثير في المصاب بالعين.

وقال الرازي في هذا النوع من أنواع السحر؛ إذا عرفت هذا فنقول: النفوس التي تفعل هذه الأفاعيل قد تكون قوية جدًا فتستغني في هذه الأفعال / عن الاستعانة بالآلات والأدوات، وقد تكون ضعيفة فتحتاج إلى الاستعانة بهذه الآلات. وتحقيقه: أن النفس إذا كانت مستعلية على البدن شديدة الانجذاب إلى عالم السماء كانت كأنها روح من الأرواح السماوية، فكانت قوية على

التأثير في مواد هذا العالم، أما إذا كانت ضعيفة شديدة التعلق بهذه الذات البدنية فحينئذ لا يكون لها تصرف البتة إلا في هذا البدن. إلى آخر كلامه. ولا يخفى ما فيه على من نظره.

وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسيره في سورة «البقرة» بعد أن ساق كلام الرازي الذي ذكرناه آنفًا ما نصه: ثم أرشد إلى مداواة هذا الداء بتقليل الغذاء والانقطاع عن الناس. قلت: وهذا الذي يشير إليه هو التصرف بالحال وهو على قسمين: تارة يكون حالاً صحيحة شرعية، يتصرف بها فيما أمر الله به ورسوله على ويترك ما نهى الله تعالى عنه ورسوله على فذه الأحوال مواهب من الله تعالى، وكرامات للصالحين من هذه الأمة، ولا يسمى هذا سحرًا في الشرع. وتارة تكون الحال فاسدة لا يمتثل صاحبها ما أمر الله تعالى به ورسوله على ولا يتصرف بها في ذلك. فهذه حال الأشقياء المخالفين للشريعة، ولا يدل إعطاء الله إياهم هذه الأحوال على محبته لهم؛ كما أن الدجال له من خوارق العادات ما دلت على محبته لهم؛ كما أن الدجال له من خوارق العادات ما دلت عليه الأحاديث الكثيرة، مع أنه مذموم شرعًا لعنه الله. وكذلك من شابهه من مخالفي الشريعة المحمدية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام. انتهى كلام ابن كثير رحمه الله تعالى.

النوع الثالث من أنواع السحر المذكورة: الاستعانة بالأرواح الأرضية، يعني تسخير الجن واستخدامهم. قال:

واعلم أن القول بالجن مما أنكره بعض المتأخرين من الفلاسفة والمعتزلة. أما أكابر الفلاسفة فلم ينكروا القول بها؛ إلا أنهم سموها بالأرواح الأرضية. والجن المذكورون قسمان: مؤمنون وكافرون،

٤٤٧ وهم الشياطين / .

قال الرازي في كلامه على هذا النوع من السحر: واتصال النفوس الناطقة بها أسهل من اتصالها بالأرواح السماوية لما بينهما من المناسبة والقرب. ثم إن أصحاب الصنعة وأصحاب التجربة شاهدوا بأن الاتصال بهذه الأرواح الأرضية يحصل بأعمال سهلة من الرقى والدخن والتجريد. وهذا النوع هو المسمى بالعزائم، وعمل تسخير الجن. وقد أطال الرازي أيضًا الكلام في هذا النوع من أنواع السحر.

النوع الرابع من أنواع السحر: هو التخيلات والأخذ بالعيون. ومبنى هذا النوع منه على أن القوة الباصرة قد ترى الشيء على خلاف ما هو عليه في الحقيقة لبعض الأسباب العارضة؛ ولأجل هذا كانت أغلاط البصر كثيرة. ألا ترى أن راكب السفينة إذا نظر إلى الشط رأى السفينة واقفة والشط متحركًا، وذلك يدل على أن الساكن يرى متحركًا، والمتحرك ساكنًا. والقطرة النازلة ترى خطًا مستقيمًا. إلى آخر كلام الرازي. وقد أطال الكلام أيضًا في هذا النوع.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسيره في سورة «البقرة» مختصرًا كلام الرازي المذكور: ومبناه على أن البصر قد يخطىء ويشتغل بالشيء المعين دون غيره. ألا ترى ذا الشعبذة الحاذق يظهر عمل شيء يذهل أذهان الناظرين به، ويأخذ عيونهم إليه، حتى إذا استغرقهم الشغل بذلك الشيء بالتحديق ونحوه؛ عمل شيئًا آخر عملًا بسرعة شديدة، وحينئذ، يظهر لهم شيء غير ما انتظروه

فيتعجبون منه جدًا، ولو أنه سكت ولم يتكلم بما يصرف الخواطر إلى ضد ما يريد أن يعمله، ولم تتحرك النفوس والأوهام إلى غير ما يريد إخراجه لفطن الناظرون لكل ما يفعله. قال: وكلما كانت الأحوال تفيد حسن البصر نوعًا من أنواع الخلل أشد، كان العمل أحسن؛ مثل أن يجلس المشعبذ في موضع مضيء جدًا أو مظلم، فلا تقف القوة الناظرة على أحوالها بكلالها والحالة هذه. اهد منه. ولا يخفى أن يكون سحر سحرة فرعون من هذا النوع؛ فهو تخييل وأخذ بالعيون كما دل عليه قوله تعالى: / ﴿فَإِذَا حِالَمُمُ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيَّلُ وَالْحَدُ بالعيون كما دل عليه قوله تعالى: / ﴿فَإِذَا حِالَمُهُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيِّلُ نصرهم وأخذ بالعيون كما دل عليه قوله تعالى: / ﴿فَإِذَا حِالَمُهُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيِّلُ نص صريح في ذلك. وقد دل على ذلك أيضًا قوله في "الأعراف": في صريح في ذلك. وقد دل على ذلك أيضًا قوله في "الأعراف": أعين الناس في الآية يدل على أن أعينهم تخيلت غير الحقيقة أعين الناس في الآية يدل على أن أعينهم تخيلت غير الحقيقة الواقعة، والعلم عند الله تعالى.

النوع الخامس من أنواع السحر: الأعمال العجيبة التي تظهر من تركيب الآلات المركبة على النسب الهندسية، كفارس على فرس في يده بوق، فلما مضت ساعة من النهار ضرب بالبوق من غير أن يمسه أحد. ومنها الصور التي يصورها الروم والهند حتى لا يفرق الناظر بينها وبين الإنسان، حتى إنهم يصورونها ضاحكة وباكية، حتى يفرق فيها بين ضحك السرور، وبين ضحك الخجل، وضحك الشامت.

فهذه الوجوه من لطيف أمور المخايل. قال الرازي: وكان سحر سحرة فرعون من هذا الضرب. ومن هذا الباب تركيب صندوق الساعات. ويندرج في هذا الباب علم جر الأثقال، وهو أن يجر

ثقيلاً عظيمًا بآلة خفيفة سهلة، وهذا في الحقيقة لا ينبغي أن يعد من باب السحر لأن لها أسبابًا معلومة نفيسة، من اطلع عليها قدر عليها، إلا أن الاطلاع عليها لما كان عسيرًا عُدِّ على الظاهر ذلك من باب السحر لخفاء مأخذه. اه.

وقد علمت أن الرازي يرى أن سحر سحرة فرعون من هذا النوع الأخير؛ لأن السحرة جعلوا الزئبق على الحبال والعصي فحركته حرارة الشمس فتحركت الحبال والعصي فظنوا أنها حركة طبيعية حقيقية. والذي يظهر لنا أنه من النوع الذي قبله كما قدمنا، ولا مانع من أن يتوارد نوعان على شيء واحد فيكون داخلاً في هذا وفي هذا. والله تعالى أعلم.

وقال ابن كثير رحمه الله بعد أن ذكر كلام الرازي الذي ذكرنا في هذا النوع من السحر. قلت: ومن هذا القبيل حيل النصارى على عامتهم بما يُرُونهم / إياه من الأنوار، كقضية قمامة الكنيسة التي لهم ببيت المقدس، وما يحتالون به من إدخال النار خفية إلى الكنيسة، وإشعال ذلك القنديل بصنعة لطيفة تروج على الطغام منهم، وأما الخواص منهم فمعترفون بذلك، ولكن يتأولون أنهم يجمعون شمل أصحابهم على دينهم، فيرون ذلك سائعًا لهم، وفيهم شبه من الجهلة الأغبياء من متعبدي الكرامية الذين يرون جواز وضع الأحاديث في الترغيب والترهيب، فيدخلون في عداد من قال رسول الله عليه فيهم: "من كذب علي متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار"، وقوله: "حدثوا عني ولا تكذبوا علي، فإنه من يكذب علي يلج النار". ثم ذكرها هنا \_ يعني الرازي \_ حكاية عن بعض الرهبان، وهي أنه سمع صوت طائر حزين الصوت، ضعيف الرهبان، وهي أنه سمع صوت طائر حزين الصوت، ضعيف

5 5 9

الحركة، فإذا سمعته الطيور ترق له فتذهب فتلقي في وكره من ثمر الزيتون ليتبلغ به، فعمد هذا الراهب إلى صنعة طائر على شكله وتوصل إلى أن جعله أجوف، فإذا دخلته الريح سمع منه صوت كصوت ذلك الطائر. وانقطع في صومعة ابتناها، وزعم أنها على قبر بعض صالحيهم، وعلق ذلك الطائر في مكان منها، فإذا كان زمان الزيتون فتح بابًا من ناحيته فتدخل الريح إلى داخل هذه الصورة فيسمع صوتها كل طائر في شكله أيضًا، فتأتي الطيور فتحمل من الزيتون شيئًا كثيرًا فلا ترى النصارى إلا ذلك الزيتون في هذه الصومعة ولا يدرون ما سببه. ففتنهم بذلك وأوهمهم أن هذا من كرامات صاحب ذلك القبر، عليهم لعائن الله المتتابعة إلى يوم القيامة. انتهى كلام ابن كثير.

وذكر الرازي في هذه المسألة التي نقلها عنه ابن كثير: أن ذلك الطائر المذكور يسمى البراصل، وأن الذي عمل صورته يسمى أرجعيانوس الموسيقار، وأنه جعل ذلك على هيكل أورشليم العتيق عند تجديده إياه، وأن الذي قام بعمارة ذلك الهيكل أولاً اسطرخس الناسك.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: وهذا النوع الخامس الذي عده الرازي من أنواع السحر، الذي هو الأعمال العجيبة التي تظهر من تركيب / الآلات المركبة على النسب الهندسية. إلخ، لا ينبغي عده اليوم من أنواع السحر؛ لأن أسبابه صارت واضحة متعارفة عند الناس، بسبب تقدم العلم المادي. والواضح الذي صار عاديًا لا يدخل في حد السحر، وقد كانت أمور كثيرة خفية الأسباب فصارت اليوم ظاهرتها جدًا. والله تعالى أعلم.

النوع السادس من أنواع السحر: الاستعانة بخواص الأدوية، مثل أن يجعل في طعامه بعض الأدوية المبلدة المزيلة للعقل والدخن المسكرة نحو دماغ الحمار إذا تناوله الإنسان تبلد عقله، وقلت فطنته، قاله الرازي. ثم قال: واعلم أنه لا سبيل إلى إنكار الخواص؛ فإن أثر المغناطيس مشاهد إلا أن الناس قد أكثروا فيه وخلطوا الصدق بالكذب، والباطل بالحق. اه كلام الرازي.

وقال ابن كثير رحمه الله بعد أن ذكر هذا النوع من السحر نقلاً عن الرازي: قلت: يدخل في هذا القبيل كثير ممن يدعي الفقر، ويتحيل على جهلة الناس بهذه الخواص مدعيًا أنها أحوال له؛ من مخالطة النيران، ومسك الحيات إلى غير ذلك من المحالات. انتهى كلام ابن كثير.

النوع السابع من أنواع السحر المذكور: تعليق القلب، وهو أن يدعي الساحر أنه قد عرف الاسم الأعظم، وأن الجن يطبعونه وينقادون له في أكثر الأحوال؛ فإذا اتفق أن كان السامع لذلك ضعيف العقل قليل التمييز؛ اعتقد أنه حق؛ وتعلق قلبه بذلك؛ حصل في نفسه نوع من الرعب والمخافة؛ وإذا حصل الخوف ضعفت القوى الحساسة؛ فحينئذ يتمكن الساحر من أن يفعل ما يشاء. قال الرازي: وإن من جرب الأمور وعرف أحوال أهل العلم علم أن لتعلق القلب أثرًا عظيمًا في تنفيذ الأعمال وإخفاء الأسرار. وقال ابن كثير بعد أن نقل هذا النوع من السحر عن الرازي: قلت: هذا النمط يقال له التَّبُلَة، وإنما يروج على ضعفاء العقول من بني أدم. وفي علم الفراسة / ما يرشد إلى معرفة كامل العقل من ناقصه؛ فإذا كان النبيل حاذقًا في علم الفراسة عرف من ينقاد له من

الناس من غيره.

النوع الثامن من أنواع السحر: السعي بالنميمة والتضريب من وجوه لطيفة خفية وذلك شائع في الناس اه.. والتضريب بين القوم: إغراء بعضهم على بعض.

وقال ابن كثير رحمه الله بعد أن نقل هذا النوع الأخير عن الرازي قلت: النميمة على قسمين: تارة تكون على وجه التحريش بين الناس، وتفريق قلوب المؤمنين؛ فهذا حرام متفق عليه. فأما إن كانت على وجه الإصلاح بين الناس، وائتلاف كلمة المسلمين كما جاء في الحديث «ليس الكذاب من ينم خيرًا» أو يكون على وجه التخذيل والتفريق بين جموع الكفرة، فهذا أمر مطلوب كما جاء في الحديث «الحرب خدعة»، وكما فعل نعيم بن مسعود في تفريقه بين كلمة الأحزاب وبين قريظة، جاء إلى هؤلاء ونمى إليهم عن هؤلاء، ونقل من هؤلاء إلى أولئك شيئًا آخر، ثم لأم بين ذلك فتناكرت النفوس وافترقت. وإنما يحذو على مثل هذا الذكاء ذو البصيرة النافذة. والله المستعان.

ثم قال الرازي: فهذه جملة الكلام في أقسام السحر وشرح أنواعه وأصنافه.

قلت: وإنما أدخل كثيرًا من هذه الأنواع المذكورة في فن السحر للطافة مداركها؛ لأن السحر في اللغة عبارة عما لطف وخَفِي سببه، ولهذا جاء في الحديث «إن من البيان لسحرًا» وسمى السحور سحورًا لكونه يقع خفيًا آخر الليل. والسَّحْر: الرئة وهي محل الغذاء، وسميت بذلك لخفائها ولطف مجاريها إلى أجزاء

البدن وغضونه، كما قال أبو جهل يوم بدر لعتبة: انتفخ سَحْرك، أى انتفخت رئته من الخوف. وقالت عائشة رضي الله عنها: توفي رسول الله ﷺ بين سَحْري ونَحْري. وقال تعالى: ﴿ سَحَـُرُوٓاْ أَعَيْنِ ۗ ۗ ٱلنَّاسِ ﴾ أي أخفوا عنهم عملهم. انتهى كلام ابن كثير رحمه الله ٤٥٢ تعالي / .

هذا هو حاصل الأقسام الثمانية التي ذكر الفخر الرازي في تفسيره في سورة «البقرة» انقسام السحر إليها. ولأهل العلم فيه تقسيمات متعددة يرجع غالبها إلى هذه الأقسام المذكورة وقد قسمه الشيخ سيدي عبدالله ابن الحاج إبراهيم العلوي الشنقيطي صاحب التآليف العديدة المفيدة في نظمه المسمى (رشد الغافل) وشرحه له، الذي بين فيه أنواع علوم الشر لتتقى وتجتنب إلى أقسام متعددة:

(منها) قسم يسمى (بالهيمياء) بكسر الهاء بعدها مثناة تحتية فميم فياء بعدها ألف التأنيث الممدودة، على وزن كبرياء. قال: وهو ما تركب من خواص سماوية تضاف لأحوال الأفلاك، يحصل لمن عمل له شيء من ذلك أمور معلومة عند السحرة، وقد يبقى له إدراك، وقد يسلبه بالكلية فتصير أحواله كحالات النائم من غير فرق، حتى يتخيل مرور السنين الكثيرة في الزمن اليسير. وحدوث الأولاد وانقضاء الأعمار وغير ذلك في ساعة ونحوها من الزمن اليسير. ومن لم يعمل له ذلك لا يجد شيئًا مما ذكر. وهذا تخييل لا حقيقة له اهـ.

(ومنها) نوع يسمى (بالسِّيْمِياء) بكسر السين المهملة وبقية

حروفه كحروف ما قبله. قال: وهو عبارة عما تركب من خواص أرضية كدهن خاص، أو مائعات خاصة يبقى معها إدراك، وقد يسلب بالكلية إلى آخر ما تقدم في الهيمياء.

(ومنها) نوع هو رقى ضارة. قال: كرقى الجاهلية وأهل الهند، وربما كانت كفرًا. قال: ولهذا نهى مالك رحمه الله عن الرقى بالعجمية. قال: وقال ابن زكرى في شرح (النصيحة): ولا يقال لما يُحْدث ضررًا: رقى، بل ذلك يقال له: سحر.

(ومنها) قسم يسمى خصائص بعض الحقائق التي لها تسلط على النفوس؛ كالمشط والمشاقة وجف طلع الذكر من النخل، وقصة جعل اليهودي الذي سحر / النبي على له له ذكر في سحره مشهورة. وسيأتى إيضاح ذلك إن شاء الله تعالى.

ومن أمثلة هذا النوع عند أهله: أن بعض أنواع الكلاب من شأنه إذا رُمي بحجر أن يعضه، فإذا رُميَ بسبع حجارة وعض كل واحدة منها وطُرِحت تلك الحجارة في ماء، فمن شرب منه فإن السحرة يزعمون أنه تظهر فيه آثار مخصوصة معروفة عندهم؟ قبحهم الله تعالى.

(ومنها) نوع يسمى (بالطلاسم) وهو عبارة عن نقش أسماء خاصة لها تعلق بالأفلاك والكواكب على زعم أهلها في جسم من المعادن أو غيرها، تحدث بها خاصية ربطت في مجاري العادات، ولابد مع ذلك من نفس صالحة لهذه الأعمال؛ فإن بعض النفوس لا تجرى الخاصة المذكورة على يده.

(ومنها) نوع يسمى (بالعزائم) وهم يزعمون أن لكل نوع من

الملائكة أسماء أمروا بتعظيمها، ومتى أقسم عليهم بها أطاعوا وأجابوا وفعلوا ما طلب منهم اه.. ولا يخفى ما في هذا الزعم من الفساد.

(ومنها) نوع يسمونه الاستخدام للكواكب والجن. وأهل الاستخدمات يزعمون أن الكواكب إدراكات روحانية؛ فإذا قوبلت الكواكب ببخور خاص ولباس خاص على الذي يباشر البخور، كانت روحانية فلك الكواكب مطيعة له، متى ما أراد شيئًا فعلته له على زعمهم لعنهم الله تعالى. وهذا النوع من سحر الكلدانيين المتقدم. وكذلك ملوك الجان يزعمون أنهم إذا عملوا لهم أشياء خاصة بكل ملك من ملوكهم أطاعوا وفعلوا لهم ما أرادوا. قال: وشروط هذه الأمور مستوعبة في كتبهم. وذكر رحمه الله من علوم الشر أنواعًا كثيرة: كالخط، والأشكال، والموالد، والقرعة، والفأل، وعلم الكتف، والموسيقى، والرعدى، والكهانة، وغير ذلك.

والخط الرملي معروف. والأشكال جمع شكل، ويسمى علمها علم / الجداول وعلم الأوفاق، وهي معروفة وهي من الباطل.

والموالد جمع مولد، وهي أن يدعى من معرفة النجم الذي كان طالعًا عند ولادة الشخص أنه يكون سلطانًا أو عالمًا، أو غنيًا أو فقيرًا، أو طويل العمر أو قصيره، ونحو ذلك.

والقرعة ما يسمونه قرعة الأنبياء، وحاصلها جدول مرسوم في بيوته أسماء الأنبياء وأسماء الطيور؛ وبعد الجدول تراجم لكل

اسم ترجمة خاصة به، ويذكر فيها أمور من المنافع والمضار، يقال للشخص: غمض عينيك وضع أصبعك في الجدول؛ فإذا وضعها على اسم قرئت له ترجمته ليعتقد أنه يكون له ذلك المذكور منها. قال: وقد عدها العلماء من باب الاستقسام بالأزلام.

ومراده بالفأل: الفأل المكتسب؛ كأن يريد إنسان التزوج أو السفر مثلاً، فيخرج ليسمع ما يفهم منه الإقدام أو الإحجام، ويدخل فيه النظر في المصحف لذلك؛ ولا يخفى أن ذلك من نوع الاستقسام بالأزلام. أما ما يعرض من غير اكتساب كأن يسمع قائلاً يقول: يا مفلح، فليس من هذا القبيل كما جاءت به الأحاديث الصحيحة.

وعلم الكتف: علم يزعم أهل الشر والضلال أن من علمه يكون إذا نظر في أكتاف الغنم اطلع على أمور من الغيب، وربما زعم المشتغل به أن السلطان يموت في تاريخ كذا، وأنه يطرأ رخص أو غلاء أو موت الأعيان كالعلماء والصالحين، وقد يذكر شأن الكنوز أو الدفائن، ونحو ذلك.

والموسيقى: معروفه، وكلها من الباطل كما لا يخفى على من له إلمام بالشرع الكريم.

والرعديات: علم يزعم أهله أن الرعد إذا كان في وقت كذا من السنة والشهر فهو علامة على أمور غيبية من جدب وخصب، وكثرة الرواج في الأسواق وقلته، وكثرة الموت وهلاك الماشيه، وانقراض الملك ونحو / ذلك. والفرق بين العرافة والكهانة مع أنهما يشتركان في دعوى الاطلاع على الغيب: أن العرافة مختصة بالأمور الماضية، والكهانة مختصة بالأمور المستقبلة اهـ منه.

وعلوم الشر كثيرة، وقصدنا بذكر ما ذكرنا منها التنبيه على خِسَتها وقبحها شرعًا، وأن منها ما هو كفر بواح، ومنها ما يؤدي إلى الكفر، وأقل درجاتها التحريم الشديد. وقد دل بعض الأحاديث والآثار على أن العيافة والطرق والطيرة من السحر. وقد قدمنا معنى ذلك في «الأنعام». وعنه على من حديث ابن عباس رضي الله عنه: «من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد» رواه أبو داود بإسناد صحيح. والنسائي من حديث أبي هريرة: «من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر، ومن سحر فقد أشرك، ومن تعلق شيئًا وُكِلَ إليه».

### المسألة الرابعة

اختلف العلماء في السحر هل هو حقيقة أو هو تخييل لا حقيقة له. والتحقيق: أن منه ما هو حقيقة كما قدمنا، ومنه ما هو تخييل كما تقدم إيضاحه. وهو مفهوم من أقسام السحر المتقدمة في كلام الرازي وغيره.

#### المسألة الخامسة

اختلف العلماء فيمن يتعلم السحر ويستعمله، فقال بعضهم: إنه يكفر بذلك، وهو قول جمهور العلماء منهم مالك وأبو حنيفة وأصحاب أحمد وغيرهم. وعن أحمد ما يقتضي عدم كفره. وعن الشافعي أنه إذا تعلم السحر قيل له: صِفْ لنا سحرك؛ فإن وصف ما يستوجب الكفر، مثل سحر أهل بابل من التقرب للكواكب، وأنها تفعل ما يطلب منها فهو كافر، وإن كان لا يوجب الكفر فإن اعتقد إباحته فهو كافر، وإلا فلا. وأقوال أهل العلم في ذلك كثيرة

207

معروفة / .

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: التحقيق في هذه المسألة هو التفصيل؛ فإن كان السحر مما يعظم فيه غير الله كالكواكب والجن وغير ذلك مما يؤدي إلى الكفر فهو كفر بلا نزاع. ومن هذا النوع سحر هاروت وماروت المذكور في سورة «البقرة» فإنه كفر بلا نزاع؛ كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ وَمَا صَغَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّينَطِينَ كَفَرُواْيُعَلِمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَلِمُوالَمَنِ مِنْ أَحَدٍ حَقَى يَقُولًا إِنَّمَا نَعَنُ فِتْمَنَةٌ فَلَا تَكَفُرُ ﴾، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُوالْمَنِ الشَّيرَ بُهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ السَّرِ لا يقتضي الكفر حَيْثُ أَنَى الله بخواص بعض الأشياء من دهانات وغيرها، فهو حرام حرمة شديدة ولكنه لا يبلغ بصاحبه الكفر. هذا هو التحقيق إن شاء الله تعالى في هذه المسألة التي اختلف فيها العلماء.

#### المسألة السادسة

اعلم أن العلماء اختلفوا في الساحر هل يقتل بمجرد فعله للسحر واستعماله له أو لا؟ قال ابن كثير في تفسيره: قال ابن هبيرة: وهل يقتل بمجرد فعله واستعماله له؟ فقال مالك وأحمد: نعم. وقال الشافعي وأبو حنيفة: لا. فأما إن قتل بسحره إنسانًا فإنه يقتل عند مالك والشافعي وأحمد. وقال أبو حنيفة: لا يقتل حتى يتكرر منه ذلك. أو يقر بذلك في حق شخص معين. وإذا قتل فإنه يقتل حدًا عندهم إلا الشافعي فإنه قال: يقتل والحالة هذه قصاصًا.

وهل إذا تاب الساحر تقبل توبته؟ فقال مالك وأبو حنيفة

وأحمد في المشهور عنهم: لا تقبل. وقال الشافعي وأحمد في الرواية الأخرى: تقبل التوبة.

وأما ساحر أهل الكتاب؛ فعند أبي حنيفة أنه يقتل كما يقتل الساحر المسلم. وقال مالك والشافعي وأحمد: لا يقتل؛ يعني لقصة لبيد بن الأعصم /.

80V

واختلفوا في المسلمة الساحرة؛ فعند أبي حنيفة أنها لا تقتل، ولكن تحبس. وقال الثلاثة: حكمها حكم الرجل. وقال أبو بكر الخلال: أخبرنا أبو بكر المرُّوْذي قال: قُرأ على أبي عبدالله \_ يعني أحمد بن حنبل \_ عمر بن هارون أخبرنا يونس عن الزهري قال: يقتل ساحر المسلمين ولا يقتل ساحر المشركين؛ لأن رسول الله يقتل ساحر المأة من اليهود فلم يقتلها. وقد نقل القرطبي عن مالك رحمه الله أنه قال في الذمي: يقتل إن قتل بسحره، وحكى ابن خويز منداد عن مالك روايتين في الذمي إذا سحر؛ إحداهما: أنه خويز منداد عن مالك روايتين في الذمي إذا سحر؛ إحداهما: أنه يستتاب فإن أسلم وإلا قتل. والثانية: أنه يقتل وإن أسلم.

وأما الساحر المسلم فإن تضمن سحره كفرًا كفر عند الأئمة الأربعة وغيرهم، لقوله تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدِ حَقَّى يَقُولاً إِنَّمَا نَحْنُ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولاً إِنَّمَا نَحْنُ فَلَا تَكْفُرَ ﴾ لكن قال مالك: إذا ظهر عليه لم تقبل توبته؛ لأنه كالزنديق، فإن تاب قبل أن يظهر عليه وجاء تائبًا قبلناه؛ فإن قتل بسحره قُتِل. قال الشافعي: فإن قال لم أتعمد القتل، فهو مخطىء تجب عليه الدية. انتهى كلام ابن كثير رحمه الله تعالى.

وقال النووي في شرح مسلم: وأما تعلمه وتعليمه فحرام، فإن تضمن ما يقتضي الكفر كفر وإلا فلا. وإذا لم يكن فيه ما يقتضي

الكفر عُزِّر واستيب منه ولا يقتل عندنا، فإن تاب قبلت توبته وقال مالك: الساحر كافر يقتل بالسحر ولا يستتاب، ولا تقبل توبته بل يتحتم قتله؛ والمسألة مبنية على الخلاف في قبول توبة الزنديق؛ لأن الساحر عنده كافر كما ذكرنا، وعندنا ليس بكافر، وعندنا تقبل توبة المنافق والزنديق، وقال القاضي عياض: وبقول مالك قال أحمد بن حنبل، وهو مروي عن جماعة من الصحابة والتابعين. قال أصحابنا: فإذا قتل الساحر بسحره إنسانًا واعترف أنه مات بسحره وأنه يقتل غالبًا لزم القصاص. وإن قال مات به / ولكنه قد يقتل وقد لا يقتل فلا قصاص، وتجب الدية في ماله لا على عاقلته؛ لأن العاقلة لا تحمل ما ثبت باعتراف الجاني. وقال أصحابنا: ولا يتصور القتل بالسحر بالبينة، وإنما يتصور باعتراف الساحر، والله أعلم. انتهى كلام النووي.

وقال ابن حجر في فتح الباري في الكلام على قول البخاري رحمه الله: (باب السحر) وقول الله تعالى: ﴿ وَلَنكِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُواْيُعُلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾، وقد استدل بهذه الآية على أن السحر كفر ومتعلمه كافر، وهو واضح في بعض أنواعه التي قدمتها، وهو التعبد للشياطين أو الكواكب. وأما النوع الآخر الذي هو من باب الشعوذة فلا يكفر به من تعلمه أصلاً.

قال النووي: عمل السحر حرام، وهو من الكبائر بالإجماع، وقد عده النبي على من السبع الموبقات، ومنه ما يكون كفرًا، ومنه مالا يكون كفرًا، بل معصية كبيرة. فإن كان فيه قول أو فعل يقتضي الكفر فهو كفر وإلا فلا. وأما تعلمه وتعليمه فحرام. إلى آخر كلام

النووي الذي ذكرناه عنه آنفًا. ثم إن ابن حجر لما نقله عنه قال: وفي المسألة اختلاف كبير وتفاصيل ليس هذا موضع بسطها اهـ.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: التحقيق في هذه المسألة إن شاء الله تعالى أن السحر نوعان كما تقدم؛ منه ما هو كفر، ومنه مالا يبلغ بصاحبه الكفر، فإن كان الساحر استعمل السحر الذي هو كفر فلا شك في أنه يقتل كفرًا؛ لقوله ﷺ: «من بدل دينه فاقتلوه». وأظهر القولين عندي في استتابته أنه يستتاب، فإن تاب قبلت توبته. وقد بينت في كتابي (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة «آل عمران» أن أظهر القولين دليلاً أن الزنديق تقبل توبته؟ لأن الله لم يأمر نبيه ولا أمته على بالتنقيب عن قلوب الناس، بل بالاكتفاء بالظاهر. وما يخفونه / في سرائرهم أمره إلى الله تعالى. خلافًا للإمام مالك رحمه الله وأصحابه القائلين بأن الساحر له حكم الزنديق؛ لأنه مُسْتَسر بالكفر، والزنديق لا تقبل توبته عنده إلا إذا جاء تائبًا قبل الاطلاع عليه. وأظهر القولين عندي: أن المرأة الساحرة حكمها حكم الرجل الساحر، وأنها إن كفرت بسحرها قتلت كما يقتل الرجل؛ لأن لفظة «من» في قوله: «من بدل دينه فاقتلوه» تشمل الأنثى على أظهر القولين وأصحهما إن شاء الله تعالى. ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ مِن ذَكَرِ أَوْ أُنثَىٰ ﴾ الآية. فأدخل الأنثى في لفظة ﴿ وَمَن ﴾، وقوله تعالى: ﴿ يَلْنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ ﴿ وَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ يَلَّهِ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات. وإلى هذه المسألة التي هي شمول لفظة «من» في الكتاب والسنة للأنثى أشار في مراقى السعود بقوله:

وما شمول من للانثى جنف وفي شبيه المسلمين اختلفوا

وأما إن كان الساحر عمل السحر الذي لا يبلغ بصاحبه الكفر، فهذا هو محل الخلاف بين العلماء. فالذين قالوا يقتل ولو لم يكفر بسحره قال أكثرهم: يقتل حدًا ولو قتل إنسانًا بسحره، وانفرد الشافعي في هذه الصورة بأنه يقتل قصاصًا لا حدًا.

### وهذه حجج الفريقين ومناقشتها:

أما الذين قالوا: يقتل مطلقًا إذا عمل بسحره ولو لم يقتل به أحدًا، فاستدلوا بآثار عن الصحابة رضى الله عنهم، وبحديث جاء بذلك إلا أنه لم يصح. فمن الآثار الدالة على ذلك ما رواه البخاري في صحيحه في كتاب (الجهاد في باب الجزية): حدثنا علي بن عبدالله حدثنا سفيان قال: سمعت عمرًا قال: كنت جالسًا مع جابر ابن زيد وعمرو بن أوس فحدثهما بجالة سنة سبعين عام حج مصعب بن الزبير بأهل البصرة عند درج زمزم قال: كنت كاتبًا لجزء ابن معاوية عم الأحنف، فأتانا كتاب عمر بن الخطاب قبل موته بسنة: اقتلوا كل ساحر، وفرقوا بين كل ذي محرم من المجوس قال: فقتلنا في يوم واحد ثلاث سواحر / وفرقنا بين المحارم منهم. ورواه أيضًا أحمد وأبو داود. واعلم أن لفظة «اقتلوا كل ساحر» الخ في هذا الأثر ساقطة في بعض روايات البخاري، ثابتة في بعضها، وهي ثابتة في رواية مسدد وأبي يعلى؛ قاله في الفتح. ومن الآثار الدالة على ذلك أيضًا: ما رواه مالك في الموطأ عن محمد بن عبدالرحمن ابن سعد بن زرارة أنه بلغه أن حفصة زوج النبي ﷺ قتلت جارية لها سحرتها، وقد كانت دبرتها فأمرت بها

فقتلت. قال مالك: الساحر الذي يعمل السخر ولم يعمل ذلك له غيره هو مثل الذي قال الله تبارك وتعالى في كتابه: ﴿وَلَقَدْعَلِمُوا لَمَنِ الشَّرَّكُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنَ خَلَقٍ ﴾ فأرى أن يقتل ذلك إذا عمل ذلك هو نفسه. انتهى من الموطأ. ونحوه أخرجه عبدالرزاق. ومن الآثار الدالة على ذلك: ما رواه البخاري في تاريخه الكبير: حدثنا إسحاق، حدثنا خالد الواسطي، عن خالد الحذاء، عن أبي عثمان: كان عند الوليد رجل يلعب فذبح إنسانًا وأبان رأسه، فجاء جندب الأزدي فقتله. حدثني عمرو بن محمد، حدثنا هشيم عن خالد عن أبي عثمان عن جندب البجلي: أنه قتله. حدثنا موسى قال حدثنا أبي عثمان عن جندب البجلي: أنه قتله جندب بن كعب. وفي عبدالواحد عن عاصم عن أبي عثمان: قتله جندب بن كعب. وفي فتح المجيد شرح كتاب التوحيد للعلامة الشيخ عبدالرحمن بن خسن رحمه الله تعالى بعد أن أشار لكلام البخاري في التاريخ الذي ذكرنا: ورواه البيهقي في الدلائل مطولاً، وفيه: فأمر به الوليد فسجن. فذكر القصة بتمامها ولها طرق كثيرة. انتهى منه.

فهذه آثار عن ثلاثة من الصحابة في قتل الساحر: وهم عمر وابنته أم المؤمنين حفصة رضي الله عنهم جميعًا، وجندب ولم يعلم لهم مخالف من الصحابة رضي الله عنهم. ويعتضد ذلك بما رواه الترمذي والدارقطني عن جندب قال: قال رسول الله على: «حد الساحر ضربة بالسيف». وضعف الترمذي إسناد هذا الحديث وقال: الصحيح عن جندب موقوف، وتضعيفه بأن في إسناده إسماعيل بن مسلم المكي وهو يضعف في الحديث. وقال في فتح المحيد أيضًا في الكلام على حديث جندب المذكور: روى ابن السكن / من حديث بريدة أن النبي على قال: «يضرب ضربة السكن / من حديث بريدة أن النبي على قال: «يضرب ضربة

واحدة فيكون أمة وحده» اهـ منه.

وقال ابن كثير في تفسيره بعد أن ذكر تضعيفه بإسماعيل المذكور: قلت قد رواه الطبراني من وجه آخر، عن الحسن عن جندب مرفوعًا اهـ. وهذا يقويه كما ترى.

فهذه الآثار التي لم يعلم أن أحدًا من الصحابة أنكرها على من عمل بها مع اعتضادها بالحديث المرفوع المذكور هي حجة من قال بقتله مطلقًا. والآثار المذكورة والحديث فيهما الدلالة على أنه يقتل ولو لم يبلغ به سحره الكفر؛ لأن الساحر الذي قتله جندب رضي الله عنه كان سحره من نحو الشعوذة والأخذ بالعيون، حتى إنه يخيل إليهم أنه أبان رأس الرجل، والواقع بخلاف ذلك. وقول عمر: «اقتلوا كل ساحر» يدل على ذلك لصيغة العموم. وممن قال بمقتضى هذه الآثار وهذا الحديث: مالك، وأبو حنيفة، وأحمد في أصح الروايتين، وعمر، وعثمان، وابن عمر، وحفصة، وجندب بن عبدالله، وجندب بن كعب، وقيس بن سعد، وعمر بن عبدالعزيز، وغيرهم، كما نقله عنهم ابن قدامة في المغني خلافًا للشافعي، وابن المنذر ومن وافقهما.

واحتج من قال: بأنه إن كان سحره لم يبلغ به الكفر لا يقتل بحديث ابن مسعود المتفق عليه: «لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث...» الحديث، وقد قدمناه مرارًا. وليس السحر الذي لم يكفر صاحبه من الثلاث المذكورة. قال القرطبي منتصرًا لهذا القول: وهذا صحيح، ودماء المسلمين محظورة لا تستباح إلا بيقين، ولا يقين مع الاختلاف؛ والله أعلم.

واحتجوا أيضًا بأن عائشة رضي الله عنها باعت مدبرة لها سحرتها، ولو وجب قتلها لما حل بيعها؛ قاله ابن المنذر وغيره. وما حاوله بعضهم من الجمع بين الأدلة المذكورة بحمل السحر على الذي يقتضي الكفر في قول من قال بالقتل، وحمله على الذي لا يقتضي الكفر في قول من قال بعدم القتل. / لايصح؛ لأن الآثار الواردة في قتله جاءت بقتل الساحر الذي سحره من نوع الشعوذة كساحر جندب الذي قتله، وليس ذلك مما يقتضي الكفر المخرج من ملة الإسلام، كما تقدم إيضاحه. فالجمع غير ممكن. وعليه فيجب الترجيح، فبعضهم يرجح عدم القتل بأن دماء المسلمين حرام إلا بيقين، وبعضهم يرجح القتل بأن أدلته خاصة ولا يتعارض عام وخاص؛ لأن الخاص يقضي على العام عند أكثر أهل الأصول كما هو مقرر في محله.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: والأظهر عندي أن الساحر الذي لم يبلغ به سحره الكفر، ولم يقتل به إنسانًا أنه لا يقتل؛ لدلالة النصوص القطعية، والإجماع على عصمة دماء المسلمين عامة إلا بدليل واضح. وقتل الساحر الذي لم يكفر بسحره لم يثبت فيه شيء عن النبي على والتجرؤ على دم مسلم من غير دليل صحيح من كتاب أو سنة مرفوعة غير ظاهر عندي. والعلم عند الله تعالى، مع أن القول بقتله مطلقًا قوي جدًا لفعل الصحابة له من غير نكير.

### المسألة السابعة

اعلم أن الناس اختلفوا في تعلم السحر من غير عمل به. هل يجوز أو لا؟ والتحقيق وهو الذي عليه الجمهور: هو أنه لا يجوز،

ومن أصرح الأدلة في ذلك تصريحه تعالى بأنه يضر ولا ينفع؛ في قوله: ﴿ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَضُدُرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ وإذا أثبت الله أن السحر ضار ونفى أنه نافع فكيف يجوز تعلم ماهو ضرر محض لا نفع فيه!؟.

وجزم الفخر الرازي في تفسيره في سورة «البقرة» بأنه جائز بل واجب قال ما نصه: المسألة الخامسة: في أن العلم بالسحر غير قبيح ولا محظور، اتفق المحققون على ذلك لأن العلم لذاته شريفٍ، وأيضًا لعموم قوله / تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، ولأن السحر لو لم يكن يعلم لما أمكن الفرق بينه وبين المعجزة، والعلم بكون المعجز معجزًا واجب، وما يتوقف الواجب عليه فهو واجب، فهذا يقتضى أن يكون تحصيل العلم بالسحر واجبًا، وما يكون واجبًا كيف يكون حرامًا وقبيحًا. انتهى منه بلفظه. ولا يخفى سقوط هذا الكلام وعدم صحته. وقد تعقبه ابن كثير رحمه الله في تفسيره بعد أن نقله عنه بلفظه الذي ذكرنا بما نصه: وهذا الكلام فيه نظر من وجوه؛ أحدها: قوله: «العلم بالسحر ليس بقبيح» إن عنى به ليس بقبيح عقلاً فمخالفوه من المعتزلة يمنعون هذا، وإن عنى أنه ليس بقبيح شرعًا ففي هذه الآية الكريمة يعني قوله تعالى: ﴿ وَيَنْعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ تبشيع لعلم السحر. وفي السنن: «من أتى عرافًا أو كاهنًا فقد كفر بما أنزل على محمد»، وفي السنن: «من عقد عقدة ونفث فيها فقد سحر» وقوله: «ولا محظور، اتفق المحققون على ذلك» كيف لا يكون محظورًا مع ما ذكرناه من الآية والحديث؟! واتفاق المحققين يقتضى أن يكون قد نص على هذه المسألة أئمة العلماء أو أكثرهم؛ وأين نصوصهم

على ذلك؟!.

ثم إدخاله علم السحر في عموم قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى ٱلّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ فيه نظر؛ لأن هذه الآية إنما دلت على مدح العالمين العلم الشرعي، ولِمَ قلت: إن هذا منه؟ ثم ترقيه إلى وجوب تعلمه بأنه لا يحصل العلم بالمعجز إلا به ضعيف بل فاسد؛ لأن أعظم معجزات رسولنا عليه الصلاة والسلام هي القرآن العظيم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد. ثم إن العلم بأنه معجز لا يتوقف على علم السحر أصلاً. ثم من المعلوم بالضرورة أن الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين وعامتهم كانوا يعلمون المعجز، ويفرقون بينه وبين غيره، ولم يكونوا يعلمون السحر ولا تعلموه ولا علموه، والله أعلم.

٤٦٤

ولا يخفى أن كلام ابن كثير هذا صواب، وأن رده على الرازي واقع موقعه، وأن تعلم السحر لا ينبغي أن يختلف في منعه؛ لقوله جل وعلا: ﴿ وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾. وقول ابن كثير في كلامه المذكور؛ وفي الصحيح «من أتى عرافًا أو كاهنًا. . الخ». إن كان يعني أن الحديث بذلك صحيح فلا مانع، وإن كان يعني أنه في الصحيحين أو أحدهما فليس كذلك.

وبذلك كله تعلم أن قول ابن حجر في فتح الباري؛ وقد أجاز بعض العلماء تعلم السحر لأمرين: إما لتمييز ما فيه كفر من غيره. وإما لإزالته عمن وقع فيه.

فأما الأول: فلا محذور فيه إلا من جهة الاعتقاد، فإذا سلم

الاعتقاد فمعرفة الشيء بمجرده لا تستلزم منعًا؛ كمن يعرف كيفية عبادة أهل الأوثان! لأن كيفية ما يعمله الساحر إنما هي حكاية قول أو فعل، بخلاف تعاطيه والعمل به.

وأما الثاني: فإن كان لا يتم كما زعم بعضهم إلا بنوع من أنواع الكفر أو الفسق؛ فلا يحل أصلاً، وإلا جاز المعنى المذكور اهـ = خلاف التحقيق، إذ ليس لأحد أن يبيح ما صرح الله بأنه يضر ولا ينفع، مع أن تعلمه قد يكون ذريعة للعمل به، والذريعة إلى الحرام يجب سدها كما قدمنا. قال في المراقي:

سد الذرائع إلى المحرم حَتْم كفتحها إلى المنحتم هذا هو الظاهر لنا. والعلم عند الله تعالى.

## المسألة الثامنة

اعلم أن العلماء اختلفوا في حل السحر عن المسحور؛ فأجازه بعضهم، ومنعه بعضهم. وممن أجازه سعيد بن المسيب رحمه الله تعالى. قال البخاري في صحيحه (باب هل يستخرج السحر)؛ وقال قتادة: قلت لسعيد بن / المسيب: رجل به طب أو يؤخذ عن امرأته، أيحل عنه، أو ينشر؟ قال: لا بأس به، إنما يريدون به الإصلاح؛ فأما ما ينفع فلم ينه عنه اهد. ومال إلى هذا المزني. وقال الشافعي: لا بأس بالنشرة، قاله القرطبي. وقال أيضًا: قال ابن بطال: وفي كتاب وهب بن منبه: أن يأخذ سبع ورقات من سدر أخضر فيدقه بين حجرين، ثم يضربه بالماء ويقرأ عليه آية الكرسي ثم يحسو منه ثلاث حسوات ويغتسل. فإنه يذهب عنه كل ما به إن شاء الله تعالى، وهو جيد للرجل إذا حبس عن

أهله. انتهى منه.

وممن أجاز النُشرة وهي حل السحر عن المسحور: أبو جعفر الطبري، وعامر الشعبي وغيرهما. وممن كره ذلك: الحسن. وفي الصحيح عن عائشة أنها قالت للنبي على لما سحره لبيد بن الأعصم: هلا تنشرت؟ فقال: «أما الله فقد شفاني وكرهت أن أثير على الناس شرًا».

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: التحقيق الذي لا ينبغي العدول عنه في هذه المسألة: أن استخراج السحر إن كان بالقرآن كالمعوذتين، وآية الكرسي ونحو ذلك مما تجوز الرقيا به فلا مانع من ذلك. وإن كان بسحر أو بألفاظ عجمية، أو بما لا يفهم معناه، أو بنوع آخر مما لا يجوز فإنه ممنوع. وهذا واضح وهو الصواب إن شاء الله تعالى كما ترى.

وقال ابن حجر في فتح الباري ما نصه: (تكميل) قال ابن القيم رحمه الله: من أنفع الأدوية، وأقوى ما يوجد من النشرة مقاومة السحر الذي هو من تأثيرات الأرواح الخبيثة بالأدوية الإلهية: من الذكر، والدعاء، والقراءة؛ فالقلب إذا كان ممتلئًا من الله، معمورًا بذكره، وله ورد من الذكر والدعاء والتوجه، لا يخل به؛ كان ذلك من أعظم الأسباب المانعة من إصابة السحر له. قال: وسلطان تأثير السحر هو في القلوب الضعيفة؛ ولهذا غالب ما يؤثر فيه النساء والصبيان والجهال؛ لأن الأرواح الخبيثة إنما تنشط على الأرواح، تلقاها مستعدة لما يناسبها. انتهى ملخصًا. ويعكر / عليه حديث الباب، وجواز السحر على النبي عليه مقامه،

وصدق توجهه، وملازمة ورده، ولكن يمكن الانفصال عن ذلك بأن الذي ذكره محمول على الغالب، وإنما وقع به ﷺ لبيان تجويز ذلك، والله أعلم. انتهى من فتح الباري.

### المسألة التاسعة

اعلم أن العلماء اختلفوا في تحقيق القدر الذي يمكن أن يبلغه تأثير السحر في المسحور، واعلم أن لهذه المسألة واسطة وطرفين: طرف لا خلاف في أن تأثير السحر يبلغه، كالتفريق بين الرجل وامرأته، وكالمرض الذي يصيب المسحور من السحر ونحو ذلك، ودليل ذلك القرآن والسنة الصحيحة. أما القرآن فقوله تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ مَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ ۗ فصرح جل وعلا في هذه الآية الكريمة بأن من تأثير السحر التفريق بين المرء وزوجه. وأما السنة فما ثبت في الصحيحين وغيرهما من حديث عائشة رضى الله عنها بألفاظ متعددة متقاربة: أن رسول الله ﷺ سُحِر حتى كان يرى أنه يأتي النساء ولا يأتيهن؛ فقال: «يا عائشة أعلمت أن الله قد أفتاني فيما استفتيته فيه، أتاني رجلان فقعد أحدهما عند رأسي، والآخر عند رجلي، فقال الذي عند رأسي للآخر: ما بال الرجل؟ قال: مطبوب، قال: ومن طبه؟ قال: لبيد ابن الأعصم رجل من بني زريق حليف اليهودي كان منافقًا، قال: وفيم؟ قال: في مشط ومشاطة؟ قال: وأين؟ قال: في جف طلعة ذكر تحت راعوفة في بئر ذروان، قالت: فأتى النبي ﷺ البئر حتى استخرجه، فقال: «هذه البئر التي أريتها، وكأن ماءها نقاعة الحناء، وكأن نخلها رءوس الشياطين، فاستخرج» قالت فقلت: أفلا أي تنشرت؟ فقال: «أما الله فقد شفاني وأكره أن أثير على أحد من

الناس شرًا) اهـ هذا لفظ البخاري في بعض رواياته لهذا الحديث. والقصة مشهورة صحيحة. ففي هذا الحديث الصحيح: أن تأثير السحر فيه ﷺ سبَّب له المرض؛ بدليل قوله: «أما الله فقد شفاني» ٤٦٧ وفي بعض الروايات الثابتة في / صحيح البخاري وغيره بلفظ: فقال أحدهما لصاحبه: ما وجع الرجل؟ قال: مطبوب؛ أي مسحور. وهو تصريح بأن السحر سبَّب له وجعًا. ونَفْي بعض الناس لهذه القصة مستدلاً بأنها لا تجوز في حقه ﷺ، لقوله تعالى عن الكفار منكرًا عليهم: ﴿ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ١٠٠٠ . ساقط؛ لأن الروايات الصحيحة الثابتة لا يمكن ردها بمثل هذه الدعاوي. وسترى في آخر بحث هذه المسألة إن شاء الله تعالى إيضاح وجه ذلك. وطرف لا خلاف في أن تأثير السحر لا يمكن أن يبلغه؟ كإحياء الموتى، وفلق البحر، ونحو ذلك.

قال القرطبي في تفسيره: أجمع المسلمون على أنه ليس في السحر ما يفعل الله عنده إنزال الجراد والقمل والضفادع، وفلق البحر، وقلب العصا، وإحياء الموتى، وإنطاق العجماء، وأمثال ذلك من عظيم آيات الرسل عليهم الصلاة والسلام. فهذا ونحوه مما يجب القطع بأنه لا يكون لا يفعله الله عند إرادة الساحر. قال القاضي أبو بكر بن الطيب: وإنما منعنا ذلك بالإجماع ولولاه لأجزناه. انتهى كلام القرطبي.

وأما الواسطة فهي محل خلاف بين العلماء، وهي هل يجوز أن ينقلب بالسحر الإنسان حمارًا مثلاً، والحمار إنسانًا؟ وهل يصح أن يطير الساحر في الهواء، وأن يستدق جسمه حتى يدخل من كُوَّة ضيقة. وينتصب على رأس قصبة، ويجري على خيط مستدق،

ويمشي على الماء، ويركب الكلب ونحو ذلك. فبعض الناس يجيز هذا. وجزم بجوازه الفخر الرازي في تفسيره، وكذلك صاحب رشد الغافل وغيرهما. وبعضهم يمنع مثل هذا.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: أما بالنسبة إلى أن الله قادر على أن يفعل جميع ذلك، وأنه يسبب ما شاء من المسببات على ما شاء من الأسباب، وإن لم تكن هناك مناسبة عقلية بين السبب والمسبب كما قدمناه مستوفى في سورة «مريم» فلا مانع من ذلك، والله جل وعلا يقول: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِن / أَحَدٍ إِلّا ٤٦٨ بِإِذْنِ ٱللّهِ ﴾. وأما بالنسبة إلى ثبوت وقوع مثل ذلك بالفعل فلم يقم عليه دليل مقنع؛ لأن غالب ما يستدل عليه به قائله حكايات لم عليه دليل مقنع؛ لأن غالب ما يستدل عليه به قائله حكايات لم تثبت عن عدول، ويجوز أن يكون ما وقع منها من جنس الشعوذة والأخذ بالعيون، لا قلب الحقيقة مثلاً إلى حقيقة أخرى. وهذا هو الأظهر عندى، والله تعالى أعلم.

#### تنىيە

اعلم أن ما وقع من تأثير السحر في رسول الله على لا يستلزم نقصًا ولا محالاً شرعيًا حتى ترد بذلك الروايات الصحيحة؛ لأنه من نوع الأعراض البشرية، كالأمراض المؤثرة في الأجسام، ولم يؤثر البتة فيما يتعلق بالتبليغ. واستدلال من منع ذلك زاعمًا أنه محال في حقه على بآية ﴿إِذَيْقُولُ الطَّلِامُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَارَجُلا مَسْحُورًا إِنَى مُردود كما سنوضحه إن شاء الله في آخر هذا البحث.

قال ابن حجر في الفتح: قال المازري: أنكر بعض المبتدعة هذا الحديث، وزعموا أنه يحط منصب النبوة ويشكك فيها. قالوا:

وكل ما أدى إلى ذلك فهو باطل. وزعموا أن تجويز هذا يعدم الثقة بما شرعوه من الشرائع، إذ يحتمل على هذا أن يخيل إليه أنه يرى جبريل وليس هو ثم، وأنه يوحي إليه بشيء ولم يوح إليه بشيء. قال المازري: وهذا كله مردود؛ لأن الدليل قد قام على صدق النبي ﷺ فيما يبلغه عن الله تعالى، وعلى عصمته في التبليغ، والمعجزات شاهدات بتصديقه؛ فتجويز ما قام الدليل على خلافه باطل. وأما ما يتعلق ببعض أمور الدنيا التي لم يبعث لأجلها، ولا كانت الرسالة من أجلها، فهو في ذلك عرضة لما يعتري البشر كالأمراض. فغير بعيد أن يخيل الله في أمر من أمور الدنيا مالا حقيقة له مع عصمته عن مثل ذلك في أمور الدين. قال: وقد قال بعض الناس: إن المراد بالحديث: أنه كان ﷺ يخيل إليه أنه وطيء ٤٦٩ زوجاته ولم يكن وطئهن، وهذا / كثيرًا ما يقع تخيله للإنسان في المنام؛ فلا يبعد أن يخيل إليه في اليقظة.

قلت: وهذا قد ورد صريحًا في رواية ابن عيينة في الباب الذي يلى هذا، ولفظه: «حتى كان يُرَى أنه يأتى النساء ولا يأتيهن» وفي رواية الحميدي «أنه يأتي أهله ولا يأتيهم» قال الداوودي: «يُرَى» بضم أوله أي يظن. وقال ابن التين: ضبطت «يَرَى» بفتح أوله. قلت: وهو من الرأي لا من الرؤية فيرجع إلى معنى الظن. وفي مرسل يحيى بن يعمر عند عبدالرزاق: سحر النبي ﷺ عن عائشة، حتى أنكر بصره. وعنده في مرسل سعيد ابن المسيب: حتى كاد ينكر بصره. قال عياض: فظهر بهذا أن السحر إنما تسلط على جسده وظواهر جوارحه، لا على تمييزه ومعتقده. قلت: ووقع في مرسل عبدالرحمن بن كعب عند ابن سعد؛ فقالت أخت لبيد بن الأعصم: إن يكن نبيًا فسيخبر، وإلا فسيذهله هذا السحر حتى يذهب عقله؛ قلت: فوقع الشق الأول كما في هذا الحديث الصحيح. وقد قال بعض العلماء: لا يلزم من أنه كان يظن أنه فعل الشيء ولم يكن فعله أن يجزم بفعله ذلك، وإنما يكون ذلك من جنس الخاطر يخطر ولا يثبت. فلا يبقى على هذا الملحد حجة.

وقال عياض: يحتمل أن يكون المراد بالتخيل المذكور أنه يظهر له من نشاطه ما ألفه من سابق عادته من الاقتدار على الوطء، فإذا دنا من المرأة فتر من ذلك كما هو شأن المعقود، ويكون قوله في الرواية الأخرى: «حتى كاد ينكر بصره» أي صار كالذي أنكر بصره بحيث إنه إذا رأى الشيء يخيل إليه أنه على غير صفته؛ فإذا تأمله عرف حقيقته. ويؤيد جميع ما تقدم أنه لم ينقل عنه على غير من الأخبار أنه قال قولاً فكان بخلاف ما أخبر به. وقال المهلب: صون النبي على من الشياطين لا يمنع إرادتهم كيده، فقد مضى في الصحيح: أن شيطانًا أراد أن يفسد عليه صلاته، فأمكنه الله منه. فكذلك السحر ما ناله من ضرره ما يدخل نقصًا على ما يتعلق بالتبليغ، بل هو من جنس ما كان يناله من ضرر سائر الأمراض؛ / من ضعف عن الكلام، أو عجز عن بعض الفعل، أو حدوث تخيل لا يستمر بل يزول؛ ويبطل الله كيد الشياطين.

واستدل ابن القصار على أن الذي أصابه كان من جنس المرض بقوله في آخر الحديث: «أما أنا فقد شفاني الله» وفي الاستدلال به نظر؛ لكن يؤيد المدعى أن في رواية عمرة عن عائشة عند البيهقي في الدلائل: فكان يدور ولا يدري ما وجعه. وفي حديث ابن عباس عند ابن سعد: مرض النبي على وأخذ عن النساء

والطعام والشراب، فهبط عليه ملكان. . الحديث. انتهى من فتح الباري.

وعلى كل حال فهو على معصوم بالإجماع من كل ما يؤثر خللاً في التبليغ والتشريع. وأما بالنسبة إلى الأعراض البشرية: كأنواع الأمراض والآلام، ونحو ذلك فالأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم يعتريهم من ذلك ما يعتري البشر؛ لأنهم بشر كما قال تعالى عنهم: ﴿إِن نَحْنُ إِلّا بَشَرٌ مِّنْ أَكُمُ مُ وَلَكِنَ ٱللّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ عَنهم ونحو ذلك من الآيات.

وأما قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلّا رَجُلاً مَّسْحُورًا ﴾ فمعناه أنهم يزعمون أنه ﷺ مسحور أو مطبوب، قد خبله السحر فاختلط عقله فالتبس عليه أمره. يقولون ذلك لينفروا الناس عنه. وقال مجاهد: ﴿ مَسْحُورًا ﴿ فَ أَي مخدوعًا ؛ مثل قوله : ﴿ فَأَنَى شَحُورُا ﴿ فَ أَي من أين تخدعون. ومعنى هذا راجع إلى ما قبله ؛ لأن المخدوع مغلوب في عقله. وقال أبو عبيدة : ﴿ مَسْحُورًا ﴿ فَ فَلَا الله مَعْدُوا أَي : رِئة، فهو لا يستغني عن الطعام والشراب، فهو مثلكم وليس بملك ؛ كقولهم : ﴿ مَا هَلذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُمُ الطَّعَامَ وَالشراب، وَمَا تَأْكُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ وَلَيْ الْكَفَارِ : ﴿ مَا هَلذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُمُ إِنَّا كُمُ إِنَا كُونَ مِنَا كُمُ اللَّعَامِ وَلَا مَن الْكَفَارِ : ﴿ مَا هَلذَا اللَّمَ مُنْكُمُ النَّكُمُ إِنَا كُمُ إِنَا كُونَ مِنَا كُمُ وَنحو ذلك من الآيات. ويقال لكل من أكل أو لَحَدِي مَن آدمي أو غيره: مسحور ومسحّر ؛ ومنه قول لبيد / :

٤٧١

فإن تسألينا فيمَ نحن فإننا عصافير من هذا الأنام المُسَحَّر وقال امرؤ القيس:

أرانا موضعين لأمر غيب ونُسْحَر بالطعام وبالشراب أي: نغذى ونعلل.

وإذا علمت أن أقوال العلماء في قوله: ﴿مَسَحُورًا ﴿ إِنَ ﴾ راجعة إلى دعواهم اختلال عقله بالسحر أو الخديعة، أو كونه بشرًا ؟ علمت أنه لا دليل في الآية على منع بعض التأثيرات العرضية التي لا تعلق لها بالتبليغ والتشريع كما ترى، والعلم عند الله تعالى.

وقد أشرنا فيما تقدم لحكم ساحر أهل الذمة، واختلاف العلماء في قتله، واستدلال من قال بأنه لا يقتل بعدم قتله على لبيد ابن الأعصم الذي سحره. والقول بأنه قتله ضعيف، ولم يثبت أنه قتله. وأظهر الأقوال عندنا أنه لا يكون أشد حرمة من ساحر المسلمين، بل يقتل كما يقتل ساحر المسلمين. وأما عدم قتله على لابن الأعصم فقد بينت الروايات الصحيحة أنه ترك قتله اتقاء إثارة فتنة، فدل على أنه لولا ذلك لقتله. وقد ترك المنافقين لئلا يقول الناس: محمد يقتل أصحابه؛ فيكون في ذلك تنفير عن دين الإسلام، مع اتفاق العلماء على قتل الزنديق وهو عبارة عن المنافق. والله تعالى أعلم.

# \* قوله تعالى: ﴿ فَأَلْقِيَ ٱلسَّحَرَةُ سُجَّدًا قَالُوٓا ءَامَنَّا بِرَبِّ هَنُرُونَ وَمُوسَىٰ ؟ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن سحرة فرعون لما عاينوا عصا موسى تبتلع جميع حبالهم وعصيهم خرُّوا سجدًا لله تعالى قائلين: آمنا بالله الذي هو رب هارون وموسى. فهداهم الله بذلك البرهان الإلهي، هذه الهداية العظيمة. وقد أوضح تعالى هذا المعنى في مواضع أخر؛ كقوله في «الأعراف»: ﴿ وَوَدَ وَوَحَيَّنَا إِلَى المعنى في مواضع أخر؛ كقوله في «الأعراف»:

211

والظاهر أن تقديم هارون على موسى في هذه الآية لمراعاة فواصل الآيات.

واعلم أن علم السحر مع خِسَّته، وأن الله صرح بأنه يضر ولا ينفع، قد كان سببًا لإيمان سحرة فرعون؛ لأنهم لمعرفتهم بالسحر عرفوا أنَّ معجزة العصا خارجة عن طور السحر، وأنها أمر إلهي فلم يداخلهم شك في ذلك؛ فكان ذلك سببًا لإيمانهم الراسخ الذي لا يزعزعه الوعيد والتهديد. ولو كانوا غير عالمين بالسحر جدًا، لأمكن أن يظنوا أن مسألة العصا من جنس الشعوذة. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ قَبَلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۖ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِي

عَلَمَكُمُ ٱلسِّحْرِ فَلَأْفَطِعَ اللَّهِ يَكُمُ وَأَرْجُلَكُم مِنْ خِلَفِ وَلَأُصَلِبَنَكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَنْعَلَمُنَّ ٱلنَّنَا ٱلشَّذُ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن سحرة فرعون لما آمنوا برب هارون وموسى قال لهم فرعون منكرًا عليهم: ﴿ اَمَنتُمْ لَهُ ﴾ أي صدقتموه في أنه نبي مرسل من الله، وآمنتم بالله قبل أن آذن لكم. يعني أنهم لم يكفوا عن الإيمان حتى يأذن لهم؛ لأنه يزعم أنهم لا يحق لهم أن يفعلوا شيئًا إلا بعد / إذنه هو لهم. وقال لهم أيضًا: إن موسى هو كبيرهم؛ أي كبير السحرة وأستاذهم الذي علمهم السحر. ثم هددهم مقسمًا على أنه يقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف؛ يعني اليد اليمنى والرجل اليسرى مثلاً؛ لأنه أشد على الإنسان من قطعهما من جهة واحدة؛ لأنه إن كان قطعهما من جهة واحدة ببقى عنده شقى كامل صحيح، بخلاف قطعهما من خلاف. فالجنب الأيمن يضعف بقطع اليد، والأيسر يضعف بقطع خلاف. فالجنب الأيمن يضعف بقطع اليد، والأيسر يضعف بقطع الرجل كما هو معلوم. وأنه يصلبهم في جذوع النخل، وجذع النخلة هو أخشن جذع من جذوع الشجر، والتصليب عليه أشد من التصليب على غيره من الجذوع كما هو معروف.

وما ذكره جل وعلا عنه هنا أوضحه في غير هذا الموضع أيضًا؛ كقوله في سورة «الشعراء»: ﴿ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ فَبَلَ أَنَ ءَاذَنَ لَكُمُّ إِنَّهُ لَيْكُمُ النِّي عَلَمَكُمُ السِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ لَأَقْطِعَنَ آيَدِيكُمُ وَأَرْجُلكُمُ مِنْ خِلَفِ وَلَا أَلَيْكُمُ السِّحْرَ فَلَسُوفَ تَعْلَمُونَ لَأَقْطِعَنَ آيَدِيكُمُ وَأَرْجُلكُمُ مِنْ خِلَفِ وَلَا صَلِيبًا كُمُ أَجْعِينَ إِنَ اللَّعراف وزاد وَلا هذا أيضًا في سورة «الأعراف» وزاد فيها التصريح بفاعل «قال». وادعاء فرعون أن موسى والسحرة تمالئوا على أن يظهروا أنه غلبهم مكرًا ليتعاونوا على إخراج فرعون وقومه من مصر؛ وذلك في قوله: ﴿ قَالَ فِرْعَونُ ءَامَنتُم بِهِ عَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْرُ

إِنَّ هَلْذَا لَمَكُرُّ مَّكُرْتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِلْخُوجُواْ مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ لَأُصَلِمَنَ أَلَهُ الْمَعْدِينَ اللّهِ وقوله في «طه»: أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلْفِ ثُمَّ لَأُصَلِبَنَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَقُوله في «طه»: ﴿ وَلَأُصَلِبَنَكُمْ فِي جُذُوعِ النّخلِ هو مراده بقوله في «الأعراف، والشعراء»: ﴿ لَأُصَلِبَنَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّ هُو اللّهُ عَرَافَ وَالشّعراء»: ﴿ لَأُصَلِبَنَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّ هُو اللّهُ عَرَافَ وَالشّعراء»: ﴿ لَأُصَلِبَنَكُمْ أَجْمُعِينَ إِنْ ﴾ والشّعراء في عربي أسلوب عربي معروف، ومنه قول سويد ابن أبي كامل:

هم صلبوا العبدي في جذع نخلة فلا عطست شيبان إلا بأجدعا

ومعلوم عند علماء البلاغة: أن في مثل هذه الآية استعارة تبعية في معنى الحرف كما سيأتي إن شاء الله تعالى إيضاح كلامهم في ذلك ونحوه في سورة / «القصص». وقد أوضحنا في كتابنا المسمى (منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز) أن ما يسميه البلاغيون من أنواع المجاز مجازًا كلها أساليب عربية نطقت بها العرب في لغتها. وقد بينا وجه عدم جواز المجاز في القرآن وما يترتب على ذلك من المحذور.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ أَيْنَا اَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴿ ﴾ قال بعض أهل العلم: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ أَيْنَا ﴾: يعني: أنا أم رب موسى أشد عذابًا وأبقى. واقتصر على هذا القرطبي؛ وعليه ففرعون يدعي أن عذابه أشد وأبقى من عذاب الله؛ وهذا كقوله: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَغَلَىٰ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِنَ إِلَكِهِ غَيْرِب ﴾، وقوله: ﴿ لَا يَعْنَهُمْ مَنْ إِلَكِهِ غَيْرِب ﴾، وقوله: ﴿ وَلَكُمْ مَنْ الْمَسْجُونِينَ ﴾. وقال بعضهم: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ أَيْنًا ﴾ أنا أم موسى أشد عذابًا وأبقى. وعلى هذا فهو كالتهكم بموسى لاستضعافه له، وأنه لا يقدر على أن يعذب من لم

يطعه؛ كقوله: ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِّنَ هَلَا الَّذِى هُوَ مَهِينٌ ﴾ الآية. والله جل وعلا أعلم.

واعلم أن العلماء اختلفوا: هل فعل بهم فرعون ما توعدهم به، أو لم يفعله بهم؟ فقال قوم: قتلهم وصلبهم. وقوم أنكروا ذلك، وأظهرهما عندي: أنه لم يقتلهم، وأن الله عصمهم منه لأجل إيمانهم الراسخ بالله تعالى؛ لأن الله يقول لموسى وهارون: ﴿أَنتُمَا وَمَنِ اَتَّبَعَكُمُا ٱلْفَلِبُونَ ﴿ والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ لَن نُّوْثِرُكَ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْمِيَّنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَّا فَاقْضِ مَاۤ أَنَتَ قَاضٍ ۚ إِنَّمَا نَقْضِى هَلَاِهِ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ۖ ﴿ ﴾ .

قوله: ﴿ لَن نُوْرُكِ ﴾ أي: لن نختار اتباعك، وكوننا من حزبك، وسلامتنا من عذابك على ما جاءنا من البينات؛ كمعجزة العصا التي أتتنا وتيقنا صحتها. والواو في قوله: ﴿ وَالَّذِى فَطَرَنًا ﴾ عاطفة على ﴿ مَا ﴾ من قوله: ﴿ عَلَى مَاجَاءَنَا ﴾ أي: لن نختارك ﴿ عَلَى مَاجَاءَنَا مِن الْمِينَتِ ﴾ ولا على ﴿ وَالَّذِى / فَطَرَنًا ﴾ أي: خلقنا وأبرزنا من العدم البيتنتِ ﴾ ولا على ﴿ وَالَّذِى / فَطرَنًا ﴾ أي: خلقنا وأبرزنا من العدم ما قبله؛ أي: ﴿ وَالَّذِى فَطرَنًا ﴾ لا نؤثرك ﴿ عَلَى مَاجَاءَنَا مِن البيتَتِ ﴾ ما قبله؛ أي: ﴿ وَالَّذِى فَطرَنًا ﴾ لا نؤثرك ﴿ عَلَى مَاجَاءَنَا مِن البيتِينَتِ ﴾ من قبله ﴿ إِنَّمَا نَقْضِى هَذِهِ المَيْزَةُ الدُّنْيَا ﴿ فَيْ مَا أَنت صانع، فلسنا راجعين عما نحن عليه ﴿ إِنَّمَا نَقْضِى هَذِهِ الْمَيْزَةُ الدُّنْيَا ﴿ فَي إِنما ينفذ أمرك فيها . في منصوب على الظرف على الأصح. أي وليس فيها شيء في السرعة زوالها وانقضائها.

وما ذكره جل وعلا عنهم في هذا الموضع؛ من ثباتهم على الإيمان، وعدم مبالاتهم بتهديد فرعون ووعيده رغبة فيما عند الله =

٤٧٦

قد ذكره في غير هذا الموضع؛ كقوله في «الشعراء» عنهم في القصة بعينها: ﴿ قَالُواْ لَا ضَيْرٌ لِنَا ۚ إِلَىٰ رَبِّنا مُنقَلِبُونَ ﴿ فَالْوَالِهِ فَي «الأعراف»: ﴿ قَالُواْ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنا مُنقَلِبُونَ ﴿ فَالْوَا إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنا لَمَّا جَاءَتُنا ً وَقُولُهِ فَي اللَّهُ اللَّهَ الْمَا جَاءَتُنا ً رَبَّنا أَفْرِغُ عَلَيْنا صَبْرًا وَتَوفّنا مُسلِمِينَ ﴿ فَي ﴿ وَقُولُه : ﴿ فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ ﴾ ربّنا أفرغ عَلَيْنا صَبْرًا وَتَوفّنا مُسلِمِينَ ﴿ فَي ﴾ . وقوله : ﴿ فَأَقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ ﴾ عائد الصلة محذوف ، أي : ما أنت قاضيه لأنه مخفوض بالوصف ، كما أشار له في الخلاصة بقوله :

كذاك حذف ما يوصف خفضا كأنت قاضٍ بعد أمرٍ من قَضَى ونظيره من كلام العرب قول سعد بن ناشب المازني:

ويصغر في عيني تلادي إذا انثنت يميني بإدراك الذي كنت طالبا أي: طالبه.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا ءَامَنَا بِرَيِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطْنِينَا وَمَّا ٱلْكَرْهَتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ وَٱللّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن فرعون لعنه الله لما قال للسحرة ما قال لما آمنوا، قالوا له: ﴿ إِنَّا ءَامَنًا بِرَبِنَا لِيغَفِر لَنَا خَطْيَنَا ﴾ يعنون ذنوبهم السالفة كالكفر وغيره من المعاصي ﴿ وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحِرِ ﴾ أي: ويغفر لنا ما أكرهتنا عليه من السحر. وهذا الذي ذكره / عنهم هنا أشار له في غير هذا الموضع؛ كقوله تعالى في «الشعراء» عنهم: ﴿ لِنَّا إِلَىٰ رَبِنَا مُنقَلِبُونَ ﴿ إِنَّا نَظْمَعُ أَن يَغْفِر لَنَا رَبُنَا أَوْل المُؤْمِنِينَ ﴾ ، وقوله عنهم في «الأعراف»: ﴿ رَبُنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا مُنْ اللهُ عَنْهُم في «الأعراف»: ﴿ رَبُنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا مَنْ اللهُ عَنْهُم في «الأعراف»: ﴿ رَبُنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا مَنْ اللهُ عَنْهُم في «الأعراف»: ﴿ رَبُنَا أَفْرِغُ

وفي آية «طه» هذه سؤال معروف، وهو أن يقال: قولهم:

٤٧٧

﴿ وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ ﴾ يدل على أنه أكرههم عليه، مع أنه دلت آيات أخر على أنهم فعلوه طائعين غير مكرهين، كقوله في «طه»: ﴿ فَنَنَزَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُوا النَّجُوى ﴿ قَالُوا إِنْ هَلَانِ لَسَحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثَلَى ﴿ فَالْجَعُوا كَيْدَكُمْ ثُمُ الْمُثَلَى ﴿ فَالْمَعُوا كَيْدَكُمْ ثُمُ الْمُثَلَى الْمُعُوا كَيْدَكُمْ ثُمُ الْمُثَلَى اللَّهُ وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَنِ السَّعْلِينَ ﴾ فقولهم: ﴿ فَالْجَعُوا كَيْدَكُمْ ثُمُ الْمُثَوا صَفّا وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَنِ السَّعْلِينَ ﴾ فقولهم: ﴿ فَالْجَعُوا كَيْدَكُمْ ثُمُ الْمُثَوّا صَفّا ﴾ صريح في أنهم غير مكرهين، وكذلك قوله عنهم في «الشعراء»: ﴿ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَيِنَ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَا فَعْنُ الْفَلِينَ ﴿ قَالُوا إِن كُنَا لَأَجُرًا إِن كُنَا فَعْنُ الْفَلِينَ ﴿ فَالْوَا إِن كَنَا لَأَجُرًا إِن كُنَا فَعْنُ الْفَلِينَ ﴿ قَالُوا إِن كُنَا لَا مُولِكُ اللّهُ عَلَى أَنْهُم غير مكرهين.

وللعلماء عن هذا السؤال أجوبة معروفة:

منها: أنه أكرههم على الشخوص من أماكنهم ليعارضوا موسى بسحرهم، فلما أكرهوا على القدوم وأمروا بالسحر أتوه طائعين، فإكراههم بالنسبة إلى أول الأمر، وطوعهم بالنسبة إلى آخر الأمر، فانفكت الجهة وبذلك ينتفي التعارض، ويدل لهذا قوله: ﴿ وَأَرْسِلُ فِي الْمَدَآبِنِ خَشِرِينٌ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَأَرْسِلُ فِي الْمَدَآبِنِ خَشِرِينٌ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَأَرْسِلُ فِي الْمَدَآبِنِ خَشِرِينٌ ﴿ ﴾ .

ومنها: أنه كان يكرههم على تعليم أولادهم السحر في حال صغرهم، وأن ذلك هو مرادهم بإكراههم على السحر. ولا ينافي ذلك أنهم فعلوا ما فعلوا من السحر بعد تعلمهم وكبرهم طائعين.

ومنها: أنهم قالوا لفرعون: أرنا موسى نائمًا: ففعل فوجدوه / تحرسه عصاه، فقالوا: ما هذا بسحر الساحر؛ لأن الساحر إذا نام

بطل سحره؛ فأبى إلا أن يعارضوه، وألزمهم بذلك. فلما لم يجدوا بدًا من ذلك فعلوه طائعين. وأظهرها عندي الأول، والعلم عند الله تعالى.

وقوله: في هذه الآية الكريمة ﴿خَطْيَنَا﴾ جمع خطيئة، وهي الذنب العظيم: كالكفر ونحوه. والفعيلة تجمع على فعائل، والهمزة في فعائل مبدلة من الياء في فعيلة، ومثلها الألف والواو، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

والمدُّ زِيْد ثالثًا في الواحدِ همزًا يُرَى في مِثْل كالقلائدِ

فأصل خطايا: خطايى، بياء مكسورة، وهي ياء خطيئة، وهمزة بعدها هي لام الكلمة. ثم أبدلت الياء همزة على حد الإبدال في صحائف! فصارت «خطائى» بهمزتين، ثم أبدلت الثانية ياء للزوم إبدال الهمزة المتطرفة بعد الهمزة المكسورة ياء، فصارت «خطائي»، ثم فتحت الهمزة الأولى تخفيفًا فصار «خطاء»، ثم أبدلت الياء ألفًا لتحركها وانفتاح ما قبلها فصار «خطاءًا» بألفين بينهما همزة، والهمزة تشبه الألف؛ فاجتمع شبه ثلاثة ألفات، فأبدلت الهمزة ياء فصار «خطايا» بعد خمسة أعمال، وإلى ما ذكرنا أشار في الخلاصة بقوله:

وافتحْ ورُدَّ الهمز يا فيما أُعِلْ لامًا وفي مِثْل هراوةٍ جُعِلْ واوّا. . . إلخ.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ ظاهره المتبادر منه: أن المعنى خير من فرعون وأبقى منه؛ لأنه باق لا يزول

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَعْيَىٰ ﴿ ﴾ .

ذكر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّهُ ﴾ أي الأمر والشأن ﴿ مَن يَأْتِ رَبَّهُ ﴾ يوم القيامة في حال كونه ﴿ مُحْمِمًا ﴾ أي: مرتكبًا الجريمة في الدنيا حتى مات على ذلك كالكافر عياذًا بالله عنالى ﴿ فَإِنَّ لَهُ ﴾ عند الله ﴿ جَهَنَّمَ ﴾ يُعَذَّب فيها ف ﴿ لَا يَمُوتُ ﴾ فيستريح ﴿ وَلَا يَحْمَىٰ ﴿ إِنَّ كَا فيها راحة .

وهذا الذي ذكره هنا؛ أوضحه في غير هذا الموضع، كقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُجَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِّنَ عَذَابِهَا كَذَالِكَ بَعْزِى كُلَّ كَفُورِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا وقوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَفْتَحُواْ عَذَابِهَا كَذَالِكَ بَعْزِى كُلَّ كَفُورِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا وقوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَفْتَحُواْ

وَخَابَ كُلُّ جَبَّادٍ عَنِيدِ ﴿ مِنْ وَرَآبِهِ عَجَهَمُ وَيُشْقَىٰ مِن مَّآءِ صَدِيدِ ﴿ يَنَجَرَّعُهُ وَلَا يَكُو وَمَا هُوَ يَنَجَرَّعُهُ وَلَا يَكُو وَمَا هُوَ يَنْ جَمَّرَ عُهُ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِ مَكَانِ وَمَا هُوَ يَنْجَرَّعُهُ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِ مَكَانِ وَمَا هُو يَعَيْتُ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابٌ غَلِيظُ ﴿ فَي ﴾ وقوله تعالى: ﴿ كُلُمَا نَضِجَتَ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَيَنْجَنَّهُا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَيَنْجَنَّهُا اللّهُ مِن الْأَشْفَى ﴿ اللّهِ مِن اللّهِ بِن عبدالله بن عبد الله بن عبدالله بن عبد الله بن عبد ال

249

ألا مَن لنفسِ لا تموت فينقضي شقاها ولا تحيا حياة لها طعم \* قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَتِكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ ٱلْعُلَى ﴿ وَمَن يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَتِكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ ٱلْعُلَى ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن ﴿ وَمَن يَأْتِهِ عَهِ يوم القيامة في حال كونه ﴿ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّلِحَتِ ﴾ أي في الدنيا حتى مات على ذلك ﴿ فَأُولَئِكَ لَهُمُ ﴾ عند الله ﴿ الدَّرَجَتُ الْعُلَى ﴿ وَالعلى : جمع عُلْيا وهي تأنيث الأعلى . وقد أشار إلى هذا المعنى في غير هذا الموضع ؛ كقوله تعالى : ﴿ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَتِ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلًا ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلِكَبِّ مِمَا عَكِمِلُواً ﴾ ونحو ذلك من الآيات .

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَاۤ إِلَى مُوسَىۤ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَهُمْ
 طَرِيقَا فِي ٱلْبَحْرِ يَبْسَا لَا يَحْنَفُ دَرَكًا وَلَا تَحْشَىٰ ﴿ ثَنِهَا فِي ٱلْبَحْرِ يَبْسَا لَا يَحْنَفُ دَرَكًا وَلَا تَحْشَىٰ ﴿ ثَنِهَا فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه أوحى إلى نبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام: أن يسري بعباده، وهم بنو

إسرائيل فيخرجهم من قبضة فرعون ليلاً، وأن يضرب لهم طريقًا في البحر يبسًا، أي يابسًا لا ماء فيه ولا بلل، وأنه لا يخاف دركًا من فرعون وراءه أن يناله بسوء. ولا يخشى من البحر أمامه أن يغرق قومه. وقد أوضح هذه القصة في غير هذا الموضع، كقوله في سورة «الشعراء»: ﴿ ﴿ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِىۤ إِنَّكُم مُّتَّبَعُونَ ﴿ فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَدَآيِنِ حَشِرِينَ ۞ إِنَّ هَكُؤُلَّةِ لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ ۞ وَلِنَّهُمْ لَنَا لَغَآيِظُونَ ۞ وَإِنَّا لَجَمِيعُ حَلاِثُونَ ﴿ فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴿ وَكُنُونِ وَمَقَامِ كَرِيمٍ ﴿ كَنَالِكَ وَأُورَثَنَهَا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ ۞ فَأَتَبَعُوهُم تُشْرِقِينَ ۞ فَلَمَّا تَرَءَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدّرَكُونَ ﴿ قَالَ كَلَّا ۚ إِنَّ مِعِى رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴿ فَأَوْحَيْمَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطُّودِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ إِنَّ ﴾، فقوله في «الشعراء»: ﴿ أَنِ ٱضْرِب يِّعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَٱنفَلَقَ ﴾ أي فضربه فانفلق؟ يوضح معنى قوله: ﴿ فَٱصْرِبَ لَهُمْ طَرِيقًا / فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسَا﴾، وقوله: ﴿ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدَّرِّكُونَ ۞ قَالَ كَلَّ إِنَّا مَعِى رَبِّي سَيَهْدِينِ ۞ الآية. يوضح معنى قوله: ﴿ لَّا تَحَنَّفُ دَرَّكًا وَلَا تَخْشَىٰ ۞ ﴾ وقد أشار تعالى إلى ذَلك في قوله في «الدخان»: ﴿ فَدَعَا رَبَّهُۥ أَنَّ هَـُـُوَلَآ ِ قَوْمٌ مُجِّرِمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ال فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُم مُّتَّبَعُونَ ﴿ وَاتْرُكِ ٱلْبَحْرَ رَهَوَّأَ إِنَّهُمْ جُنْدُ مُغْرَقُونَ ﴿ ﴾ فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّهُمْ جُنْدُ مُغْرَقُونَ ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. وقد قدمنا طرفًا من ذلك في سورة «البقرة» والقصة معروفة واضحة من القرآن العظيم. وقرأ نافع وابن كثير (أنِ ٱسْر) بهمزة وصل وكسر نون «أن» لالتقاء الساكنين. والباقون قرءوا ﴿ أَنَّ أَسْرِ ﴾ بهمزة قطع مفتوحة مع إسكان نون ﴿ أَنْ ﴾ وقد قدمنا في سورة «هود» أن أُسْرَى وسَرَى لغتان وبينا شواهد ذلك العربية.

وقرأ حمزة ﴿ لا تَخَفْ ﴾ بسكون الفاء بدون ألف بين الخاء

والفاء، وهو مجزوم لأنه جزاء الطلب، أي فاضرب لهم طريقًا في البحر يبسًا لا تخف، وقد قدمنا أن نحو ذلك من الجزم بشرط محذوف تدل عليه صيغة الطلب، أي أن تضرب لهم طريقًا في البحر يبسًا لا تخف. وعلى قراءة الجمهور ﴿ لَا تَعَنفُ ﴾ بالرفع، فلا إشكال في قوله: ﴿ وَلَا تَعَنفُ ﴾ لأنه فعل مضارع مرفوع به قوله: ﴿ وَلَا تَعَنفُ ﴾ لأنه فعل مضارع مرفوع هو قوله: ﴿ لَا تَعَنفُ ﴾ بالجزم ففي مقدرة على الألف، معطوف على قراءة حمزة ﴿ لا تَخَف ﴾ بالجزم ففي قوله: ﴿ وَلَا تَعَنفُ ﴾ بالجزم ففي قوله: ﴿ وَلَا تَعَنفُ ﴾ وأما على قراءة حمزة ﴿ لا تَخَف ﴾ بالجزم ففي مضارع مجزوم، وذلك يقتضي جزمه، ولو جزم لحذفت الألف من مضارع مجزوم، وذلك يقتضي جزمه، ولو جزم لحذفت الألف من ﴿ فَيَغْمَىٰ بَ الله على حد قوله في الخلاصة:

.... واحـــذف جـــازمـــا ثــلائهُـنَّ تقْـضِ حكمًا لازِمًا والألف لم تحذف فوقع الإشكال بسبب ذلك.

وأُجيب عنه من ثلاثة أوجه:

الأول: أن ﴿ وَلَا تَخْشَىٰ ﴿ فَهُ مستأنف خبر مبتدأ محذوف، تقديره: وأنت لا تخشى، أي: ومن شأنك أنك آمن لا تخشى.

والثاني: أن الفعل مجزوم، والألف ليست هي الألف التي في موضع / لام الكلمة، ولكنها زيدت للإطلاق من أجل الفاصلة، كقوله: ﴿ وَتَظُنُّونَ بِأَللَّهِ الْظُنُونَا الشَّبِيلا ﴿ فَأَضَلُّونَا السَّبِيلا ﴿ فَأَضَلُّونَا السَّبِيلا ﴿ فَأَضَلُّونَا السَّبِيلا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُل

والثالث: أن إشباع الحركة بحرف مد يناسبها أسلوب معروف من أساليب اللغة العربية، كقول عبد يغوث بن وقاص الحارثي:

كأنْ لم ترا قبلي أسيرًا يمانيًا

وتضحك منِّي شيخةٌ عبشمية وقول الراجز:

ولا تــرضَّــاهـــا ولا تملَّـــقِ

إذا العجـوز غضبـت فطلّـقِ وقول الآخر:

يا ناقتي ما جلت من مجال

قلت وقد خرت على الكلكال وقول عنترة في معلقته:

ينباعُ من ذِفْرى غضوبِ جَسْرة زيَّافةٍ مثلَ الفنيقِ المُكْدَم

وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية ﴿ فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا ﴾: فاجعل لهم طريقًا، من قولهم: ضرب له في ماله سهمًا، وضرب

EAY

اللبن عمله اه. والتحقيق أن ﴿ يَبَسًا ﴾ صفة مشبهة جاءت على «فَعَل» بفتحتين كبَطَل وحَسن. وقال / الزمخشري: اليبس مصدر وصف به ؛ يقال: يبس يُبْسًا ويَبَسًا، ونحوهما العُدْم والعَدَم، ومن ثم وصف به المؤنث فقيل: شاتنا يبس، وناقتنا يبس ؛ إذا جف لبنها.

وقوله: ﴿ لَا يَعْنَفُ دَرَكَا ﴾ الدرك: اسم مصدر بمعنى الإدراك، ولا أي: لا يدركك فرعون وجنوده، ولا يلحقونك من ورائك، ولا تخشى من البحر أمامك. وعلى قراءة الجمهور: ﴿ لَا تَعْنَفُ ﴾ فالجملة حال من الضمير في قوله: ﴿ فَأَضْرِبُ ﴾ أي: فاضرب لهم طريقًا في حال كونك غير خائف دركًا ولا خاش. وقد تقرر في علم النحو أن الفعل المضارع المنفي بلا إذا كانت جملته حالية وجب الربط فيها بالضمير وامتنع بالواو؛ كقوله هنا: ﴿ فَأَضْرِبُ لَمُمُ اللهُ عَلَى حال كونك لا تخاف دركًا، وقوله: ﴿ مَالِي لاَ أَرَى اللهُ عَلَى المناعر: ﴿ وَمَا لَنَا لَا نُوْمِنُ بِاللّهِ ﴾ ونظير ذلك من كلام العرب قول الشاعر:

ولـو أن قـومًا لارتفاع قبيلة دخلوا السماء دخلتُها لا أحجبُ

يعني: دخلتها في حال كوني غير محجوب، وبذلك تعلم أن قوله في الخلاصة:

وذاتُ بــدءِ بمضــارعِ ثَبَــت حَوَت ضميرًا ومن الواوِ خَلَت في مفهومه تفصيل كما هو معلوم في علم النحو.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلَّيْمِ مَا غَشِيهُمْ ١٠٠٠ \*

التحقيق أن أتبع واتبع بمعنى واحد؛ فقوله: ﴿ فَٱلْبَعَهُمْ ﴾ أي: اتبعهم، ونظيره قوله تعالى: ﴿ فَأَنْبَعَكُمُ شِهَاكُ ثَاقِبٌ ۞ ﴾، وقوله: ف ﴿ فَأَتَّبِعَهُ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ الآية. والمعنى: أن موسى لما أسرى ببني إسرائيل ليلاً أتبعهم فرعون وجنوده ﴿ فَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْمَحِۗ﴾ أي البحر ﴿ مَا غَشِيَهُمْ ﴿ ﴾ أي: أغرق الله فرعون وجنوده في البحر فهلكوا عن آخرهم. وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة من أن فرعون أتبع بني إسرائيل هو وجنوده، وأن الله أغرقهم في البحر؛ أوضحه في غير هذا الموضع. وقد بين تعالى أنهم اتبعوهم في أول النهار عند / إشراق الشمس، فمن الآيات الدالة على اتباعه لهم قوله ٤٨٣ تعالى في «الشعراء»: ﴿ ﴿ وَأَوْجَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِيَ إِنَّكُمْ مُتَّبَّعُونَ ﴾ يعني سيتبعكم فرعون وجنوده. ثم بين كيفية اتباعه لهم فقال: ﴿ فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَدَآيِنِ حَشِرِينَ ﴿ إِنَّ هَاوُلَآهِ لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَايِظُونَ ۞ وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَاذِرُونَ ۞ فَأَخْرَجَنَاهُم مِّن جَنَّتِ وَعُيُونٍ ۞ وَكُنُوزٍ وَمَقَامِر كَرِيمِ ۞ كَنَالِكَ وَأَوْرَثَنَهَا بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ ۞ فَأَتْبَعُوهُم ثُشْرِقِينَ ۞ فَلَمَّا تَرْءَا ٱلْجَنْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدَّرَكُونَ ﴿ قَالَ كَلَّا ۚ إِنَّ مَعِي رَبِّي سَبَهْدِينِ ١٠٠٠ .

وقوله في هذه الآية: ﴿ فَأَتَّبَعُوهُم مُّشْرِقِينَ ﴿ كَا اللَّهَارِ اللَّهَارِ عند إشراق الشمس. ومن الآيات الدالة على ذلك أيضًا قوله تعالى في «يونس»: ﴿ ﴿ وَجَوَزُنَا بِبَنِيَّ إِسْرَهِ بِلَ ٱلْبَحْرَ فَٱلْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدُوَّا ﴾ ، وقوله في «الدخان»: ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلًا إِنَّكُم مُّتَّبَعُونَ ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات الدالة على إتباعه لهم. وأما غرقه هو وجميع قومه المشار إليه بقوله هنا: ﴿ فَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْيَمِّ مَاغَشِيَهُمْ ۞﴾ فقد أُوضحه تعالى في مواضع متعددة من كتابه العزيز؛ كقوله في «الشعراء»: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِّعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قُومَهُ وَمَا هَدَىٰ ﴿ ﴾.

يعني أن فرعون أضل قومه عن طريق الحق وما هداهم إليها. وهذه الآية الكريمة بين الله فيها كذب فرعون في قوله: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرِيكُمْ إِلّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهَدِيكُو إِلّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴿ فَى وَمِن الآيات الموضحة لذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَكِتِنَا وَسُلْطَنِ مُبِينٍ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَكِتِنَا وَسُلْطَنِ مَبُينٍ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَكِتِنَا وَسُلْطَنِ مَبُينٍ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَكِتِنَا وَسُلْطَنِ مَبُينٍ ﴿ وَلَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْنُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴿ وَمَا يَعْرَفُ وَمَا أَمْنُ فِرْعَوْنَ وَمِا اللّه وما يقل وما الله الله الله عنه مراعاة فواصل الآيات، ونظيره في القرآن قوله تعالى: هذاهم، هي مراعاة فواصل الآيات، ونظيره في القرآن قوله تعالى:

﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴿ ﴾ .

 \* قوله تعالى: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ قَدْ أَنِيَنَكُمْ مِنْ عَدُوِّكُمْ وَوَعَدْنَكُم جَانِبَ الطُّورِ ٱلأَيْمَنَ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَ وَالسَّلُوي ﴿ كُلُوا مِن طَيِبَنَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ .

وذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: امتنانه على بني إسرائيل بإنجائه إياهم من عدوهم فرعون، وأنه واعدهم جانب الطور الأيمن، وأنه نزل عليهم المن والسلوى، وقال لهم: كلوا من طيبات ما رزقناكم؛ ولا تطغوا فيغضب عليكم ربكم. وما ذكره هنا أوضحه في غير هذا الموضع؛ كقوله في امتنانه عليهم بإنجائهم من عدوهم فرعون في "سورة البقرة": ﴿ وَإِذْ نَجَيَّنَ كُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمُ شُوَّءَ الْعَذَابِ يُذَبِحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَـكَآءٌ مِن زَيِّكُمْ عَظِيمٌ ﴿ ﴾، وقوله في «الأعراف»: ﴿ وَإِذْ أَنِحَيْنَكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَاتِ يُقَيِّلُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ يِسَآءَكُمُّ وَفِي ذَلِكُم بَلَاءٌ مِن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴿ ﴾ ، وقوله في «الدخان»: ﴿ وَلَقَدْ نَجَيَّنَا بَنِيَ إِسْرَتِهِ بِلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ۞ مِن فِرْعَوْكَ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ ﴾ ، وقوله في سورة «إبراهيم» : ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ / عَلَيْكُمْ إِذْ أَنْجَلَكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ ٱلْعَذَابِ وَيُذَبِّعُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَلَآءٌ مِّن رَّبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴿ ﴾، وقوله في «الشعراء»: ﴿ كَذَالِكَ وَأَوۡرَثَنَكَهَا بَغِيٓ اِسۡرَهِ بِلَ ۞﴾ الآية، وقوله في «الدَّخان»: ﴿ كَنَالِكُ وَأَوۡرَثَنَكَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴿ ﴾، وقوله في «الأعراف»: ﴿ وَأَوْرَثُنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضَعَفُوكَ مَشَكْرِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَكْرِبَهَا ﴾ الآية، وقوله في «القصص»: ﴿ وَنُوِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمَّ أَيِمَّةً \_ إلى قوله \_ يَعَذَرُف ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله هنا: ﴿ وَوَعَدْنَكُمْ جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنَ ﴾ الأظهر أن ذلك الوعد هو المذكور في قوله: ﴿ ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَيْمِينَ لَيَلَةً وَأَتَّمَمْنَهَا بِعَشْرِ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ الآية، وقيل فيه ﴿ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا ﴾ وهو الوعد بإنزال التوراة. وقيل فيه غير ذلك.

وقوله هنا: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَ وَٱلسَّلْوَىٰ ﴿ قَدْ أُوضِح امتنانه عليهم بذلك في غير هذا الموضع؛ كقوله في «البقرة»: ﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالسَّلُوَيُّ ﴾ وقوله في «الأعراف»: ﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمَنَ وَالسَّلُويُّ ﴾ وقوله في «الأعراف»: ﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمَنَ وَالسَّلُويُّ ﴾ وأكثر العلماء على أن المن: الترنجبين، وهو شيء ينزل من السماء كنزول الندى على أن المن: الترنجبين، وهو شيء ينزل من السماء كنزول الندى ثم يتجمد، وهو يشبه العسل الأبيض. والسلوى: طائر يشبه السماني. وقيل: وقيل: هو السماني. وهذا قول الجمهور في المن والسلوى. وقيل: السلوى العسل. والتحقيق: السلوى العسل. والتحقيق: أن «السلوى» يطلق على العسل لغة؛ ومنه قول خالد بن زهير الهذلي:

وقاسمها بالله جهدًا لأنتم ألذ من السلوى إذا ما نشورها

يعني ألذ من العسل إذا ما نستخرجها؛ لأن الشور: استخراج العسل. قال مؤرج بن عمر السدوسي: إطلاق السلوى على العسل لغة كنانة؛ سمي به لأنه يسلى؛ قاله القرطبي. إلا أن أكثر العلماء على أن ذلك ليس هو / المراد في الآية. واختلفوا في السلوى؛ هل هو جمع أو مفرد؟ فقال بعضهم: هو جمع، واحده سلواة، وأنشد الخليل لذلك قول الشاعر:

وإني لتعروني لذِكْراك هِزَّة كما انتفض السلواة من بلل القطر

## ويروى هذا البيت:

# \* كما انتفض العصفور بلَّله القطر \*

وعليه فلا شاهد في البيت. وقال الكسائي: السلوى مفرد وجمعه سلاوى. وقال الأخفش: هو جمع لا واحد له من لفظه؛ مثل الخير والشر، وهو يشبه أن يكون واحده «سلوى» مثل جماعته؛ كما قالوا: دِفْلى وسمانى وشُكَاعَى في الواحد والجمع. والدِّفْلى كذِكْرَى: شجر أخضر مر حسن المنظر، يكون في الأودية. والشُّكاعى كحُبارى وقد تفتح: نوع من دقيق النبات صغير أخضر، دقيق العيدان يتداوى به. والسمانى: طائر معروف.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: والأظهر عندي في المن: أنه اسم جامع لما يمن الله به على عبده من غير كد ولا تعب، فيدخل فيه الترنجبين الذي منَّ الله به على بني إسرائيل في التيه. ويشمل غير ذلك مما يماثله. ويدل على هذا قوله على الثابت في الصحيحين: «الكمأة من المن وماؤها شفاء للعين».

والأظهر عندي في السلوى: أنه طائر، سواء قلنا إنه السمانى، أو طائر يشبهه، لإطباق جمهور العلماء من السلف والخلف على ذلك. مع أن السلوى، يطلق لغة على العسل، كما بينا.

وقوله في آية «طه» هذه: ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَنْتِ مَا رَزَقَنَكُمْ ﴾ أي من المن والسلوى، والأمر فيه للإباحة والامتنان.

وقد ذكر ذلك أيضًا في غير هذا الموضع، كقوله في «البقرة»: ﴿ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَيُّ كُلُوا مِن طَيِّبَئتِ مَا رَزَقْتَكُمُّ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن /

كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله في «الأعراف»: ﴿ وَظَلَّنا عَلَيْهِمُ الْمَكَ وَالسَّلُونَ كُمُ الْمَكَ وَالسَّلُونَ كُواً مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَتَ كُمُ الْمَكَ وَمَا ظَلَمُونَ وَلَا تَطْعُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَتَ كُمُوا وَمَا ظَلَمُونَ وَلَا يَكُوا وَمَا ظَلَمُونَ وَقِله : ﴿ كُلُوا فِي هذه الآيات مقول قول محذوف ، أي وقلنا لهم: كلوا ، والضمير المجرور في قوله: ﴿ وَلاَ تَطْعُوا فِيهِ ﴾ راجع إلى الموصول الذي هو ﴿ مَا ﴾ أي كلوا من طيبات الذي رزقناكم ﴿ وَلاَ تَطْعُوا فِيهِ ﴾ أي كلوا من طيبات الذي رزقناكم ﴿ وَلاَ تَطْعُوا فِيهِ وَلاَ يَعْدُوا أي فيما رزقهم ، وهو أن يتعدوا أي فيما رزقهم ، اللهو والنعيم عن الطغيان فيما رزقهم اللهو والنعيم عن القيام بشكر نعمه ، وأن ينفقوا رزقه الذي أنعم عليهم به في المعاصي ، أو يستعينوا به على المعصية ، أو يمنعوا الحقوق الواجبة عليهم فيه ، ونحو ذلك .

وبين أن ذلك يسبب لهم أن يحل عليهم غضبه جل وعلا؟ لأن الفاء في قوله: ﴿ فَيَحِلَّ ﴾ سببية، والفعل منصوب بأن مضمرة بعدها؛ لأنه بعد النهي وهو طلب محض، كما أشار إلى ذلك في الخلاصة بقوله:

وبعدَ فا جوابَ نفي أو طَلَب محضَيْن أن وسَتْره حتمٌ وجب

وقرأ هذا الحرف الكسائي (فَيَحُلّ) بضم الحاء (ومن يَحْلُل) بضم اللام. والباقون قرءوا «يحل» بكسر الحاء و ﴿ يَحَلِلٌ ﴾ بكسر اللام. وعلى قراءة الكسائي (فيَحُل) بالضم أي ينزل بكم غضبي. وعلى قراءة الجمهور فهو من حل يحل بالكسر: إذا وجب، ومنه حل دينه إذا وجب أداؤه. ومنه ﴿ ثُمَّ مَحِلُهُمّا إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ ثُمَّ مَحِلُهُما إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ ثَنَى مُعَلَّهَا إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ ثَنَى مُعَلَّهُما إِلَى الهاوية، وأصله أن وقوله: ﴿ فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ مُعَلَّمُ الله وصار إلى الهاوية، وأصله أن

يسقط من جبل أو نحوه فيهوى إلى الأرض فيهلك، ومنه قول الشاعر:

هــوى مــن رأس مــرقبــة ففتـــت تحتهــا كبـــده ويقولون: هوت أمه، أي سقط سقوطًا لا نهوض بعده. ومنه قول كعب بن سعد الغنوي / :

هَوَتْ أُمُّه ما يبعثُ الصبحُ غاديًا وماذا يؤدي الليلُ حين يؤوبُ ونحو هذا هو أحد التفسيرات في قوله تعالى: ﴿ فَأُمُّهُمُ هَــَاوِيَةٌ ﴿ ﴾ وعن شُفَي بن ماتع الأصبحي قال: إن في جهنم جبلًا يدعى صعودا يطلع فيه الكافر أربعين خريفًا قبل أن يرقاه؛ قال الله تعالى: ﴿ سَأَرُهِقُهُم صَعُودًا ۞ ﴾ وإن في جهنم قصرًا يقال له: هوى، يرمى الكافر من أعلاه فيهوي أربعين خريفًا قبل أن يبلغ أصله، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ عَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ ﴾ قاله القرطبي وابن كثير، والله تعالى أعلم.

واعلم أن الغضب صفة وصف الله بها نفسه إذا انتهكت حرماته، تظهر آثارها في المغضوب عليهم. نعوذ بالله من غضبه جل وعلا. ونحن معاشر المسلمين نمرها كما جاءت فنصدق ربنا في كل ما وصف به نفسه، ولا نكذب بشيء من ذلك ـ مع تنزيهنا التام له جل وعلا عن مشابهة المخلوقين سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا \_ كما أوضحنا ذلك غاية الإيضاح في سورة «الأعراف». وقرأ حمزة والكسائي في هذه الآية: «قد أنجيتكم من عدوكم وواعدتكم» بتاء المتكلم فيهما. وقرأه الباقون: ﴿ وَوَعَلْنَكُو ﴾ و ﴿ أَنِحَيَّنَكُم ﴾ بالنون الدالة على العظمة، فصيغة الجمع في قراءة

الجمهور للتعظيم. وقرأ أبو عمرو: "ووعدناكم" بلا ألف بعد الواو الثانية بصيغة الفعل المجرد، من الوعد لا من المواعدة مع نون التعظيم.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ الْمُتَدَىٰ إِنْكُ ﴾ .

ذكر الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه غفار أي كثير المعفرة لمن تاب إليه من معاصيه وكفره، وآمن به وعمل صالحًا ثم اهتدى. وقد أوضح هذا المعنى في مواضع متعددة من كتابه، كقوله: ﴿ قُلُ لِللَّذِينَ كَفُورًا إِن يَنتَهُوا يُغَفّر لَهُم مّا فَدْ سَلَفَ ﴾ الآية. وقوله في الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة: ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ أَوْ وَيَسْتَغْفِرُونَ إِلَى اللهِ عُلْلُ فَي وَقُوله تعالى: ﴿ قُلُ لِللَّهِ عَنْوُرُ تَحِيبُ مِنْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلُ اللَّهِ يَغْفِرُ يَحِيبُ إِنَى اللَّهِ اللَّهِ يَعْفِرُ الرَّحِيمُ ﴿ وَلَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ ذَلِكُ مَن الآيات. وقد قدمنا معنى التوبة والعمل الصالح.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ ثُمَّ اَهْتَدَىٰ ﴿ ثُمُ اَهْتَدَىٰ ﴿ ثُمُ اَهْتَدَىٰ ﴿ ثُمُ اَسْتَقَامُ وَلَمْ يَنَكُثُ. وَبُبُ مَا ذَكُر مِن التوبة والإيمان والعمل الصالح ولم ينكث. ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَ اسْتَقَامُوا ﴾ ، وفي الحديث: «قل آمنت بالله ثم استقم». وقال تعالى: ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ قَالَهُمْ أُولَآهِ عَلَىٰٓ أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴿ ﴾ .

أشار جل وعلا في هذه الآية الكريمة إلى قصة مواعدته

5 A Q

موسى أربعين ليلة وذهابه إلى الميقات، واستعجاله إليه قبل قومه. وذلك أنه لما واعده ربه وجعل له الميقات المذكور، وأوصى أخاه هارون أن يخلفه في قومه، استعجل إلى الميقات فقال له ربه: ﴿ وَهُوَما أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ ﴾ الآية. وهذه القصة التي أجملها هنا أشار لها في غير هذا الموضع؛ كقوله في «الأعراف»: ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيَلَةٌ وَأَتَمَمَّنَهَا بِمَشْرِ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيَلَةٌ وَقَالَ مُوسَىٰ لِلْغِيهِ هَنرُونَ لَتَلَةٌ وَقَالَ مُوسَىٰ لِلْغِيهِ هَنرُونَ النَّفَقِي فِي قَرْمي وَأَصْلِحْ وَلا تَنْعَ سَبِيلَ الْمُقْسِدِينَ فَنَي وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَانِنَا وَكُلَمَهُ رَبُّهُمْ قَالَ رَبِّ أَرِفِحَ أَنْظُرُ إِلَيْكُ ﴾ الآية.

وفي هذه الآية سؤال معروف: وهو أن جواب موسى ليس مطابقًا للسؤال الذي سأله ربه؛ لأن السؤال عن السبب الذي أعجله عن قومه، والجواب لم يأت مطابقًا لذلك؛ لأنه أجاب بقوله: ﴿ هُمْ أُولَآءِ عَلَىٓ أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ ﴾ الآية.

وأجيب عن ذلك بأجوبة: (منها) أن قوله: ﴿ هُمْ أُولَآءِ عَلَىٰ لَمُ أَثَرِي ﴾ يعني هم قريب وما تقدمتهم إلا بيسير يغتفر مثله، فكأني لم أتقدمهم ولم أعجل عنهم لقرب ما بيني وبينهم. (ومنها) أن الله جل وعلا لما خاطبه بقوله: / ﴿ ﴿ وَمَا أَعْجَلُكَ عَن قَرْمِكَ ﴾ داخله من الهيبة والإجلال والتعظيم لله جل وعلا ما أذهله عن الجواب المطابق. والله أعلم.

وقوله: ﴿ هُمْ أُوْلَآءٍ ﴾ المد فيه لغة الحجازيين. ورجحها ابن مالك في الخلاصة بقوله:

والمد أولى . . .

ولغة التميميين (أُوْلا) بالقصر، ويجوز دخول اللام على لغة

٤٩.

التميميين في البعد، ومنه قول الشاعر:

أولالك قومي لم يكونوا أشابة وهل يعظ الضليل إلا أولالكا

وأما على لغة الحجازيين بالمد فلا يجوز دخول اللام عليها.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدَّ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسَّامِرِيُّ ﴿ ﴾.

الظاهر أن الفتنة المذكورة هي عبادتهم العجل؛ فهي فتنة إضلال؛ كقوله: ﴿ إِنَّ هِيَ إِلَّا فِنْنَكُ تُضِلُ بِهَا مَن تَشَاءً ﴾. وهذه الفتنة بعبادة العجل جاءت مبينة في آيات متعددة؛ كقوله: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَى الرّبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَللِمُونَ ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَى الرّبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَللِمُونَ ﴿ وَهِ وَنحو ذلك من الرّبات.

في القرآن إطلاقات متعددة: (منها) الوضع في النار، كقوله: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْنَنُونَ ﴿ يَكُمْ أَي يحرقون بها، وقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَنَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَقَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسَّامِرِيُ ﴿ كَ اسند الله الله الله الذي تسبب فيه بصياغته لهم العجل من حلي القبط ورميه عليه التراب الذي مسه حافر الفرس التي جاء عليها جبريل، فجعله الله بسبب ذلك عجلاً جسدًا له خوار، كما قال تعالى في هذه السورة الكريمة: ﴿ فَكَلَالِكَ ٱلْقَى ٱلسَّامِيُ ﴿ الله فَالْخَرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ وقال في «الأعراف»: ﴿ وَاتَّخَذَ فَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ الله بَعْدِيهِ مِعْبَلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ وقال في «الأعراف»: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ الله بَعْدِيهِ مِعْبَلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ الآية. والخوار: صوت البقر. قال بعض قال بعض العلماء: جعل الله بقدرته ذلك الحلي المصوغ جسدًا من لحم ودم، وهذا هو ظاهر قوله: ﴿ عِجْلاً جَسَدًا ﴾ . وقال بعض العلماء: لم تكن تلك الصورة لحمًا ولا دمًا، ولكن إذا دخلت فيها الربح صوتت كخوار العجل. والأول أقرب لظاهر الآية، والله تعالى قادر على أن يجعل الجماد لحمًا ودمًا، كما جعل آدم لحمًا ودمًا وكان طيئًا.

# \* قوله تعالى: ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضْبُنَ أَسِفًا ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن موسى رجع إلى قومه بعد مجيئه للميقات في حال كونه في ذلك الرجوع غضبان أسفًا على قومه من أجل عبادتهم العجل.

وقوله: ﴿أَسِفاً ﴾ أي شديد الغضب. فالأسف هنا: شدة الغضب. / وعلى هذا فقوله: ﴿ غَضَّبُنَ أَسِفاً ﴾ أي: غضبان شديد الغضب. ومن إطلاق الأسف على الغضب في القرآن قوله تعالى في «الزخرف»: ﴿ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱننَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ أي: فلما أغضبونا بتماديهم في الكفر مع توالي الآيات عليهم انتقمنا منهم. وقال بعض العلماء: والأسف هنا الحزن والجزع؛ أي رجع موسى في حال كونه غضبان حزينًا جزعًا لكفر قومه بعبادتهم العجل. وقيل: أسفًا أي مغتاظًا؛ وقائل هذا يقول: الفرق بين الغضب والغيظ: أن الله وصف نفسه بالغضب، ولم يجز وصفه بالغيظ؛ حكاه الفخر الرازي. ولا يخفى عدم اتجاهه في تفسير هذه الآية؛ لأنه راجع إلى القول الأول، ولا حاجة في ذلك إلى التفصيل المذكور.

وقوله: ﴿ غَضْبَنَ أَسِفَأَ ﴾ حالان. وقد قدمنا فيما مضى أن التحقيق جواز تعدد الحال من صاحب واحد مع كون العامل واحدًا؛ كما أشار له في الخلاصة بقوله:

والحالُ قد يجيءُ ذا تعدَّد لمفردٍ فاعلم وغيرِ مفردٍ والحالُ قد يجيءُ ذا تعدَّد لمفردٍ فاعلم وغيرِ مفردٍ وما ذكره جل وعلا في آية «طه» هذه من كون موسى رجع

إلى قومه ﴿ عَضْبَنَ أَسِفًا ﴾ ذكره في غير هذا الموضع، وذكر أشياء من آثار غضبه المذكور، كقوله في «الأعراف»: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَىٰ وَقِمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِعْسَمَا خَلَفْتُونِ مِنْ بَعْدِی ۖ ﴾ الآیة. وقد بین تعالی أن من آثار غضب موسی إلقاءه الألواح التی فیها التوراة، وأخذه برأس أخیه یجره إلیه، كما قال فی «الأعراف»: ﴿ وَأَلْقَى ٱلْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ ﴾، وقال فی «المه» مشیرًا لأخذه برأس أخیه: ﴿ قَالَ الْخِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ ﴾، وقال فی «طه» مشیرًا لأخذه برأس أخیه: ﴿ قَالَ الخبر لیس كالعیان؛ لأن الله لما أخبر موسی بكفر قومه بعبادتهم العجل كما بینه فی قوله: ﴿ قَدْ فَتَنَا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَهُمُ السَّامِرِيُ ﴿ ﴾ وهذا خبر من الله یقین لاشك فیه فلم یلق الألواح، ولكنه لما عاین قومه حول العجل یعبدونه أثرت فیه معاینة ذلك أثرًا لم یؤثره فیه الخبر الیقین بذلك، فألقی الألواح حتی / تكسرت، وأخذ برأس أخیه یجره إلیه لِمَا أصابه من شدة الغضب من انتهاك حرمات الله تعالی.

وقال ابن كثير في تفسيره في سورة «الأعراف»: وقال ابن أبي حاتم: حدثنا الحسن بن محمد بن الصباح، حدثنا عفان، حدثنا أبو عوانة عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: قال رسول الله عليه وسي ليس المعاين كالمخبر، أخبره ربه عز وجل أن قومه فتنوا بعده فلم يلق الألواح، فلما رآهم وعاينهم ألقى الألواح».

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَقَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُكُمْ وَعَدًا حَسَنَّا أَفَطَالَ عَلَيْكُمْ وَعُدًا حَسَنَّا أَفَطَالَ عَلَيْكُمْ عَضَبُّ مِن رَّبِكُمْ فَأَخْلَفْتُم مَوْعِدِى ﴿ كَا تَكُمْ عَضَبُ مِن رَّبِكُمْ فَأَخْلَفْتُم مَوْعِدِى ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام لما رجع إلى قومه، ووجدهم قد عبدوا العجل من بعده قال لهم: ﴿ يَقَوْمِ أَلَمْ يَعِدَكُمْ رَبُكُمْ وَعَدًا حَسَنًا ﴾.

وأظهر الأقوال عندي في المراد بهذا الوعد الحسن؛ أنه وعدهم أن ينزل على نبيهم كتابًا فيه كل ما يحتاجون إليه من خير الدنيا والآخرة. وهذا الوعد الحسن المذكور هنا هو المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَوَاعَدْنَكُمْ جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنَ ﴾ الآية، وفيه أقوال غير ذلك.

وقوله: ﴿ أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهْدُ ﴾ الاستفهام فيه للإنكار، يعني لم يطل العهد، كما يقال في المثل: وما بالعهد من قدم؛ لأن طول العهد مظنة النسيان، والعهد قريب لم يطل، فكيف نسيتم؟.

وقوله: ﴿ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَحِلَ عَلَيْكُمْ غَضَبُّ مِن رَّبِكُمْ ﴾ قال بعض العلماء: ﴿ أَمْ ﴾ هنا هي المنقطعة، والمعنى: بل أردتم أن يحل عليكم غضب من ربكم، ومعنى إرادتهم حلول الغضب: أنهم فعلوا ما يستوجب غضب ربهم / بإرادتهم؛ فكأنهم أرادوا الغضب لما أرادوا سببه، وهو الكفر بعبادة العجل.

وقوله: ﴿ فَأَخَلَقُتُم مَوْعِدِى ﴿ كَانُوا وعدوه أَن يتبعوه لما تقدمهم إلى الميقات، وأن يثبتوا على طاعة الله تعالى؛ فعبدوا العجل وعكفوا عليه ولم يتبعوا موسى؛ فأخلفوا موعده بالكفر وعدم الذهاب في أثره، ﴿ قَالُواْ مَا آخَلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا ﴾ قرأه نافع وعاصم ﴿ بِمَلْكِنَا ﴾ بفتح الميم. وقرأه حمزة والكسائي (بِمُلْكِنا) بكسر بضم الميم، وقرأه ابن كثير وابن عامر وأبو عمرو (بِمِلْكِنا) بكسر

الميم. والمعنى على جميع القراءات: ما أخلفنا موعدك بأن ملكنا أمرنا، فلو ملكنا أمرنا ما أخلفنا موعدك. وهو اعتذار منهم بأنهم ما أخلفوا الموعد باختيارهم، ولكنهم مغلوبون على أمرهم من جهة السامري وكيده. وهو اعتذار بارد ساقط كما ترى!! ولقد صدق من قال:

إذا كان وجه العذر ليس ببيِّن فإن اطِّراح العذرِ خيرٌ من العذر

وأما على قول من قال: إن الذين قالوا لموسى: ﴿ مَاۤ أَخَلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا ﴾ هم الذين لم يعبدوا العجل؛ لأنهم وعدوه أن يتبعوه، ولما وقع ما وقع من عبادة أكثرهم للعجل تأخروا عن اتباع موسى بسبب ذلك، ولم يتجرءوا على مفارقتهم خوفًا من الفرقة؛ فالعذر له وجه في الجملة، كما يشير إليه قوله تعالى في القصة في هذه السورة الكريمة: ﴿ قَالَ يَهَدُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ نَايَنَهُمْ صَلُواً إِنْ أَلَا تَتَبِعَنَ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴿ قَالَ يَبْنَوُمُ لَا تَأْخُذُ بِلِحِيتِي وَلا بِرَأْسِيَّ إِنِي خَشِيتُ أَن تَقُولُ فَي وَله : فَقُل يَبْنَوُمُ لَا تَأْخُذ بِلِحِيتِي وَلا بِرَأْسِيَّ إِنِي خَشِيتُ أَن تَقُولُ فَي مَلْكِنا لَكُ مِنْ اللهِ فَاعله ومفعوله محذوف، أي بملكنا أمرنا. وقال القرطبي: كأنه قال: بملكنا الصواب بل أخطأنا؛ فهو اعتراف منهم بالخطأ. وقال الزمخشري ﴿ أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهَدُ ﴾: الزمان، منهم بالخطأ. وقال الزمخشري ﴿ أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهَدُ ﴾: الزمان، يريد مدة مفارقته لهم / .

# تنبيه

كل فعل مضارع في القرآن مجزوم بـ «لم» إذا تقدمتها همزة استفهام؛ كقوله هنا: ﴿ أَلَمْ يَعِدَّكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنّاً ﴾ فيه وجهان معروفان عند العلماء:

الأول: أن مضارعته تنقلب ماضوية، ونفيه ينقلب إثباتًا؛ فيصير قوله: ﴿ أَلَمْ يَعِدَّكُمْ ﴾ بمعنى وعدكم، وقوله: ﴿ أَلَمْ نَعَرَكُمْ ﴾ بمعنى جعلنا له بمعنى شرحنا، وقوله: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَلَمُ عَيْنَيْنِ ﴿ ﴾ بمعنى جعلنا له عينين. وهكذا. ووجه انقلاب المضارعة ماضوية ظاهر؛ لأن «لم» حرف قلب تقلب المضارع من معنى الاستقبال إلى معنى المضي كما هو معروف. ووجه انقلاب النفي إثباتًا أن الهمزة إنكارية، فهي مضمنة معنى النفي، فيتسلط النفي الكامن فيها على النفي الصريح في «لم» فينفيه، ونفي النفي إثبات فيؤول إلى معنى الإثبات.

الوجه الثاني: أن الاستفهام في ذلك التقرير، وهو حمل المخاطب على أن يقر فيقول: «بلى» وعليه فالمراد من قوله: ﴿ أَلَمْ يَعِدَّكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا ﴾ حملهم على أن يقروا بذلك فيقولوا: بلى هكذا. ونظير هذا من كلام العرب قول جرير:

ألستم خير من ركب المطايا وأندى العالمين بطون راح

فإذا عرفت أن قوله هنا: ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضَبَن أَسِفًا وَإِلَى قَوْمِهِ عَضَبَن أَسِفًا مَا رَجِع إليهم في شدة غضب مما فعلوا وعاتبهم قال لهم في ذلك العتاب: ﴿ أَلَمْ شدة غضب مما فعلوا وعاتبهم قال لهم في ذلك العتاب: ﴿ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُكُمْ وَعَدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ ﴾ الآية ؛ فاعلم أن بعض عتابه لهم لم يبينه هنا، وكذلك بعض فعله، ولكنه بينه في غير هذا الموضع ؛ كقوله في «الأعراف» في القصة بعينها: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضَبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَقْتُونِي مِنْ بَعْدِي ۖ أَعَجِلْتُمْ أَمَن رَبِّكُمْ ۖ ﴾، إلى قوله في «الأعراف»: ﴿ وَأَلْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ وَبِين بعض ما فعل بقوله في «الأعراف»: ﴿ وَأَلْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ وَبِين بعض ما فعل بقوله في «الأعراف»: ﴿ وَأَلْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ وَبِين بعض ما فعل بقوله في «الأعراف»: ﴿ وَأَلْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ وَبِين بعض ما فعل بقوله في «الأعراف»: ﴿ وَأَلْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ وَقِيهِ يَجُرُهُ إِلَيْهِ ﴾ / ، وقد أشار إلى ذلك هنا في «طه» في قوله:

﴿ قَالَ يَبْنَوُمُ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْمِيٌّ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَنَكِنَا حُمِلْنَاۤ أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَذَفْنَهَا فَكَذَٰلِكَ أَلْقَى ٱلسَّامِيُّ ﴿ فَالَّهُ اللهُ اللهُ عَلَا جَسَدًا لَمُ خُوَارٌ فَقَالُواْ هَذَاۤ إِلَّهُ كُمْ وَإِلَهُ مُوسَىٰ فَنَسِى ﴿ فَا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

قرأ هذا الحرف أبو عمرو وشعبة عن عاصم، وحمزة والكسائي (حَمَلْنَا) بفتح الحاء والميم المخففة مبنيًا للفاعل مجردًا. وقرأه نافع وابن كثير وابن عامر وحفص عن عاصم ﴿ عَلَمْ القراءة الأولى وكسر الميم المشددة مبنيًا للمفعول. و«نا» على القراءة الأولى فاعل «حمل» بالتضعيف. والأوزار في قوله: ﴿ أَوْزَارًا ﴾ قال بعض العلماء: معناها الأثقال. وقال بعض العلماء: معناها الآثام. ووجه القول الأول أنها أحمال من حلى القبط الذي استعاروه منهم. ووجه الثاني أنها آثام وتبعات؛ لأنهم كانوا معهم في حكم المستأمنين في دار الحرب، وليس للمستأمن أن يأخذ مال الحربي، ولأن الغنائم لم تكن تحل لهم. والتعليل الأخير أقوى.

وقوله: ﴿ مِن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ ﴾ المراد بالزينة الحُلي، كما يوضحه قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذَقَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيّهِ مَّ عِجْلاً جَسَدُاللَّهُ خُوارً ﴾ ﴿ فَقَذَفْنَهَا ﴾ . أي ألقيناها وطرحناها في النار التي أوقدها السامري في الحفرة، وأمَرنا أن نطرح الحلي فيها. وأظهر الأقوال عندي في ذلك: هو أنهم جعلوا جميع الحلي في النار ليذوب فيصير قطعة واحدة ؛ لأن ذلك أسهل لحفظه حتى يرى نبي الله موسى فيه رأيه . والسامري يريد تدبير خطة لم يطلعوا عليها. وذلك أنه لما جاء

وقوله في هذه الآية: ﴿ وَلَكِخَنّا مُحِلّنَا ٓ أَوَزَارًا مِن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ ﴾ هو من بقية اعتذارهم الفاسد البارد، وهو يدل على أن ذلك الاعتذار من الذين عبدوا العجل لا من غيرهم، ولا يبعد معه احتمال أنه من غيرهم؛ لأنه ليس فيه ما يعين كون الاعتذار منهم تعينًا غير محتمل. ومعلوم أن هذا العذر عذر لا وجه له على كل حال.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَسَيَى ﴿ أَي: نسي موسى الله هنا وذهب يطلبه في محل آخر؛ قاله ابن عباس في حديث الفتون. وهو قول مجاهد. وعن ابن عباس أيضًا من طريق عكرمة ﴿ فَنَسِى ﴿ فَنَسِى ﴿ فَنَسِى ﴿ فَنَسِى ﴿ فَنَسِى أَن يذكركم به. وعن ابن عباس أيضًا ﴿ فَنَسِى ﴿ فَنَسِى أَن السامري ما كان عليه من الإسلام، وصار كافرًا بادعاء ألوهية العجل وعبادته.

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَرُونَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرًّا وَلَا يَفْعًا ﴿ 
 نَفْعًا ﴿ ﴾ .

بين الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة سخافة عقول الذين عبدوا العجل، وكيف عبدوا مالا يقدر على رد الجواب لمن سأله، ولا يملك نفعًا لمن عبده، ولا ضرًا لمن عصاه. وهذا يدل على أن المعبود لا يمكن أن يكون عاجزًا عن النفع والضر ورد الجواب. وقد بين هذا المعنى في غير هذا الموضع؛ كقوله في «الأعراف» في القصة بعينها: ﴿ أَلَمْ يَرَوَّا أَنَّهُ إِلَّا يُكَلِّمُهُمَّ وَلَا يَهَّدِيهِمْ سَكِيلًا ٱتَّخَكَذُوهُ وَكَاثُواْ ظَلِمِينَ ﴿ ﴾ ولاشك أن من اتخذ من لا يكلمه ولا يهديه سبيلًا إلهًا أنه من أظلم الظالمين. ونظير ذلك قوله تعالى عن إبراهيم: ﴿ يَتَأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ / مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْعًا ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى عنه أيضًا: ﴿ قَالَ هَلَ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ۞ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَلَهُمْ أَرَجُلُ يَمْشُونَ بِهَأَ أَمْ لَهُمُ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَأَ أَمْرَ لَهُمْ أَعْيُنٌ يُبْصِرُونَ بِهَأَ أَمْ لَهُمْ ءَاذَاتٌ يَسْمَعُونَ بِهَأَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَـٰلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ ۚ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآيِهِمْ غَنفِلُونَ ﴿ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَآءَ وَكَانُواْ بِعِبَادَيْهِمْ كَفرينَ ﴿ ﴾ ، وقولهُ تعالى: ﴿ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٰ تَدْعُونَ مِن دُونِيهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرِ ١٠ إِن تَدْعُوهُمْ لِا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُمْ وَلُو سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُرَّ وَيُومَ ٱلْقِينَمَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمّْ وَلَا يُنَبِّثُكَ مِثْلُ خَبِيرِ ١٠٠٠. وقد قدمنا الكلام مستوفى في همزة الاستفهام التي بعدها أداة عطف كالفاء والواو، كقوله هنا: ﴿ أَفَلَا يَرُونَ ﴾ فأغنى ذلك عن إعادته هنا. وقرأ هذا الحرف جماهير القراء ﴿ أَلَّا يَرْجِعُ ﴾ بالرفع لأن «أن» مخففة من الثقيلة. والدليل على أنها مخففة من الثقيلة تصريحه تعالى

بالثقيلة في قوله في المسألة بعينها في «الأعراف»: ﴿ أَلَمْ يَرُواْ أَنَّهُ لِلَا عَرَافَ» : ﴿ أَلَمْ يَرُواْ أَنَّهُ لِلَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ ﴾ الآية، ورأى في آية «طه، والأعراف» علمية على التحقيق؛ لأنهم يعلمون علمًا يقينًا أن ذلك العجل المصوغ من الحُلي لا ينفع ولا يضر ولا يتكلم.

واعلم أن المقرر في علم النحو أن: «أن» لها ثلاث حالات: الأولى: أن تكون مخففة من الثقيلة قولاً واحدًا، ولا يحتمل أن تكون «أن» المصدرية الناصبة للفعل المضارع. وضابط هذه: أن تكون بعد فعل للعلم وما جرى مجراه من الأفعال الدالة على اليقين؟ كقوله تعالى: ﴿عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِن كُم مِّرَ فَيْ فَي وقوله: ﴿ لِيَعْلَمَ أَن قَد أَبَلَغُوا وَسَلَنتِ رَبِّهِم الآية، ونحو ذلك من الآيات، وقول الشاعر:

واعلم فعِلْم المرء ينفعه أن سوف يأتي كل ما قدرا وقول الآخر:

في فتية كسيوف الهند قد علموا أنْ هالِكٌ كلُّ من يَحْفى ويَنْتعل/

وإذا جاء بعد هذه المخففة من الثقيلة فعل مضارع فإنه يرفع ولا ينصب كقوله:

علموا أن يوملون فجادوا قبل أن يسألوا بأعظم سؤل

و «أن» هذه المخففة من الثقيلة يكون اسمها مستكنًا غالبًا، والأغلب أن يكون ضمير الشأن، وقيل: لا يكون إلا ضمير الشأن، وخبرها الجملة التي بعدها، كما أشار إلى ذلك في الخلاصة بقوله:

وإن تخفف أنْ فاسمها استكن والخبر اجعل جملةً من بعد أن

وما سمع في شعر العرب من بروز اسمها في حال كونه غير ضمير الشأن؛ فمن ضرورة الشعر؛ كقول جنوب أخت عمرو ذي الكلب:

لقد علمَ الضيفُ والمُرْمِلون إذا اغْبَرَّ أُفْتَى وهبَّتْ شِمالا بأنْكَ ربيعٌ وغَيْثٌ مَرِيْع وأنك (١) هناك تكون الشَّمالا وقول الآخر:

فلو أنك في يوم الرخاء سألتني طلاقك لم أبخل وأنت صديق

الحالة الثانية: أن تكون محتملة لكونها المصدرية الناصبة للمضارع. ومحتملة لأن تكون هي المخففة من الثقيلة، وإن جاء بعدها فعل مضارع جاز نصبه للاحتمال الأول، ورفعه للاحتمال الثاني، وعليه القراءتان السبعيتان في قوله: ﴿وَحَسِبُوا أَلَا تَكُونَ بعد فِتْنَةٌ ﴾ بنصب ﴿تَكُونَ ﴾ ورفعه، وضابط «أن» هذه أن تكون بعد فعل يقتضي الظن ونحوه من أفعال الرجحان. وإذا لم يفصل بينها وبين الفعل فاصل فالنصب أرجح، ولذا اتفق القراء على النصب في قوله تعالى: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتَرَكُوا ﴾ الآية، وقيل: إن «أن» الواقعة بعد الشك ليس فيها إلا النصب؛ نقله الصبان في حاشيته عن أبي حيان بواسطة نقل السيوطي.

الحالة الثالثة: أن تكون «أن» ليست بعد ما يقتضي اليقين ولا الظن ولم يجر مجراهما، فهي المصدرية الناصبة للفعل المضارع

<sup>(</sup>١) اللسان: وقدْمًا.

قولاً واحدًا. وإلى الحالات الثلاث المذكورة أشار بقوله في ..ه الخلاصة /:

وبلَنْ انصِبْه وكى كذا بأنْ لا بعدَ عِلْمٍ والتي مِن بعدِ ظنْ فانصب بها والرفع صحِّح واعتقِدْ تخفيفَها مِن أنَّ فهو مطَّرِدْ تنسه

قال الفخر الرازي في تفسير هذه الآية الكريمة: وليس المقصود من هذا أن العجل لو كان يكلمهم لكان إللها؛ لأن الشيء يجوز أن يكون مشروطا بشروط كثيرة، ففوات واحد منها يقتضي فوات المشروط، ولكن حصول الواحد فيها لا يقتضي حصول المشروط. انتهى كلامه. وما ذكره مقرر في الأصول؛ فكل ما توقف على شرطين فصاعدًا لا يحصل إلا بحصول جميع الشروط. فلو قلت لعبدك: إن صام زيد وصلى وحج فأعطه دينارًا؛ لم يجز له إعطاؤه الدينار إلا بالشروط الثلاثة. ومحل هذا ما لم يكن تعليق الشروط على سبيل البدل فإنه يكفي فيه واحد. فلو قلت لعبدك: إن صام زيد أو صلى فأعطه درهمًا؛ فإنه يستوجب إعطاء الدرهم بأحد الأمرين. وإلى هذه المسألة أشار في مراقي السعود في مبحث المخصصات المتصلة بقوله:

وإن تعلق على شرطَيْن شيء فبالحصول للشرطين وما على البدل قد تعلَّقا فبحصول واحدٍ تحقَّقا

وقال ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسير هذه الآية: وقد تقدم في حديث الفتون عن الحسن البصري: أن هذا العجل اسمه

يهموت. وحاصل ما اعتذر به هؤلاء الجهلة: أنهم تورعوا عن زينة القبط فألقوها عنهم وعبدوا العجل، فتورعوا عن الحقير وفعلوا الأمر الكبير، كما جاء في الحديث الصحيح عن عبدالله بن عمر: أنه سأله رجل من أهل العراق عن دم البعوض إذا أصاب الثوب، يعني هل يصلى فيه أم لا؟ فقال ابن عمر رضي الله عنهما: انظروا إلى أهل العراق قتلوا ابن بنت رسول الله على الحسين رضي الله عنه) وهم يسألون عن دم البعوضة. انتهى منه /.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ قَالَ لَهُمُ هَرُونُ مِن قَبْلُ يَقَوْمِ إِنَمَا فُتِنتُم بِهِ ۗ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْنُ فَالَيَعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِي ۚ قَالُواْ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَلَكِفِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ إِنَ ﴾ .

بين جل وعلا في هاتين الآيتين الكريمتين: أن بني إسرائيل لما فتنهم السامريّ وأضلهم بعبادة العجل، نصحهم نبي الله هارون عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وبين لهم أن عبادتهم العجل فتنة فتنوا بها؛ أي: كفر وضلال ارتكبوه بذلك، وبين لهم أن ربهم الرحمن خالق كل شيء جل وعلا، وأن عجلاً مصطنعًا من حُلي لا يعبده إلا مفتون ضال كافر. وأمرهم باتباعه في توحيد الله تعالى، والوفاء بموعد موسى عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام وأن يطيعوه في ذلك؛ فصارحوه بالتمرد والعصيان والديمومة على الكفر حتى يرجع موسى، وهذا يدل على أنه بلغ معهم غاية جهده وطاقته، وأنهم استضعفوه وتمردوا عليه ولم يطيعوه.

وقد أوضح هذا المعنى في غير هذا الموضع، كقوله في «الأعراف»: ﴿ قَالَ آبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْنُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ

0.1

إِنَ الْأَعْدَاءَ وَلا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴾، فقوله عنهم في خطابهم له: ﴿ لَن نَبْرَ عَلَيْهِ الله المصرح به في «الأعراف» كما بينا. وقال أبو عبدالله القرطبي رحمه الله تعالى في تفسير هذه الآيات الكريمات مانصه: وسئل الإمام أبو بكر الطرطوشي رحمه الله: ما يقول سيدنا الفقيه في مذهب الصوفية؟ وأُعْلِمَ حرس الله مدته: أنه اجتمع جماعة من رجال، فيكثرون من ذكر الله تعالى وذكر محمد عليه من إنهم يوقعون بلقضيب على شيء من الأديم، ويقوم بعضهم يرقص ويتواجد حتى بلقض مغشيًا عليه، ويحضرون شيئًا يأكلونه. هل الحضور معهم جائز أفتونا مأجورين. وهذا القول الذي يذكرونه:

يا شيخُ كفَّ عن الذنوب قبلَ التفرُق والسزَّلَل واعمل لنفسك صالحًا ما دام ينفعك العمل / أما الشبابُ فقد مضى ومشيبُ رأسك قد نزل وفي مثل هذا ونحوه.

الجواب يرحمك الله: مذهب الصوفية بطالة وجهالة وضلالة، وما الإسلام إلا كتاب الله وسنة رسوله على وأما الرقص والتواجد؛ فأول من أحدثه أصحاب السامري لما اتخذ لهم عجلاً جسدًا له خوار، قاموا يرقصون حواليه، ويتواجدون، فهو دين الكفار وعباد العجل. وأما القضيب؛ فأول من اتخذه الزنادقة ليشغلوا به المسلمين عن كتاب الله تعالى. وإنما كان يجلس النبي على مع أصحابه كأنما على رءوسهم الطير من الوقار؛ فينبغي للسلطان ونوابه أن يمنعهم من حضور المساجد وغيرها. ولا يحل لأحد يؤمن بالله واليوم

۸. Y

الآخر أن يحضر معهم، ولا أن يعينهم على باطلهم. هذا مذهب مالك، وأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وغيرهم من أئمة المسلمين وبالله التوفيق. انتهى منه بلفظه.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: قد قدمنا في سورة «مريم» ما يدل على أن بعض الصوفية على الحق؛ ولاشك أن منهم ماهو على الطريق المستقيم من العمل بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وبذلك عالجوا أمراض قلوبهم وحرسوها، وراقبوها وعرفوا أحوالها، وتكلموا على أحوال القلوب كلامًا مفصلاً كما هو معلوم، كعبدالرحمن بن عطية، أو ابن أحمد بن عطية، أو ابن عسكر أعنى أبا سليمان الداراني، وكعون بن عبدالله الذي كان يقال له: حكيم الأمة، وأضرابهما، وكسهل بن عبدالله التسترى، وأبى طالب المكى، وأبى عثمان النيسابوري، ويحيى بن معاذ الرازي، والجنيد بن محمد، ومن سار على منوالهم، لأنهم عالجوا أمراض أنفسهم بكتاب الله وسنة نبيه عَلِيْتُ، ولا يحيدون عن العمل بالكتاب والسنة ظِاهرًا وباطنًا، ولم تظهر منهم أشياء تخالف الشرع. فالحكم بالضلال على جميع الصوفية لا ينبغى ولايصح على إطلاقه، والميزان الفارق بين الحق والباطل في ذلك هو كتاب الله وسنة رسوله ﷺ. فمن كان منهم متبعًا لرسول الله ﷺ / في أقواله وأفعاله، وهديه وسمته، كمن ذكرنا وأمثالهم، فإنهم من جملة العلماء العاملين، ولا يجوز الحكم عليهم بالضلال، وأما من كان على خلاف ذلك فهو الضال.

نعم، صار المعروف في الآونة الأخيرة، وأزمنة كثيرة قبلها بالاستقراء، أن عامة الذين يدعون التصوف في أقطار الدنيا إلا من شاء الله منهم دجاجلة يتظاهرون بالدين ليضلوا العوام الجهلة وضعاف

العقول من طلبة العلم، ليتخذوا بذلك أتباعًا وخدمًا، وأموالاً وجاهًا، وهم بمعزل عن مذهب الصوفية الحق، لا يعملون بكتاب الله ولا بسنة نبيه، واستعمارهم لأفكار ضعاف العقول أشد من استعمار كل طوائف المستعمرين. فيجب التباعد عنهم، والاعتصام من ضلالتهم بكتاب الله وسنة نبيه، ولو ظهر على أيديهم بعض الخوارق، ولقد صدق من قال:

إذا رأيت رجلاً يطير وفوق ماء البحر قد يسير ولم يقف عند حدود الشرع فإنه مُسْتدرج أو بِـدْعـي

والقول الفصل في ذلك هو قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا الْهِ وَلِيَّا أَمَانِي الْهَ الْهِ وَلِيَّا أَمَانِي الْهَ الْهِ وَلِيَّا الْهِ وَلِيَّا الْهِ وَلِيَّا الْهِ وَلِيَّا الْهِ وَلِيَّا اللهِ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا اللهِ وَمَن الْحَسَنُ دِينًا مِّمَن اَسْلَمُ وَخَهِمُ لِلّهِ وَهُو مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾، فمن كان عمله مخالفًا وَجَههُ لِللهِ وَهُو مُحْسِنٌ وَاتَبَعَ مِلَّةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾، فمن كان عمله موافقًا لما للسرع كمتصوفة آخر الزمان فهو الضال، ومن كان عمله موافقًا لما جاء به نبينا عليه الصلاة والسلام فهو المهتدي. نرجو الله تعالى أن يهدينا وإخواننا المؤمنين، وألا يزيغنا ولا يضلنا عن العمل بكتابه وسنة نبيه ﷺ التي هي محجة بيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَهَدُونُ مَا مَنَعَكَ إِذَ زَأَيْنَهُمْ ضَلُّواۚ ۚ إِنَّ أَلَّا تَتَّبِعَنِّ ﴾ .

قال بعض أهل العلم: «لا» في قوله: ﴿ أَلَّا تَنَبِعَنَ ﴾ زائدة للتوكيد. واستدل من قال ذلك بقوله تعالى في «الأعراف»: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا شَبُّدَ إِذْ أَمْرَتُكَ ﴾ قال لأن المراد: ما منعك أن تسجد إذ أمرتك ؛

0.8

بدليل قوله في القصة بعينها في سورة «ص»: ﴿قَالَ يَبَالِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيِّ ﴾ الآية؛ فحذف لفظة «لا» في «ص» مع ثبوتها في «الأعراف» والمعنى واحد؛ فدل ذلك على أنها مزيدة للتوكيد.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: قد عرف في اللغة العربية أن زيادة لفظة «لا» في الكلام الذي فيه معنى الجحد لتوكيده مطردة ؛ كقوله هنا: ﴿ مَا مَنَعَكَ إِذَ كَائِنَهُمْ ضَلُّواً ﴿ إِنَّ اللَّا تَتَبِعنِي ، وقوله : ﴿ مَا مَنَعَكَ اللَّا تَسَجُدَ ﴾ بدليل قوله في «ص» : ﴿ مَا مَنَعَكَ اللَّا تَسَجُدَ ﴾ بدليل قوله في «ص» : ﴿ مَا مَنَعَكَ اللَّا تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَيِّ ﴾ الآية ، وقوله تعالى : ﴿ لِتَلَّا يَعْلَمُ اللَّهُ اللَّهِ تَلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

فلا وأبيك ابنـة العـامـري لا يـدَّعِـي القـومُ أنـي أَفِـرْ يعني: فوأبيك. وقول أبي النجم:

فما ألوم البِيْضَ ألاً تسخرا لما رأَيْـن الشَّمَـط القَفَنْـدَرا يعنى: أن تسخر. وقول الآخر:

ما كان يرضي رسول الله دينهم والأطيبان أبو بكر ولا عمر يعنى: وعمر. وقول الآخر:

٥٠٥ وتلحينني في اللهو ألاً أحبه وللهو داع دائب غير غافل /

يعني أن أحبه، و (لا) مزيدة في جميع الأبيات لتوكيد الجحد فيها. وقال الفراء: إنها لا تزاد إلا في الكلام الذي فيه معنى الجحد كالأمثلة المتقدمة. والمراد بالجحد النفي وما يشبهه كالمنع في قوله: ( مَامَنَعَكُ ونحو ذلك. والذي يظهر لنا والله تعالى أعلم: أن زيادة لفظة (لا) لتوكيد الكلام وتقويته أسلوب من أساليب اللغة العربية، وهو في الكلام الذي فيه معنى الجحد أغلب مع أن ذلك مسموع في غيره. وأنشد الأصمعي لزيادة (لا) قول ساعدة الهذلي: أفعنك لا برق كان وميضه غاب تسنمه ضرام مثقب

ويروى «أفمنك» بدل «أفعنك» و «تشيمه» بدل «تسنمه» يعني أعنك برق و «لا» زائدة للتوكيد، والكلام ليس فيه معنى الجحد. ونظيره قول الآخر:

تذكرت ليلى فاعترتني صبابة وكاد صميم القلب لا يتقطع يعني: كاد يتقطع. وأنشد الجوهري لزيادة «لا» قول العجاج:

في بئر لا حور سرى وما شعر بإفكه حتى رأى الصبح جشر

والحور الهلكة؛ يعني في بئر هلكة و «لا» زائدة للتوكيد؛ قاله أبو عبيدة وغيره. والكلام ليس فيه معنى الجحد. وقد أوضحنا هذه المسألة في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة «البلد».

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَعُصَيْتُ أَمْرِي ﴿ ﴾.

الظاهر أن أمره المذكور في هذه الآية هو المذكور في قوله

تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَارُونَ ٱخْلُقْنِ فِي قَرْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَنَبِعْ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَكَا تَنَبِعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَ كَا تَنَبِعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَ لَا تَنَبِعْ سَبِيلَ

وهذه الآية الكريمة تدل على اقتضاء الأمر للوجوب؛ لأنه أطلق اسم المعصية على عدم امتثال الأمر، والنصوص الدالة على ذلك كثيرة؛ كقوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فَذَكَ أَلَي مُورَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنةٍ إِذَا فَتَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرا أَن / يَكُونَ لَهُمُ ٱلْجِيرَةُ مِنَ آمْرِهِم ﴿ فَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنةٍ إِذَا وَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرا أَن / يَكُونَ لَهُمُ ٱلْجِيرَةُ مِنَ آمْرِهِم ﴿ فَجعل أمره وأمر رسوله عَلَي مانعًا من الاختيار، موجبًا للامتثال. وقوله تعالى: ﴿ مَا مَنعَكَ أَلّا شَبُّدُ إِذْ أَمْرَتُكُ ﴾ فوبخه هذا التوبيخ الشديد على عدم امتثال الأمر المدلول عليه بصيغة أفعل في قوله تعالى: ﴿ اَسْجُدُواْ لِأَدَمَ ﴾. وجماهير الأصوليين على أن صيغة الأمر المجردة عن القرائن وجماهير الوجوب للأدلة التي ذكرنا وغيرها مما هو مماثل لها؛ وإلى ذلك أشار في مراقي السعود بقوله:

وافعل لدى الأكثر للوجوب وقيل للندب أو المطلوب الخ.

 « قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحِيتِي وَلَا بِرَأْسِيَّ إِنِي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِيَ إِسْرَتِهِ يلَ وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي ﴿ إِنَا ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن هارون قال لأخيه موسى: ﴿ يَبْنَوُمُ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيَ ﴾ وذلك يدل على أنه لشدة غضبه أراد أن يمسك برأسه ولحيته. وقد بين تعالى في «الأعراف» أنه أخذ برأسه يجره إليه؛ وذلك في قوله: ﴿ وَٱلْقَى ٱلْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَنِه أَخِذَ بِرُأْسِ مَوْله: ﴿ وَلَمْ مَرْقَبُ قَوْلِي إِنَّ ﴾ من بقية كلام هارون؛

أي: خشيت أن تقول: فرقت بين بني إسرائيل، وأن تقول لي: لم ترقب قولي، أي: لم تعمل بوصيتي وتمتثل أمري.

#### تنبيه

هذه الآية الكريمة بضميمة آية «الأنعام» إليها تدل على لزوم إعفاء اللحية، فهي دليل قرآني على إعفاء اللحية وعدم حلقها. وآية الأنعام المذكورة هي قوله تعالى: ﴿ وَمِن ذُرِيَتِكِهِ دَاوُرَدَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُوبُ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَنرُونَ ﴾ الآية. ثم إنه تعالى قال بعد أن عد الأنبياء الكرام المذكورين: ﴿ أُولَتِكَ اللَّينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُ دَنهُمُ الْقَتداء فدل ذلك على أن هارون من الأنبياء الذين أمر نبينا على بالاقتداء بهم، وأمره على بذلك أمر لنا؛ لأن أمر القدوة أمر لأتباعه، كما بينا إيضاحه بالأدلة القرآنية / في هذا الكتاب المبارك في سورة «المائدة» وقد قدمنا هناك: أنه ثبت في صحيح البخاري: أن مجاهدًا سأل ابن عباس: من أين أخذت السجدة في «ص» قال: أو محاهدًا سأل ابن عباس: من أين أخذت السجدة في «ص» قال: أو أَقتَكِ اللَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيَهُ دَنهُمُ مُ الْتَدَاء بهم في المؤلف أن هارون من الأنبياء الذين أمر نبينا على بالاقتداء بهم في بذلك أن هارون من الأنبياء الذين أمر نبينا على بالاقتداء بهم في الحسنة، وعلمت أن أمره أمر لنا؛ لأن لنا فيه الأسوة الحسنة، وعلمت أن هارون كان موفرًا شعر لحيته بدليل قوله الحسنة، وعلمت أن هارون كان موفرًا شعر لحيته بدليل قوله الحسنة، وعلمت أن هارون كان موفرًا شعر لحيته بدليل قوله الحسنة، وعلمت أن هارون كان موفرًا شعر لحيته بدليل قوله

(١) رواية البخاري كما في جـ٦ ص١٣٤ طبع بولاق سنة ١٣١٤:

0 • V

<sup>&</sup>quot;عن العوام قال: سألت مجاهدًا عن سجدة ص، فقال: سألت ابن عباس من أين سجدت؟ فقال: أو ما تقرأ: «ومن ذريته داود وسليمان.... أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده» فكان داود ممن أمر نبيكم على أن يقتدي به. فسجدها رسول الله على».

لأخيه: ﴿ لَا تَأْخُذُ بِلِحِيتِي ﴾؛ لأنه لو كان حالقًا لما أراد أخوه الأخذ بلحيته. تبين لك من ذلك بإيضاح: أن إعفاء اللحية من السمت الذي أمرنا به في القرآن العظيم، وأنه كان سمت الرسل الكرام صلوات الله وسلامه عليهم. والعجب من الذين مسخت ضمائرهم، واضمحل ذوقهم، حتى صاروا يفرون من صفات الذكورية، وشرف الرجولة، إلى خنوثة الأنوثة، ويمثلون بوجوههم بحلق أذقانهم، ويتشبهون بالنساء حيث يحاولون القضاء على أعظم الفوارق الحسية بين الذكر والأنثى وهو اللحية. وقد كان على خذوا كنوز كسرى أجمل الخلق وأحسنهم صورة. والرجال الذين أخذوا كنوز كسرى وقيصر، ودانت لهم مشارق الأرض ومغاربها: ليس فيهم حالق، نرجو الله أن يرينا وإخواننا المؤمنين الحق حقًا، ويرزقنا اتباعه، والباطل باطلاً ويرزقنا اجتنابه.

أما الأحاديث النبوية الدالة على إعفاء اللحية، فلسنا بحاجة إلى ذكرها لشهرتها بين الناس، وكثرة الرسائل المؤلفة في ذلك. وقصدنا هنا أن نبين / دليل ذلك من القرآن.

وإنما قال هرون لأخيه: ﴿ يَبْنَوُمُ ﴾ لأن قرابة الأم أشد عطفًا وحنانًا من قرابة الأب. وأصله: يابنؤمي بالإضافة إلى ياء المتكلم، ويطرد حذف الياء وإبدالها ألفًا وحذف الألف المبدلة منها كما هنا، وإلى ذلك أشار في الخلاصة بقوله:

وفتحٌ أو كسرٌ وحذفُ اليا استَمَرْ في يا أبن أُمَّ يا أبنَ عمَّ لا مفَرْ وأما ثبوت ياء المتكلم في قول حرملة بن المنذر:

يا بنؤمِّي ويا شقيق نفسي أنت خليتني لـدهـر شـديـد

فلغة قليلة. وقال بعضهم: هو لضرورة الشعر. وقوله: ﴿ يَبْنَؤُمُ ﴾ قرأه ابن عامر وشعبة عن عاصم وحمزة والكسائي بكسر الميم. وقرأه الباقون بفتحها. وكذلك قوله في «الأعراف»: ﴿ قَالَ ابْنَ أُمْ إِنَّ أَلْقَوْمَ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ آ إِلَاهُكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَاۤ إِلَآ هُوَ وَسِعَ كُلَّ اللَّهُ الَّذِى لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ اللَّهِ عَلَمًا إِنَّهُ ﴾ .

بين جل وعلا في هذه الآية: أن العجل الذي صنعه السامري من حُليّ القبط لا يمكن أن يكون إلئها؟ وذلك لأنه حصر الإله أي المعبود بحق بـ ﴿ إِنَّكُمَا ﴾ التي هي أداة حصر على التحقيق في خالق السماوات والأرض، الذي لا إلئه إلا هو؛ أي لا معبود بالحق إلا هو وحده جل وعلا، وهو الذي وسع كل شيء علمًا. وقوله: ﴿ عِلْمًا ﴿ الله الله علم الله عن الفاعل، أي وسع علمه كل شيء.

وما ذكره تعالى في هذه الآية الكريمة: من أنه تعالى هو الإلنه المعبود بحق دون غيره، وأنه وسع كل شيء علمًا. ذكره في آيات كثيرة من كتابه تعالى؛ كقوله تعالى: ﴿ اللّهُ لا ٓ إِلَهُ إِلّا هُو ۗ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لآ إِلَهُ إِلّا اللّهُ ﴾ الآية إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله في إحاطة علمه بكل شيء: ﴿ وَمَا يَعْرَبُ عَن زَيْكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا أَصَّغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَا فِي كِنْكِ مُبِينٍ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَا تَسْفُطُ مِن وَرَقَتْ إِلَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ ۗ / وَمَا تَسْفُطُ مِن وَرَقَتْ إِلَا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّتْهِ فِي ظُلْمَكِ ٱلْأَرْضِ

وَلَارَطْبِ وَلَا يَاهِسِ إِلَّا فِي كِنَابٍ مُّبِينِ ﴾، والآيات بمثل ذلك كثيرة جدًا.

\* قوله تعالى: ﴿ كَنَالِكَ نَقُشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْهَآءِ مَاقَدُ سَبَقَّ ﴾ .

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أنه قص على نبيه على أخبار الماضين؛ أي ليبين بذلك صدق نبوته؛ لأنه أمي لا يكتب ولا يقرأ الكتب، ولم يتعلم أخبار الأمم وقصصهم، فلولا أن الله أوحى إليه ذلك لما عَلِمه = بيّنه أيضًا في غير هذا الموضع، كقوله في «آل عمران»: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءَ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِنَّ يُعْفَرِمُونَ ﴿ وَلِكَ مِنْ أَنْبَاءَ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذَ يَخْصِمُونَ ﴿ ﴾ إِذَ يُتَعْفَرِمُونَ ﴿ كَالَ الله أوحى إليك ذلك لما كان لك علم به. وقوله أي: فلولا أن الله أوحى إليك ذلك لما كان لك علم به. وقوله تعالى في سورة «هود»: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءَ الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكُ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا تَعالَى في سورة «هود»: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءَ الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكُ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا

أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَاذًا فَأَصْبِرُّ إِنَّ ٱلْعَاقِبَةَ لِلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾ ، وقوله في «هود» أيضًا: ﴿ وَكُلَّا نَّقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ عَفْوَادَكَ ﴾ الآية . وقوله تعالى في سورة «يوسف»: ﴿ ذَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوْحِيهِ إِلَيْكُ وَمَا ٥١٠ كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواً / أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَكَكُرُونَ ﴿ ﴾، وقوله في «يوسف» أيضًا: ﴿ غَنُّ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنُ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحِيَّنَا إِلَيْكَ هَنَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْـلِهِـ لَمِنَ ٱلْعَنْفِلِينَ ﴾، وقوله في «القصص»: ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْغَـٰرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَمْرَ ﴾ ، وقوله فيها: ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا﴾، وقوله: ﴿ وَمَاكُنتَ ثَاوِينًا فِي أَهْلِ مَدَّيَنَ تَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينينا ﴾، إلى غير ذلك من الآيات. يعنى لم تكن حاضرًا يا نبى الله لتلك الوقائع، فلولا أن الله أوحى إليك ذلك لما علمته. وقُوله: ﴿ مِنْ أَنْبَآهِ مَا قَدْ سَبَقُّ ﴾ أي: أخبار ما مضى من أحوال الأمم والرسل.

# \* وقوله تعالى: ﴿ وَقَدْءَالَيْنَكَ مِن لَّدُنَّا ذِكْرًا ﴿ ﴾.

أى: أعطيناك من عندنا ذكرًا وهو هذا القرآن العظيم، وقد دلت على ذلك آيات من كتاب الله؛ كقوله: ﴿ وَهَانَدَا ذِكْرٌ مُبَّارَكُ أَنزَلْنَاهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآيكتِ وَالذِّكْرِ الْحَكِيمِ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ مَا يَأْلِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّن زَّيِّهِم تُحْدَثٍ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ صَّ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لِّكَ وَلِقَوْمِكَّ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّالَهُ لَـكَفِظُونَ ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقال الفخر الرازي في تفسير هذه الآية الكريمة: ثم في

تسمية القرآن بالذكر وجوه:

أحدها: أنه كتاب فيه ذكر ما يحتاج إليه الناس من أمر دينهم ودنياهم.

وثانيها: أنه يذكر أنواع آلاء الله ونعمائه تعالى؛ ففيه التذكير والمواعظ.

وثالثها: أنه فيه الذكر والشرف لك ولقومك على ما قال: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ .

واعلم أن الله تعالى سمى كل كتبه ذكرًا فقال: ﴿ فَسَّعَلُوٓا أَهْـلَ اللَّهِ كَلُّم الرازي / .

ويدل للوجه الثاني في كلامه قوله تعالى: ﴿ كِنْتُ أَنَرَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَدَّبَّ أَنْرَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَدِّبَوْنَ عَالَى: ﴿ وَصَرَّفْنَا مُبْرَكُ لِيَدَّبِرُوا عَالَى: ﴿ وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَكُمْ ذِكْرًا ﴿ إِنَ ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَعْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ وِزْدًا ﴿ خَالِدِينَ فِي اللَّهِ وَسَاءً لَمُ مُوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ حِمْلًا ﴿ خَالِدِينَ فِيهِ وَسَاءً لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ حِمْلًا ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن من أعرض عن هذا الذكر الذي هو القرآن العظيم، أي: صد وأدبر عنه، ولم يعمل بما فيه من الحلال والحرام، والآداب والمكارم، ولم يعتقد ما فيه من العقائد، ويعتبر بما فيه من القصص والأمثال، ونحو ذلك؛ فإنه يحمل يوم القيامة وزرًا، قال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: يريد بالوزر: العقوبة الثقيلة الباهظة، سماها وزرًا تشبيهًا في ثقلها على المعاقب وصعوبة احتمالها بالحِمْل الذي يفدح

الحامل وينقض ظهره، ويُلقي عليه بُهْره. أو لأنها جزاء الوزر وهو الإثم.

وبهذه الآيات التي ذكرنا وأمثالها في القرآن: تعلم أن معنى قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وِزْرًا ﴿ فَوَله: ﴿ وَسَآءَ لَمُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وِزْرًا ﴿ وَسَآءَ لَمُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ حِمْلاً ﴾ أن / المراد بذلك الوزر المحمول أثقال ذنوبهم وكفرهم يأتون يوم القيامة يحملونها؛ سواء قلنا: إن أعمالهم السيئة تتجسم في أقبح صورة وأنتنها، أو غير ذلك كما تقدم إيضاحه. والعلم عند الله. وقد قدمنا عمل ﴿ وَسَآءَ ﴾ التي بمعنى يئس مرارًا؛ فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

وقوله تعالى: ﴿ خَلِدِينَ فِيدٍ ﴾ قال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: ﴿ خَلِدِينَ فِيدٍ ﴾ يريد مقيمين فيه، أي في جزائه، وجزاؤه جهنم.

# تنبيه

إفراد الضمير في قوله: ﴿ أَغْرَضَ ﴾ ، وقوله: ﴿ فَإِنَّهُ ﴾ وقوله: ﴿ يَحْمِلُ ﴾ باعتبار لفظ ﴿ مَّنَّ ﴾ . وأما جمع ﴿ خَلِدِينَ ﴾ وضمير ﴿ لَهُمْم يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ ﴾ فباعتبار معنى «من» كقوله: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِلَحًا يُدْخِلُّهُ جَنَّاتٍ تَجَرِّي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ الآية.

وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: فإن قلت: اللام في ﴿ لَهُمْ ﴾ ما هي؟ وبم تتعلق؟ قلت: هي للبيان كما في ﴿ هَيْتَ لَكُ ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلَ يَنسِفُهَارَيِّ نَسْفًا ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنهم يسألونه عن الجبال، وأمره أن يقول لهم: إن ربه ينسفها نسفًا، وذلك بأن يقلعها من أصولها، ثم يجعلها كالرمل المتهايل الذي يسيل، وكالصوف المنفوش تطيرها الرياح هكذا وهكذا.

واعلم أنه جل وعلا بين الأحوال التي تصير إليها الجبال يوم القيامة في آيات من كتابه. فبين أنه ينزعها من أماكنها. ويحملها فيدِكها دَكًا؛ وِذَلِكِ في قوله: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ نَفَخَةٌ وَاحِدَةٌ ﴿ وَحُمِلَتِ ٱلأَرْضُ وَٱلِجِبَالُ فَدُكَّنَا دَكَّةً وَحِدَّةً ﴿ إِنَّ ﴾ .

ثم بين أنه يسيرها في الهواء بين السماء والأرض؛ وذلك في 014 قوله: / ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَرْعَ مَن فِي ٱلسَّمَاؤَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ ٱتَّوٰهُ دَاخِرِينَ ﴿ وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةٌ وَهِى تَمُرُّ مَرّ السّحَابِ

صُنْعَ اللّهِ الّذِى آنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنّهُ خَبِيرًا بِمَا تَفْعَلُونَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَيَوْمَ شُكِرُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الآية، وقوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِرَتَ ﴿ ﴾، فقوله تعالى: ﴿ وَيُومَ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَلَةُ مَوْرًا ﴿ وَتُسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا ﴿ ﴾ .

ثم بين أنه يفتتها ويدقها كقوله: ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا﴾ أي: فتت حتى صارت كالبسيسة، وهي دقيق ملتوت بسمن أو نحوه، على القول بذلك، وقوله: ﴿ وَجُمِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ فَدُكَّنَا دَكَّةً وَحِدَةً ﴿ ﴾.

ثم بين أنه يصيرها كالرمل المتهايل، وكالعِهْن المنفوش، وذلك في قوله: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كَثِيبًا مَهِيلًا ﴿ يَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَآءُ كَالْهُلِ ﴿ يَ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ﴿ يَ ﴾ في «المعارج، والقارعة». والعهن: الصوف المصبوغ؛ ومنه قول زهير ابن أبي سلمى في معلقته:

كأن فُتات العِهن في كل منزلِ نزلنَ به حبُّ الفنا لم يُحَطَّم

ثم بين أنها تصير كالهباء المنبث في قوله: ﴿ وَبُسَّتِ الْجِبَالُ بَسَّا ﴿ وَبُسَّتِ الْجِبَالُ بَسَّا ﴿ فَكَانَتْ هَبَاءُ مُّنَابِنَا ﴾ ثم بين أنها تصير سراباً، وذلك في قوله: ﴿ وَسُيِّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴿ وَقد بين في موضع آخر: أن السراب لا شيء؛ وذلك قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا جَاءَهُ لَرْ يَجِدُهُ شَيْعًا ﴾ وبين أنه ينسفها نسفًا في قوله هنا: ﴿ وَيَسْتَكُونَكُ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُها رَبِّي نَسْفًا ﴾ .

# تنبيه

جرت العادة في القرآن: أن الله إذا قال لنبيه ﷺ: ﴿ وَيَسْفَلُونَكَ ﴾ قال له: ﴿ قُلِ ﴾ بغير فاء؛ كقوله: ﴿ وَيَسْفَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجُ قُلِ ٱلرُّوحُ ﴾

الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَيَسَّعُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِ مَا إِنْمُ صَارِيْهُ وَلَا يَنْفِقُونَ قُلُ مَا اَنْفَقْتُمْ مِن / حَيْرِ فَلِلُولِينِ فِي الآية، وقوله: ﴿ يَسَّعُلُونَكَ مَاذَا أُجِلَ لَمُمُّ قُلُ أُجِلَ لَكُمُ خَيْرِ فَلِلُولِينِ فِي الآية، وقوله: ﴿ يَسَّعُلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلُ قِتَالُ الطَّيِبَثُ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ يَسَعُلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلُ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ يَسَعُلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرامِ قِتَالِ فِيهِ قُلُ قِتَالُ فِيهِ الله عنه وقوله: ﴿ يَسَعُلُونَكَ عَنِ الشَّهِ الله عنه وقوله عنه الله عنه الله عن هذا فقال في تفسير هذه الآية بما نصه: ﴿ وَيَسَعُلُونَكَ عَنِ لَلْمِبَالِ ﴾ أي: عن حال في تفسير هذه الآية بما نصه: ﴿ وَيَسَعُلُونَكَ عَنِ لَلْمِبَالِ ﴾ أي: عن حال الجبال يوم القيامة ﴿ فَقُلُ ﴾ جاء هذا بفاء، وكل سؤال في القرآن الجبال فقل، الجبال فقل، الشرط. وقد علم الله أنهم يسألونه عنها فتضمن الكلام معنى الشرط. وقد علم الله أنهم يسألونه عنها فأجابهم قبل السؤال، وتلك أسئلة تقدمت، سألوا عنها النبي عَلَيْ فَجَاء الجواب عقب السؤال؛ فلذلك كان بغير فاء، وهذا سؤال لم فجاء الجواب عقب السؤال؛ فلذلك كان بغير فاء، وهذا سؤال لم يسألوه عنه بعد فتفهمه. انتهى منه. وما ذكره يحتاج إلى دليل، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ۞ لَا تَرَى فِيهَا عِوَجًا وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الضمير في قوله: ﴿ فَيَكَرُهُا ﴾ فيه وجهان معروفان عند العلماء:

أحدهما: أنه راجع إلى الأرض وإن لم يجر لها ذكر. ونظير هذا القول في هذه الآية قوله تعالى: ﴿ مَا تَرَلِكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَآبَةِ ﴾ فالضمير فيهما راجع إلى الأرض ولم يجر لها ذكر. وقد بينا شواهد ذلك من العربية والقرآن

بإيضاح في سورة «النحل» فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

والثاني: أنه راجع إلى منابت الجبال التي هي مراكزها ومقارتها لأنها مفهومة من ذكر الجبال. والمعنى: فيذر مواضعها التي كانت مستقرة فيها من الأرض قاعًا صفصفًا. والقاع: المستوي من الأرض. وقيل: مستنقع الماء. والصفصف: المستوي الأملس الذي لا نبات فيه ولا بناء، فإنه على صف واحد في استوائه. وأنشد لذلك سيبويه قول الأعشى:

وكم دون بيتك من صفصف ودكداك رمل وأعقادها ومنه قول الآخر /:

010

وملومة شهباء لو قذفوا بها شماريخ من رضوى إذًا أعاد صفصفا

وقوله: ﴿ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوْجًا وَلَا آَمْتُ اللهِ اَي: لا اعوجاج فيها ولا أمت. والأمت: النتوء اليسير؛ أي ليس فيها اعوجاج ولا ارتفاع بعضها على بعض، بل هي مستوية، ومن إطلاق الأمت بالمعنى المذكور قول لبيد:

فاعرنزمَتْ ثم سارت وهي لاهيةٌ في كافر ما به أمْتٌ ولا شرفُ وقول الآخر:

فأبصرَتْ لمحةً من رأس عِكْرِشةٍ في كافر ما به أَمْتٌ ولا عِوَجُ

والكافر في البيتين: قيل: الليل. وقيل: المطر؛ لأنه يمنع العين من رؤية الارتفاع والانحدار في الأرض.

وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: فإن قلت: قد

فرقوا بين العِوَج والعَوَج. فقالوا: العِوَج بالكسر في المعاني. والعَوَج بالكسر في المعاني. والعَوَج بالفتح في الأعيان. والأرض عين، فكيف صح فيها المكسور العين؟.

قلت: اختيار هذا اللفظ له موقع حسن بديع في وصف الأرض بالاستواء والملاسة، ونفي الاعوجاج عنها على أبلغ ما يكون. وذلك أنك لو عمدت إلى قطعة أرض فسويتها، وبالغت في التسوية على عينك وعيون البصراء من الفلاحة، واتفقتم على أنه لم يبق فيها اعوجاج قط، ثم استطلعت رأي المهندس فيها، وأمرته أن يعرض استواءها على المقاييس الهندسية لعثر فيها على عوج في غير موضع لا يدرك ذلك بحاسة البصر، ولكن بالقياس الهندسي، فنفى الله عز وجل ذلك العوج الذي دق ولطف عن الإدراك، اللهم ألا بالقياس الذي يعرفه صاحب التقدير والهندسة، وذلك الاعوجاج لما لم يُدرك إلا بالقياس دون الإحساس لحق بالمعاني فقيل فيه: عوج بالكسر، والأمت: النتوء اليسير، يقال: مد حبله حتى ما فيه أمت. انتهى منه. وقد قدمنا في أول سورة الكهف ما يغني عن هذا الكلام الذي ذكره، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ يَوْمَهِذِ يَتَبِعُونَ ٱلدَّاعِيَ لَا عِوْجَ لَهُمُّ وَخَشَعَتِ الْأَصْوَاتُ / لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا فَإِنَّ ﴾ .

قوله: ﴿ يَوْمَهِنِ ﴾ أي: يوم إذ نسفت الجبال يتبعون الداعي. والداعي: هو الملك الذي يدعوهم إلى الحضور للحساب. قال بعض أهل العلم: يناديهم أيتها العظام النخرة، والأوصال المتفرقة، واللحوم المتمزقة، قومي إلى ربك للحساب والجزاء، فيسمعون

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿وَخَشَعَتِ ٱلْأَصَوَاتُ لِلرَّحْمَٰنِ ﴾ أي: خفضت وخفت، وسكنت هيبةً لله، وإجلالاً وخوفًا ﴿فَلَاتَسَمَعُ ﴾ في ذلك اليوم صوتًا عاليًا، بل لا تسمع ﴿ إِلَّا هَمْسًا ﴿ فَلَا تَسَمَعُ ﴾ في ذلك اليوم صوتًا عاليًا، بل لا تسمع ﴿ إِلَّا هَمْسًا ﴿ فَكَ اللهِ أَي اللهِ أَي اللهِ صوت خفق الأقدام ونقلها إلى المحشر. والهمس يطلق في اللغة على الخفاء، فيشمل خفض الصوت وصوت الأقدام؛ كصوت أخفاف الإبل في الأرض التي فيها يابس النبات، ومنه قول الراجز:

وما ذكره جل وعلا هنا أشار له في غير هذا الموضع، كقوله ﴿ زَبِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلرَّمْنَٰنِ لَا يَلْكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّمِحُ وَٱلْمَالَئِكَةُ صَفًّا لَا يَتَكُلُمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمْنَ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ ﴾ .

وهن يمشين بنا هميسًا إن تصدق الطير ننك لميسًا

/ وقوله هنا: ﴿ يَوْمَهِذِ لَّا نَنْفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ ﴾ الآية، قد قدمنا الآيات ١٧٥ الموضحة لذلك في «مريم» وغيرها، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ لِلَّحَيِّ ٱلْقَيُّوْمِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلُمًا إِنَ ﴾ .

قوله: ﴿ ﴿ وَعَنَتِ ﴾ أي: ذلَّت وخضعت؛ تقول العرب: عنا يعنو عنوًا أو عناء: إذ ذلَّ وخضع وخشع؛ ومنه قيل للأسير: عان؛ لذله وخضوعه لمن أسره. ومنه قول أمية بن أبي الصلت الثقفي:

مليك على عرش السماء مهيمن لعزته تعنو الوجوه وتسجد وقوله أيضًا:

وعنا له وجهي وخلقي كله في الساجدين لوجهه مشكورا

واعلم أن العلماء اختلفوا في هذه الآية الكريمة، فقال بعضهم: المراد بالوجوه التي ذلت وخشعت للحي القيوم: وجوه العصاة خاصة وذلك يوم القيامة؛ وأسند الذل والخشوع لوجوههم؛ لأن الوجه تظهر فيه آثار الذل والخشوع. ومما يدل على هذا المعنى من الآيات القرآنية قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةٌ سِيّنَتْ وُجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَوُجُوهُ يُومَيْزِ بَاسِرَةٌ ﴿ نَ نَظُنُ أَن يُفْعَلَ عِا فَاقِرَةٌ ﴿ نَ اللّهِ وَعَلى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَعَلى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ المذكورة.

وقال بعض العلماء ﴿ ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ ﴾: أي ذلت وخضعت وجوه المؤمنين لله في دار الدنيا، وذلك بالسجود والركوع. وظاهر القرآن يدل على أن المراد الذل والخضوع لله يوم القيامة؛ لأن

السياق في يوم القيامة، وكل الخلائق تظهر عليهم في ذلك اليوم علامات الذل والخضوع لله جل وعلا.

وقوله في هذه الآية: ﴿ وَقَدْخَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴿ قَالَ بعض العلماء: أي خسر من حمل شركًا. وتدل لهذا القول الآيات القرآنية الدالة على تسمية الشرك ظلمًا، كقوله: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلْمُ وَ لَا الله على تسمية الشرك ظلمًا، كقوله: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلْمُ وَ لَا عَظِيمٌ ﴿ وَلَا تَدَعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ الطَّالِمِينَ ﴿ وَلَا تَدَعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ الطَّلِمِينَ ﴿ وَلَا تَدَعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِن الظَلِمِ الله عَيْنَ وَلَه : ﴿ وَقَدْ خَابَ الله عَيْنَ فَلَ طَلْمُ فَي قُولُه: ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ الطَلُم في قُولُه: ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ الطَلُم في قُولُه: ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ الله عَيْنَ وَلَه الله تعالَى .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِلَّحَيِّ ٱلْقَيُّوبِ ۗ الحي: المتصف بالحياة الذي لا يموت أبدًا. والقيوم صيغة مبالغة؛ لأنه جل وعلا هو القائم بتدبير شئون جميع الخلق. وهو القائم على كل نفس بما كسبت. وقيل: القيوم الدائم الذي لا يزول.

 \* قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِثُ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا عَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمًا إِنَّهُ ﴿ .

 وَلَا هَضْمًا إِنْهَ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن من يعمل من الصالحات وهو مؤمن بربه فإنه لا يخاف ظلمًا ولا هضمًا. وقد بين هذا المعنى في غير هذا الموضع؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنّهُ أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَاكِنَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾،

وقوله تعالى: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ۗ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، كما قدمنا ذلك.

وفرق بعض أهل العلم بين الظلم والهضم: بأن الظلم المنع من الحق كله. والهضم: النقص والمنع من بعض الحق. فكل ظلم هضم، ولا ينعكس. ومن إطلاق الهضم على ما ذكر قول المتوكل الليثي:

إن الأذلة واللئام لمعشر مولاهم المُتَهَضَّم المظلوم

فالمتهَضَّم: اسم مفعول تهضمه إذا اهتضمه في بعض حقوقه وظلمه فيها. وقرأ هذا الحرف عامة السبعة ماعدا ابن كثير ﴿ فَلَا يَخَافُ ﴾ بضم الفاء وبألف بعد الخاء مرفوعًا ولا نافية؛ أي فهو لا يخاف، أو فإنه لا يخاف. وقرأه ابن كثير «فلا يَخَفْ» بالجزم من غير ألف بعد الخاء. وعليه ف «لا» ناهية / جازمة للمضارع. وقول القرطبي في تفسيره: إنه على قراءة ابن كثير مجزوم؛ لأنه جواب لقوله: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ ﴾؛ غلط منه رحمه الله؛ لأن الفاء في قوله: (فلا يخف) مانعة من ذلك. والتحقيق هو ما ذكرنا من أن «لا» ناهية على قراءة ابن كثير، والجملة الطلبية جزاء الشرط، فيلزم اقترانها بالفاء؛ لأنها لا تصلح فعلاً للشرط كما قدمناه مرارًا.

وقوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَأَنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ ﴾ الآية. قد قدمنا الآيات الموضحة له في سورة «الكهف» فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْجُلْ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُثُمُّ وَقُلْمُ أَن وَقُلْمَ اللَّهُ وَعُلُمُّ وَقُلْمُ وَقُلْمُ اللَّهُ وَقُلْمُ اللَّهُ وَقُلْمُ اللَّهُ وَقُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَقُلْمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللِي الللْمُواللِي الللْمُولِلْمُ الللِّلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

كان النبي ﷺ إذا جاءه جبريل بالوحى كلما قال جبريل آية قالها معه ﷺ من شدة حرصه على حفظ القرآن؛ فأرشده الله في هذه الآية إلى ما ينبغي. فنهاه عن العجلة بقراءة القرآن مع جبريل، بل أمره أن ينصت لقراءة جبريل حتى ينتهي، ثم يقرؤه هو بعد ذلك، فإن الله ييسر له حفظه. وهذا المعنى المشار إليه في هذه الآية أوضحه الله في غير هذا الموضع؛ كقوله في «القيامة»: ﴿ لَا تُحَرِّكَ بِهِ ـ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ع ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَكُمْ وَقُرُهَ انَهُ ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَكُ فَٱلَبِعَ قُرْءَ انَهُ ﴿ مَ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُمْ ﴿ إِنَّ ﴾ . وقال البخاري في صحيحه: حدثنا موسى بن إسماعيل قال: حدثنا أبو عوانة قال: حدثنا موسى بن أبي عائشة قال: حدثنا سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ ـ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ عَنْ ﴿ قَالَ : كَانَ رَسُولَ اللَّهُ ﷺ يعالَج من التنزيل شدة، وكان مما يحرك شفتيه، فقال ابن عباس: فأنا أحركهما لكم كما كان رسول الله ﷺ يحركهما. وقال سعيد: أنا أحركهما كما رأيت ابن عباس يحركهما، فحرك شفتيه؛ فأنزل الله تعالى: ﴿ لَا تُحَرِّكَ بِهِ ـ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ١٠٠٠ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَكُمُ وَقُرْءَ اللَّهُ ١٤٠٠ قال : جمعه لك في صدرك، ونقرأه: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَلَيِّعْ قُرَّءَانَهُ ﴿ فَإِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَم اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَل ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ ﴿ ﴾ ثم علينا أن نقرأه. فكان رسول الله ﷺ بعد ذلك إذا أتاه جبريل استمع؛ فإذا انطلق جبريل قرأه النبي علي كما قرأه. اهـ.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ
 عَـزْمًا ﴿ ﴾ .

قوله: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى ءَادَمَ ﴾ أي أوصيناه ألا يقرب تلك الشجرة. وهذا العهد إلى آدم الذي أجمله هنا بينه في غير هذا

07.

الموضع، كقوله في سورة «البقرة»: ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلًا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِتْمُنَا وَلَا نَقْرَيا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ الظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ فقوله: ﴿ وَلَا نَقْرَيا هَذِهِ الشَّجَرَةَ ﴾ هو عهده إلى آدم المذكور هنا. وقوله في «الأعراف»: ﴿ وَبَعَادَمُ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةُ فَكُلًا مِنْ حَيْثُ شِتْتُمَا وَلَا نَقْرَبا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ الظَّلِمِينَ ﴿ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ فَنُسِيَ﴾ فيه للعلماء وجهان معروفان:

أحدهما: أن المراد بالنسيان الترك، فلا ينافي كون الترك عمدًا، ومنه قوله عمدًا. والعرب تطلق النسيان وتريد به الترك ولو عمدًا، ومنه قوله تعالى: ﴿ قَالَ كَنَاكِ أَنْتُكَ ءَايَنُنَا فَنَسِينًا ۚ وَكَذَالِكَ ٱلْيَوْمَ نُسَىٰ ﴿ فَا لَيُوْمَ نُسَىٰ اللّٰ فَا المراد في هذه الآية: الترك قصدًا. وكقوله تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ نَسَسُهُمْ كَمَا نَسُوا اللّه لِقَاءَ يَوْمِهُمْ هَلَدًا إِنَّا نَسِينَكُمْ وَوُله تعالى: ﴿ وَلا تَكُونُوا عَذَابِ ٱلْخُلْدِ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَا يَعْمِهُمْ هَلَدًا إِنَّا نَسِينَكُمْ وَوَله تعالى: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالّذِينَ نَسُوا ٱللّهَ فَا اللّهُمُ أَنفُسُهُمْ أَوْلَكُمْ هَلَا وَمَأُولَكُمُ ٱلنّارُ وَمَا لَكُمْ مِن تَلِي اللّهُ بِهُ مِن ترك الوفاء بالعهد، وخالف ما أمره هذا فمعنى قوله: ﴿ فَنَسِينَ ﴿ أَي ترك الوفاء بالعهد، وخالف ما أمره الله به من ترك الأكل من تلك الشجرة؛ لأن النهي عن الشيء يستلزم الأمر بضده.

والوجه الثاني: هو أن المراد بالنسيان في الآية: النسيان الذي هو ضد الذكر؛ لأن إبليس لما أقسم له بالله أنه له ناصح فيما دعاه إليه من / الأكل من الشجرة التي نهاه ربه عنها. غره وخدعه بذلك، حتى أنساه العهد المذكور؛ كما يشير إليه قوله تعالى:

﴿ وَقَاسَمَهُمَاۤ إِنِّى لَكُمَا لَمِنَ النَّصِحِينَ ﴿ فَدَلَنَهُمَا بِغُرُورٍ ﴾. وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: إنما سمى الإنسان لأنه عهد إليه فنسى. رواه عنه ابن أبي حاتم اهـ. ولقد قال بعض الشعراء:

وما سُمِّي الإنسان إلا لنسيه ولا القلب إلا أنه يتقلَّب أما على القول الأول فلا إشكال في قوله: ﴿ وَعَصَيْ ءَادَمُ رَبُّهُ فَغُوَىٰ ﴿نَيْ ﴾، وأما على الثاني ففيه إشكال معروف؛ لأن الناسي معذور فكيف يقال فيه: ﴿ وَعُصَيَّ ءَادَمُ رَبُّهُمْ فَغُوكًا ﴿ إِنَّا ﴾. وأظهر أوجه الجواب عندي عن ذلك: أن آدم لم يكن معذورًا بالنسيان؛ وقد بينت في كتابي (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) الأدلة الدالة على أن العذر بالنسيان والخطإ والإكراه من خصائص هذه الأمة؛ كقوله هنا: ﴿ فَنُسِي ﴾ مع قوله: ﴿ وَعَصَى ٓ ﴾ فأسند إليه النسيان والعصيان؛ فدل على أنه غير معذور بالنسيان. ومما يدل على هذا ما ثبت في صحيح مسلم من حديث ابن عباس وأبي هريرة: أن النبي ﷺ لما قرأ: ﴿ رَبُّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَّا ﴾ قال الله: «نعم قد فعلت». فلو كان ذلك معفواً عن جميع الأمم لما كان لذكره على سبيل الامتنان وتعظيم المنة عظيم موقع. ويستأنس لذلك بقوله: ﴿ كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ ويؤيد ذلك حديث: «إن الله تجاوز لي عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه». فقوله: «تجاوز لي عن أمتي» يدل على الاختصاص بأمته؛ وليس مفهوم لقب؛ لأن مناط التجاوز عن ذلك هو ما خصه الله به من التفضيل على غيره من الرسل. والحديث المذكور وإن أعله الإمام أحمد وابن أبي حاتم فله شواهد ثابتة في الكتاب والسنة. ولم يزل علماء الأمة قديمًا وحديثًا يتلقونه بالقبول. ومن الأدلة على ذلك حديث طارق ابن شهاب المشهور في الذي دخل النار في ذباب قرّبه مع أنه مكره وصاحبه الذي امتنع من تقريب شيء للصنم ولو ذبابًا قتلوه. فدل / ذلك على أن الذي قربه مكره؛ لأنه لو لم يقرب لقتلوه كما قتلوا صاحبه، ومع هذا دخل النار فلم يكن إكراهه عذرًا. ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى عن أصحاب الكهف: ﴿ إِنّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُو يَرَجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلّتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَدًا ﴿ إِنّهُمْ فِي مِلْتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا الإكراه. وقوله: ﴿ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَدُا ﴿ يَكُولُهُ فَي غِير هذا الموضع.

واعلم أن في شرعنا ما يدل على نوع من التكليف بذلك في الجملة، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن قَنلَ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ الآية. فتحرير الرقبة هنا كفارة لذلك القتل خطأ. والكفارة تشعر بوجود الذنب في الجملة؛ كما يشير إلى ذلك قوله في كفارة القتل خطأ فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهَرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ نَوْبَةً مِن اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهَرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ نَوْبَةً مِن اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَن العتى عند عليما حَكِيمًا ﴿ فَهُ فَجعل صوم الشهرين بدلاً من العتى عند العجز عنه. وقوله بعد ذلك: ﴿ وَوَبَهُ مِنَ اللَّهِ ﴾ يدل على أن هناك مؤاخذة في الجملة بذلك الخطإ، مع قوله: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَكُمُ مُنَكُ فِيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ وما قدمنا من حديث مسلم: أن النبي عَلَيْ لما قرأ فيما أَخْطَأْتُم بِهِ وما قدمنا من حديث مسلم: أن النبي عَلَيْ لما قرأ فيما أَخْطَأْتُم بِهِ الإثم مرفوعة، والكفارة المذكورة قال بعض فالمؤاخذة التي هي الإثم مرفوعة، والكفارة المذكورة قال بعض أهل العلم: هي بسبب التقصير في التحفظ والحذر من وقوع الخطإ والنسيان، والله جل وعلا أعلم.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَعُصَيَّ ءَادَمُ رَيَّهُ فَعُونَىٰ ﴿ ﴾

هو ونحوه من الآيات مستند من قال من أهل الأصول بعدم عصمة الأنبياء من الصغائر التي لا تتعلق بالتبليغ؛ لأنهم يتداركونها بالتوبة والإنابة إلى الله حتى تصير كأنها لم تكن.

074

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَمْ غِدُ لَهُ عَزْمًا ﴿ ﴾ ، يدل على أن أبانا آدم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام ليس من الرسل الذين قال الله فيهم: ﴿ فَأَصَيرَ كُمّا صَبَرَ أُولُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرّسُلِ ﴾ وهم: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد عَلَيْهُ. وقيل: هم جميع الرسل. وعن ابن عباس وقتادة ﴿ وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا ﴿ وَأَلَى لَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا ﴿ وَأَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْمًا ﴿ وَأَلَو الله العلماء لله صبرًا عن أكل الشجرة ومواظبة على التزام الأمر. وأقوال العلماء راجعة إلى هذا، والوجود في قوله: ﴿ وَلَمْ نَجِدُ ﴾ قال أبو حيان في البحر: يجوز أن يكون بمعنى العلم، ومفعولاه ﴿ لَهُ عَزْمًا ﴿ الله عَزْمًا. اهـ منه. والأول يكون نقيض العدم؛ كأنه قال: وعدمنا له عزمًا. اهـ منه. والأول أظهر، والله تعالى أعلم.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَنْجِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا لَا مَا اللَّهَ عَلَمَ اللَّهِ اللَّهَ عَلَمَ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ إِلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلْمَا عَلَيْهِ عَلْمَا عَلِي عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

# إِبْلِيسَ أَبَىٰ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه أمر الملائكة بالسجود لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى. أي: أبى أن يسجد؛ فذكر عنه هنا الإباء ولم يذكر عنه هنا الاستكبار. وذكر عنه الإباء أيضًا في «الحجر» في قوله: ﴿ إِلّا إِبليسَ أَبَنَ أَن يَكُونَ مَعَ السَّنجِدِينَ ﴿ ﴾. وقوله في آية «الحجر» هذه: ﴿ أَبَنَ أَن يَكُونَ مَعَ السَّنجِدِينَ ﴿ ﴾ يبين معمول ﴿ أَبَنَ ﴾ المحذوف في آية «طه» هذه التي هي قوله: ﴿ إِلّا إِبليسَ أَبَنَ ﴾ أي: أبى أن يكون مع الساجدين، كما صرح به في «الحجر»، وكما أشار إلى ذلك في «الأعراف» في قوله: ﴿ إِلّا إِبليسَ لَهُ يَكُنُ مِنَ السَّجِدِينَ ﴿ ﴾ وذكر عنه في سورة «ص» الاستكبار وحده في قوله: ﴿ إِلّا إِبليسَ السَّكَبَرُ وَيَانَ مِنَ الْكَنفِرِينَ ﴿ ﴾، وذكر عنه والستكبار معًا في سورة «البقرة» في قوله: ﴿ إِلّا إِبليسَ أَبنَ وَلَدُ بِنا في سورة / «البقرة» سبب الإباء والاستكبار معًا في سورة «البقرة» في زعمه المذكور. وقد بينا في سورة «الكهف» كلام العلماء فيه؛ هل أصله ملك من الملائكة في سورة «الكهف» كلام العلماء فيه؛ هل أصله ملك من الملائكة أو لا؟.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَسَجَدُوۤا إِلَّاۤ إِبْلِسَ﴾ صرح في غير هذا الموضع أن السجود المذكور سجده الملائكة كلهم أجمعون لا بعضهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِهِكَةُ صَالَحَهُمُ أَجْمَعُونَ ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِهِكَةُ صَالَحَةً الْمَلَتِهِ كَالَمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

\* قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا يَتَعَادَمُ إِنَّ هَاذَا عَدُوُّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمُّا مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴿ إِنَّ لِكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ إِنَّ هَا لَكُ أَلَّا يَحْرِجَنَ

قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿إِنَّ هَنَدَاعَدُوُّ لَّكَ وَلِرَوْجِكَ ﴾ قد منا الآيات الموضحة له في «الكهف» فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَتَشْقَى ﴿ أَي فتتعب في طلب المعيشة بالكد والاكتساب؛ لأنه لا يحصل لقمة العيش في الدنيا بعد الخروج من الجنة حتى يحرث الأرض، ثم يزرعها، ثم يقوم على الزرع حتى يدرك، ثم يدرسه، ثم ينقيه، ثم يطحنه، ثم يعجنه، ثم يخبزه. فهذا شقاؤه المذكور.

والدليل على أن المراد بالشقاء في هذه الآية: التعب في اكتساب المعيشة قوله تعالى بعده: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا بَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا بَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ إِنَّ لَكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْمَىٰ ﴿ إِنَّ لَكَ فَيها الشبع والري، والكسوة والسكن. قال الزمخشري: وهذه الأربعة هي الأقطاب التي يدور عليها كفاف الإنسان، فذكره استجماعها له في الجنة، وأنه مكفي لا يحتاج إلى كفاية كاف، ولا إلى كسب كاسب كما يحتاج إلى ذلك أهل الدنيا. وذكرها بلفظ النفي لنقائضها التي هي الجوع والعُرْي والظمأ والضحو، ليطرق سمعه بأسامي أصناف الشقوة التي حذره منها، حتى يتحامى السبب الموقع فيها كراهة لها. اهـ / .

070

فقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا بَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا بَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ ﴾ قرينة واضحة على أن الشقاء المحذر منه تعب الدنيا في كد المعيشة ليدفع به الجوع والظمأ والعرى والضحاء. والجوع معروف، والظمأ: العطش. والعُرْي بالضم: خلاف اللبس.

وقوله: ﴿ وَلَا تَضَحَىٰ ﴿ أَي لا تصير بارزًا للشمس، ليس لك ما تستكنُّ فيه من حرها. تقول العرب: ضحي يضحى، كرضي يرضى. وضَحَى يضحى كسعى يسعى إذا كان بارزًا لحر الشمس ليس له ما يكنه منه. ومن هذا المعنى قول عمر بن أبي ربيعة:

رأتْ رجلًا أما إذا الشمس عارضت فيَضْحَى وأما بالعشيّ فيَحْضَر (١) وقول الآخر:

ضحيت له كي أستظل بظله إذا الظل أضحى في القيامة قالصا

وقرأ هذا الحرف عامة السبعة ما عدا نافعًا وشعبة عن عاصم ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا ﴾ بفتح همزة «أن»، والمصدر المنسبك من «أن» وصلتها معطوف على المصدر المنسبك من «أن» وصلتها في قوله: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلّا تَجُوعَ ﴾ أي: وإن لك أنك لا تظمأ فيها ولا تضحى. ويجوز في المصدر المعطوف المذكور النصب والرفع، كما أشار إلى ذلك في الخلاصة بقوله:

وجائز رفعك معطوفًا على منصوب "إن" بعد أن تستكملا وإيضاح تقدير المصدرين المذكورين: إن لك عدم الجوع فيها، وعدم الظمأ.

### تنبيه

أخذ بعض العلماء من هذه الآية الكريمة وجوب نفقة الزوجة على زوجها لأن الله لما قال: ﴿ إِنَّ هَلَاعَدُوُّ لِّكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُحُرِّحَنَّكُما مِنَ

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: «فينحصر». والمثبت من الديوان.

ٱلْجَنَّةِ﴾ بخطاب شامل لآدم وحواء، ثم خص آدم بالشقاء دونها في قوله: ﴿ فَتَشْقَحَ إِنَّ ﴾ دل ذلك على أنه هو المكلف بالكد عليها وتحصيل لوازم الحياة الضرورية لها: من مطعم، ومشرب، ۵۲٦ وملس، ومسكن / .

قال أبو عبدالله القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة ما نصه: وإنما خصه بذكر الشقاء ولم يقل فتشقيا: يعلمنا أن نفقة الزوجة على الزوج، فمن يومئذ جرت نفقة النساء على الأزواج. فلما كانت نفقة حواء على آدم كذلك نفقات بناتها على بني آدم بحق الزوجية. وأعلمنا في هذه الآية: أن النفقة التي تجب للمرأة على زوجها هذه الأربعة: الطعام، والشراب، والكسوة، والمسكن. فإذا أعطاها هذه الأربعة فقد خرج إليها من نفقتها، فإن تفضل بعد ذلك فهو مأجور. فأما هذه الأربعة فلابد لها منها؛ لأن بها إقامة المهجة اهـ منه.

وذكر في قصة آدم: أنه لما أهبط إلى الأرض أهبط إليه ثور أحمر وحبات من الجنة، فكان يحرث على ذلك الثور ويمسح العرق عن جبينه وذلك من الشقاء المذكور في الآية.

والظاهر أن الذي في هذه الآية الكريمة من البديع المعنوي في إصطلاح البلاغيين، هو ما يسمى «مراعاة النظير»، ويسمى «التناسب والائتلاف، والتوفيق والتلفيق»؛ فهذه كلها أسماء لهذا النوع من البديع المعنوي. وضابطه: أنه جمع أمر وما يناسبه لا بالتضاد؛ كقوله تعالى: ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسَّبَانٍ ﴿ ﴾ فإن الشمس والقمر متناسبان لا بالتضاد. وكقول البحتري يصف الإبل الأنضاء

المهازيل، أو الرماح:

كالقِسِيّ المعطَّفات بل الأس هم مَبريَّة، بل الأوتار

وبين «الأسهم والقسي المعطفات والأوتار» مناسبة في الرقة وإن كان بعضها أرق من بعض، وهي مناسبة لا بالتضاد. وكقول ابن رشيق:

أصحُّ وأقوى ما سمعناه في الندى من الخبر المأثور منذ قديم أحاديثُ ترويها السيول عن الحيا عن البحر عن كف الأمير تميم

فقد ناسب بين الصحة والقوة، والسماع والخبر المأثور، والأحاديث والرواية، وكذا ناسب بين السيل والحيا وهو المطر، والبحر وكف الأمير تميم. وكقول أسيد بن عنقاء الفزاري:

كَأَنَّ الثريا عُلِّقت في جبينه وفي خدِّه الشُّعرى وفي وجهه البدر/

فقد ناسب بين الثريا والشعرى والبدر، كما ناسب بين الجبين والوجنة والوجه. وأمثلة هذا النوع كثيرة معروفة في فن البلاغة.

وإذا علمت هذا فاعلم: أنه جل وعلا ناسب في هذه الآية الكريمة في قوله: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا بَعُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله المتضمن لنفي الحرارة الباطنية والألم الباطني الوجداني، وبين نفي العُرْي المتضمن لنفي الألم الظاهري من أذى الحر والبرد، وهي مناسبة لا بالتضاد. كما أنه تعالى ناسب في قوله: ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فَيْهَا وَلَا تَضْحَىٰ اللَّهُ اللهُ الظمأ المتضمن لنفي الألم الباطني الوجداني الذي يسببه الظمأ. وبين نفي الضّحى المتضمن لنفي الوجداني الذي يسببه الظمأ. وبين نفي الضّحى المتضمن لنفي

OYV

الألم الظاهري الذي يسببه حر الشمس ونحوه كما هو واضح.

بما ذكرنا تعلم أن قول من قال: إن في الآية المذكورة ما يسمع قطع النظير عن النظير، وأن الغرض من قطع النظير عن النظير المزعوم تحقيق تعداد هذه النعم وتكثيرها؛ لأنه لو قرن النظير بنظيره لأوهم أن المعدودات نعمة واحدة، ولهذا قطع الظمأ عن الجوع، والضحو عن الكسوة، مع ما بين ذلك من التناسب. وقالوا: ومن قطع النظير عن النظير المذكور قول امرىء القيس:

كأني لم أركب جوادًا للذة ولم أتبطن كاعبًا ذات خلخال ولم أسبا الزق الروى ولم أقل لخيلي كري كرة بعد إجفال

فقطع ركوب الجواد من قوله: «لخيلي كري كرة» وقطع «تبطن الكاعب» عن شرب «الزق الروي» مع التناسب في ذلك. وغرضه أن يعدد ملاذًه ومفاخره ويكثرها = كله كلام لا حاجة له لظهور المناسبة بين المذكورات في الآية كما أوضحنا، والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ فَوَسْوَسَ إِلَيْهِ ٱلشَّيْطَانُ قَالَ يَتَعَادَمُ هَلَ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ ٱلْخُلُدِ وَمُلْكِ لَا يَبَلَىٰ شَكَ .

الوسوسة والوسواس: الصوت الخفي. ويقال لهمس الصائد والكلاب، وصوت الحَلْي: وسواس. والوِسْواس بكسر الواو الأولى مصدر، وبفتحها / الاسم، وهو أيضًا من أسماء الشيطان، كما في قوله تعالى: ﴿مِن شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ ﴿ ويقال لحديث النفس: وسواس ووسوسة. ومن إطلاق الوسواس على صوت

الحَلْي قول الأعشى:

تسمعُ للحَلْي وسواسًا إذا انصرفت كما استعان بريحٍ عِشرِقٌ زَجِل ومن إطلاقه على همس الصائد قول ذي الرمة:

فبات يُشْئِزُه ثَادٌ ويُسْهِره تَذَوْبُ الريحِ والوسواسُ والهَضَبُ وقول رؤبة:

وسوسَ يدعو مخلصًا ربَّ الفلق سرًا وقد أوَّنَ تأوين العُقُق

في الزرب لم يمضع شربًا ما بصق

وإذا علمت ذلك فاعلم أن قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَنُ ﴾ أي: كلمه كلامًا خفيًا فسمعه منه آدم وفهمه. والدليل على أن الوسوسة المذكورة في هذه الآية الكريمة كلام من إبليس سمعه آدم وفهمه أنه فسر الوسوسة في هذه الآية بأنها قول، وذلك في قوله: ﴿ فَوَسُّوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَنُ قَالَ يَتَادَمُ هَلَ أَدُلُك عَلَى شَجَرَةِ المُلْلِ ﴾ الآية. فالقول المذكور هو الوسوسة المذكورة. وقد أوضح هذا في سورة «الأعراف» وبين أنه وسوس قوله ـ وقاسَمَهُمَا إِنِّ لَكُمَا لَمِنَ النَّيْصِينَ ﴿ فَوَسُّوسَ هَمُا الشَّيْطُنُ - إلى قوله ـ وقاسَمَهُمَا إِنِّ لَكُمَا لَمِنَ النَّصِيعِينَ ﴿ فَرَالُهُمَا بِغُرُورٍ ﴾ ؛ لأن تصريحه تعالى في آية «الأعراف» هذه بأن إبليس قاسمهما أي حلف لهما على أنه ناصح لهما فيما ادعاه من الكذب: دليلٌ واضح على أن الوسوسة المذكورة كلام مسموع.

واعلم أن في وسوسة الشيطان إلى آدم إشكالاً معروفًا، وهو أن يقال: إبليس قد أخرج من الجنة صاغرًا مذمومًا مدحورًا، فكيف

أمكنه الرجوع إلى الجنة حتى وسوس لآدم؟ والمفسرون يذكرون في ذلك قصة الحية، وأنه دخل فيها فأدخلته الجنة، والملائكة الموكلون بها لا يشعرون بذلك. وكلُّ ذلك من الإسرائيليات. والواقع أنه لا إشكال في ذلك، لإمكان أن يقف إبليس خارج الجنة قريبًا / من طرفها بحيث يسمع آدم كلامه وهو في الجنة، وإمكان أن يدخله الله إياها لامتحان آدم وزوجه، لا لكرامة إبليس. فلا محال عقلًا في شيء من ذلك. والقرآن قد جاء بأن إبليس كلم آدم، وحلف له حتى غره وزوجه بذلك.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلْخُلُدِ ﴾ أضاف الشجرة إلى الخلد وهو الخلود؛ لأن من أكل منها يكون في زعمه الكاذب خالدًا لا يموت ولا يزول، وكذلك يكون له في زعمه ملك لا يبلى أي لا يفنى ولا ينقطع. وقد قدمنا أن قوله هنا: ﴿ وَمُلْكِ لَا يَبلَى أَي لا يفنى ولا ينقطع. وقد قدمنا أن قوله هنا: ﴿ وَمُلْكِ لَا يَبلَى أَي ﴾ يدل لمعنى قراءة من قرأ (إلا أن تكونا مَلِكَيْن) بكسر اللام. وقوله: ﴿ أَوْ تَكُونا مِنَ الْخُلِدِينَ ﴿ ﴾ هو معنى قوله في «طه»: ﴿ هَلَ أَدُلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلْخُلْدِ ﴾.

والحاصل: أن إبليس لعنه الله كان من جملة ما وسوس به إلى آدم وحواء: أنهما إن أكلا من الشجرة التي نهاهما الله عنها نالا الخلود والملك، وصارا ملكين، وحلف لهما أنه ناصح لهما في ذلك، يريد لهما الخلود والبقاء والملك فدلاهما بغرور. وفي القصة: أن آدم لما سمعه يحلف بالله اعتقد من شدة تعظيمه لله أنه لا يمكن أن يحلف به أحد على الكذب، فأنساه ذلك العهد بالنهي عن الشجرة.

#### تنبيه

في هذه الآية الكريمة سؤال معروف، وهو أن يقال: كيف عدى فعل الوسوسة في «طه» بإلى في قوله: ﴿ فَوَسَّوَسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَنُ ﴾ مع أنه عداه في «الأعراف» باللام في قوله: ﴿ فَوَسَّوسَ لَهُمَا الشَّيْطَنُ ﴾. وللعلماء عن هذا السؤال أجوبة.

أحدها: أن حروف الجر يخُلُف بعضها بعضاً؛ فاللام تأتي بمعنى إلى كعكس ذلك.

قال الجوهري في صحاحه: وقوله تعالى: ﴿ فَوَسُوسَ لَمُمَا الشَّيَطُنُ ﴾ يريد إليهما، ولكن العرب توصل بهذه الحروف كلها الفعل اهد. وتبعه ابن منظور في اللسان. ومن الأجوبة عن ذلك: إرادة التضمين، قال الزمخشري في تفسير / هذه الآية: فإن قلت ٥٣٠ كيف عدى ﴿ فَوَسُّوسَ لَهُمَا ٱلشَّيَطَنُ ﴾ كيف عدى ﴿ فَوَسُّوسَ لَهُمَا ٱلشَّيَطَنُ ﴾ وأخرى بإلى ؟ قلت: وسوس الشيطان كولُولة الثكلَى، ووعْوَعة الذئب، ووَقُوقة الدجاجة، في أنها حكايات للأصوات، وحكمها حكم صوَّت وأجْرَس ؛ ومنه وسوس المبرسم وهو موسوس بالكسر والفتح لحن. وأنشد ابن الأعرابي:

أَجْرِس لها يا ابن أبي كباش فما لها الليلة من إنفاش غير السُّرى وسائق نجّاش

ومعنى ﴿ فَوَسُّوسَ إِلَيْهِ ﴾ أنهى إليه الوسوسة؛ كقوله:

حدث إليه وأسر إليه. اهد منه. وهذا الذي أشرنا إليه هو معنى الخلاف المشهور بين البصريين والكوفيين في تعاقب حروف الجر؛ وإتيان بعضها مكان بعض هل هو بالنظر إلى التضمين، أو لأن الحروف يأتي بعضها بمعنى بعض؟ وسنذكر مثالاً واحدًا من ذلك يتضح به المقصود؛ فقوله تعالى مثلاً: ﴿ وَنَصَرْنَهُ مِنَ الْقَوْمِ اللَّذِينَ كُذَّبُوا يَعْنَيناً ﴾ الآية، على القول بالتضمين. فالحرف الذي هو «من» وارد في معناه، لكن «نصر» هنا مضمنة معنى الإنجاء والتخليص، أي أنجيناه وخلصناه من الذين كذبوا بآياتنا. والإنجاء مثلاً يتعدى بمن. وعلى القول الثاني ف «نصر» وارد في معناه، لكن «من» بمنى على، أي نصرناه على القوم الذين كذبوا الآية، وهكذا في بمعنى على، أي نصرناه على القوم الذين كذبوا الآية، وهكذا في بمعنى على، أي نصرناه على القوم الذين كذبوا الآية، وهكذا في بمعنى ما يشاكله.

وقد قدمنا في سورة «الكهف» أن اختلاف العلماء في تعيين الشجرة التي نهى الله آدم عن الأكل منها اختلاف لا طائل تحته، لعدم الدليل على تعيينها، وعدم الفائدة في معرفة عينها. وبعضهم يقول: هي السنبلة. وبعضهم يقول: هي شجرة الكرم. وبعضهم يقول: هي شجرة الكرم.

\* قوله تعالى: ﴿ فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ لَمُنَمَا سَوْءَ ثُهُمَا وَطَفِقَا يَغْصِفَانِ ٥٣١ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةَ ﴾ / .

الفاء في قوله: ﴿ فَأَكَلَا ﴾ تدل على أن سبب أكلهما هو وسوسة الشيطان المذكورة قبله في قوله: ﴿ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَنُ ﴾ أي فأكلا منها بسبب تلك الوسوسة. وكذلك الفاء في قوله: ﴿ فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْءَ ثُهُمَا ﴾ تدل على أن سبب ذلك هو أكلهما

من الشجرة المذكورة، فكانت وسوسة الشيطان سببًا للأكل من تلك الشجرة. وكان الأكل منها سببًا لبدو سوءاتهما. وقد تقرر في الأصول في مسلك (الإيماء والتنبيه): أن الفاء تدل على التعليل كقولهم: سها فسجد، أي لعِلّة سهوه. وسرق فقطعت يده، أي لعِلّة سرقته، كما قدمناه مرارًا. وكذلك قوله هنا: ﴿ فَوَسُّوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطُنُ قَالَ يَتَكَادَمُ هَلَ أَدُلُكُ عَلَى شَجَرَةِ النَّلَدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَى ﴿ فَوَسُّوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطُنُ قَالَ يَتَكَادَمُ هَلَ أَدُلُكُ عَلَى شَجَرَةِ النَّلَدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَى ﴿ فَوَسُوسَ فَلَا اللَّهِ اللَّهُ عَنها اللَّهُ عَنها من أن وسوسة الشيطان هي سبب ما وقع من آدم وحواء؛ جاء مَا من أن وسوسة الشيطان هي سبب ما وقع من آدم وحواء؛ جاء مَا أَخْرَجُهُمَا ومَنّا كَانا فِيهُ فَصرح بأن الشيطان هو الذي أزلهما. وفي القراءة الأخرى «فأزالهما» وأنه هو الذي أخرجهما مما كانا فيه، أي القراءة الأخرى «فأزالهما» وأنه هو الذي أخرجهما مما كانا فيه، أي من نعيم الجنة، وقوله تعالى: ﴿ يَنَبَيْ عَادَمَ لَا يَقْبِنُكُمُ الشَيْطُنُ كُمَا الشَيْطُنُ كُمَا الشَيْطُنُ كُمَا الْقَيْعَانُ كُمَا اللَّهُ اللَّهُ عَن الْجَابِ الله ، وقوله : ﴿فَدَلَنَهُمَا بِمُؤُورٌ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وما ذكره جل وعلا في آية «طه» هذه من ترتب بدو سوءاتهما على أكلهما من تلك الشجرة؛ أوضحه في غير هذا الموضع، كقوله في «الأعراف»: ﴿ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتَ لَمُمَا سَوْءَ ثَهُمَا ﴾، وقوله فيها. أيضًا: ﴿ كُمَّا أَخْرَجَ أَبُويَكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَاسَوْءَ بَهِمَأَ ﴾.

وقد دلت الآيات المذكورة على أن آدم وحواء كانا في ستر من الله يستر به سوءاتهما، وأنهما لما أكلا من الشجرة التي نهاهما ربهما عنهما انكشف ذلك الستر بسبب تلك الزلة، فبدت سوءاتهما

أي عوراتهما. وسميت العورة سوءة لأن انكشافها يسوء صاحبها، وصارا يحاولان ستر العورة بورق شجر الجنة، كما قال هنا: ﴿ وَطَفِقَا يَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ / ٱلْجَنَّةَ ﴾، وقال في «الأعراف»: ﴿ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَ تُهُمَّا وَطَفِقًا يَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلجُنَّةُ ﴾ الآية.

٥٣٢

وقوله: ﴿ وَطَفِقًا ﴾ أي شرعا؛ فهي من أفعال الشروع، ولا يكون خبر أفعال الشروع إلا فعلاً مضارعًا غير مقترن بـ «أن» وإلى ذلك أشار في الخلاصة بقوله:

... ... ... وترك أن مع ذي الشروع وجبا

كأنشأ السائق يحدو وطفق كذا جعلت وأخذت وعلق

فمعنى قوله: ﴿ وَطَنِقا يَخْصِفَانِ ﴾ أي شرعا يلزقان عليهما من ورق الجنة بعضه ببعض ليسترا به عوراتهما. والعرب تقول: خصف النعل يخصفها: إذا خرزها؛ وخصف الورق على بدنه: إذا ألزقها وأطبقها عليه ورقة ورقة. وكثير من المفسرين يقولون: إن ورق الجنة التي طفق آدم وحواء يخصفان عليهما منه إنه ورق التين. والله تعالى أعلم.

واعلم أن الستر الذي كان على آدم وحواء، وانكشف عنهما لما ذاقا الشجرة اختلف العلماء في تعيينه؛ فقالت جماعة من أهل العلم: كان عليهما لباس من جنس الظفر؛ فلما أكلا من الشجرة أزاله الله عنهما إلا ما أبقى منه على رءوس الأصابع. وقال بعض أهل العلم: كان لباسهما نورًا يستر الله به سوءاتهما. وقيل: لباس من ياقوت، إلى غير ذلك من الأقوال. وهو من الاختلاف الذي

لا طائل تحته، ولا دليل على الواقع فيه كما قدمنا كثيرًا من أمثلة ذلك في سورة «الكهف». وغاية ما دل عليه القرآن: أنهما كان عليهما لباس يسترهما الله به؛ فلما أكلا من الشجرة نزع عنهما فبدت لهما سوءاتهما. ويمكن أن يكون اللباس المذكور الظفر أو النور، أو لباس التقوى، أو غير ذلك من الأقوال المذكورة فيه.

وأسند جلا وعلا إبداء ما وورى عنهما من سوءاتهما إلى الشيطان قوله: ﴿ لِيُبْدِى لَمُمَّا مَا وُرِي عَنْهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا ﴾ كما أسند له نزع اللباس عنهما في قوله تعالى: ﴿ كُمَّا آخُرَجَ أَبُوَّيْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنَّهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوَّءَتِهِماً ﴾ / لأنه هو المتسبب في ذلك ٣٣٥ بوسوسته وتزيينه كما قدمناه قريبًا. وفي هذه الآية الكريمة سؤال معروف، وهو أن يقال: كيف جعل سبب الزلة في هذه الآية وهو وسوسة الشيطان مختصًا بآدم دون حواء قوله: ﴿ فُوسَوَسِ إِلَيْهِ ٱلشَّيْطُنُ ﴾ مع أنه ذكر أن تلك الوسوسة سببت الزلة لهما معًا كما أو ضحناه .

والجواب ظاهر، وهو أنه بين في «الأعراف» أنه وسوس لحواء أيضًا مع آدم في القصة بعينها في قوله: ﴿ فُوسُوسَ لَمُمَا اَلشَّيْطُانُ ﴾ فبينت آية «الأعراف» مالم تبينه آية «طه» كما ترى، والعلم عند الله تعالى.

## مسألة

أخذ بعض أهل العلم من هذه الآية الكريمة: وجوب ستر العورة؛ لأن قوله: ﴿ وَطَفِقًا يَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةِ ﴾ يدل على قبح انكشاف العورة، وأنه ينبغي بذل الجهد في سترها. قال

القرطبي رحمه الله في تفسيره في سورة «الأعراف» مانصه: وفي الآية دليل على قبح كشف العورة، وأن الله أوجب عليهما الستر، ولذلك ابتدرا إلى سترها، ولا يمتنع أن يؤمرا بذلك في الجنة كما قيل لهما: ﴿ وَلَا نَقْرَبًا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾. وقد حكى صاحب البيان عن الشافعي: أن من لم يجد ما يستر به عورته إلا ورق الشجر لزمه أن يستر بذلك؛ لأنه سترة ظاهرة عليه التستر بها كما فعل آدم في الجنة. والله أعلم. انتهى كلام القرطبي.

ووجوب ستر العورة في الصلاة مجمع عليه بين المسلمين. وقد دلت عليه نصوص من الكتاب والسنة، كقوله تعالى: ﴿ فَيَبَنِيَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ الآية، وكبعثه ﷺ من ينادي عام حج أبي بكر بالناس عام تسع: «ألا يحج بعد هذا العام مشرك، وألا يطوف بالبيت عريان». وكذلك لا خلاف بين العلماء في منع كشف العورة أمام الناس. وسيأتي بعض ما يتعلق بهذا إن شاء الله في سورة «النور».

فإن قيل: لم جمع السوءات في قوله: ﴿ سَوْءَ تُهُمَا ﴾ مع أنهما سوأتان فقط؟ فالجواب من ثلاثة أوجه /:

الوجه الأول: أن آدم وحواء كل واحد منهما له سوءتان: القبل والدبر، فهي أربع، فكل منهما يرى قبل نفسه وقبل الآخر، وعلى هذا فلا إشكال في الجمع.

الوجه الثاني: أن المثنى إذا أضيف إليه شيئان هما جزاءه جاز في ذلك المضاف الذي هو شيئان الجمع والتثنية، والإفراد، وأفصحها الجمع، فالإفراد، فالتثنية على الأصح، سواء كانت

٤ ٣ ٥

الإضافة لفظًا أو معنى. ومثال اللفظ: شربت رءوس الكبشين أو رأسهما، أو رأسيهما. ومثال المعنى: قطعت من الكبشين الرءوس، أو الرأس، أو الرأسين. فإن فرق المثنى المضاف إليه فالمختار في المضاف الإفراد، نحو: على لسان داود وعيسى ابن مريم. ومثال جمع المثنى المضاف المذكور الذي هو الأفصح قوله تعالى: ﴿ فَقَدَ صَعَنَ قُلُوبُكُما كُم وقوله تعالى: ﴿ وَالسَارِقُ وَالسَارِقَةُ فَاقَطَعُوا المُداعِر:

حمامة بطن الواديين ترتّمي سقاك من الغر الغوادي مطيرها ومثال التثنية قول الراجز:

ومهمهين قذفين مرتين ظهراهما مثل ظهور الترسين

والضمائر الراجعة إلى المضاف المذكور المجموع لفظًا وهو مثنى معنًى، يجوز فيها الجمع نظرًا إلى اللفظ، والتثنية نظرًا إلى المعنى، فمن الأول قوله:

خليلي لا تهلك نفوسكما أسى فإن لها فيما به دهيت أسى ومن الثاني قوله:

قلوبكما يغشاهما الأمن عادة إذا منكما الأبطال يغشاهم الذعر

الوجه الثالث: ما ذهب إليه مالك بن أنس من أن أقل الجمع اثنان. قال في مراقى السعود:

أقل معنى الجمع في المشتهر الاثنان في رأي الإمام الحِمْيري وأما إن كان الاثنان المضافان منفصلين عن المثنى المضاف

إليه، أي كانا غير جزءيه؛ فالقياس الجمع وفاقًا للفراء، كقولك: ما أخرجكما من بيوتكما، / وإذا أويتما إلى مضاجعكما، وضرباه بأسيافهما، وسألتا عن إنفاقهما على أزواجهما، ونحو ذلك.

٥٣٥

\* قوله تعالى: ﴿ وَعَصَيَّ ءَادُمُ رَبُّهُ فَعُوكَ ١٠٠٠ \*.

المعصية خلاف للطاعة، فقوله: ﴿ وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبُّهُ ﴾ أي: لم يطعه في اجتناب ما نهاه عنه من قربان تلك الشجرة.

وقوله: ﴿فَغُوكُا ﴿إِنَّ﴾ الغي: الضلال، وهو الذهاب عن طريق الصواب. فمعنى الآية: لم يطع آدم ربه فأخطأ طريق الصواب بسبب عدم الطاعة. وهذا العصيان والغي بين الله جل وعلا في غير موضع من كتابه أن المراد به: أن الله أباح له أن يأكل هو وامرأته من الجنة رغدًا حيث شاءا، ونهاهما أن يقربا شجرة معينة من شجرها؛ فلم يزل الشيطان يوسوس لهما ويحلف لهما بالله إنه لهما لناصح، وإنهما إن أكلا منها نالا الخلود والملك الذي لا يبلى. فخدعهما بذلك كما نص الله على ذلك في قوله: ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّ لَكُمُا لِغُرُورٍ ﴾ فأكلا منها، وكان بعض أهل العلم يقول: من خادعنا بالله خدعنا؛ وهو مروي عن عمر، وفي حديث أبي هريرة عند أبي داود والترمذي والحاكم: «المؤمن غر كريم، والفاجر خب لئيم». وأنشد لذلك نفطويه:

إن الكريم إذا تشاء حدعتَه وترى اللئيم مجرِّبًا لا يُخْدَع

فآدم عليه الصلاة والسلام ما صدرت منه الزلة إلا بسبب غرور إبليس له. وقد قدمنا قول بعض أهل العلم: إن آدم من شدة

تعظيمه لله اعتقد أنه لا يمكن أن يحلف به أحد وهو كاذب فأنساه حلف إبليس بالله العهد بالنهي عن الشجرة. وقول بعض أهل العلم: إن معنى قوله: ﴿فَغَوَىٰ الله أَي: فسد عليه عيشه بنزوله إلى الدنيا.

قالوا: والغي: الفساد، خلاف الظاهر، وإن حكاه النقاش واختاره القشيري واستحسنه القرطبي. وكذلك قول من قال: ﴿فَغُوكَ ﴿ أَيَ: بشم من كثرة الأكل. والبشم: التخمة، فهو قول باطل. وقال فيه الزمخشري في الكشاف: وهذا وإن صح على لغة من يقلب الياء المكسورة ما قبلها / ألفًا فيقول في فَنِي وبَقِي: فنا وبقا، وهم بنو طيء. تفسير خبيث، اهم منه. وما أشار إليه الزمخشري من لغة طيىء معروف؟ فهم يقولون للجارية: جاراة، وللناصية: ناصاة، ويقولون في بقي: بقى، كرمى. ومن هذه اللغة قول الشاعر:

لعمرك لا أخشى التصعلك ما بقى على الأرض قيسيٌّ يسوق الأباعرا

وهذه اللغة التي ذكرها الزمخشري لا حاجة لها في التفسير الباطل المذكور؛ لأن العرب تقول: غوى الفصيل كرضى وكرمى: إذا بشم من اللبن.

وقوله تعالى في هذه الآية: ﴿وَعَصَى عَادَمُ ﴾ يدل على أن معنى ﴿فَغُوكُ ﴿إِنَ ﴾ ضل عن طريق الصواب كما ذكرنا. وقد قدمنا أن هذه الآية الكريمة وأمثالها في القرآن هي حجة من قال بأن الأنبياء غير معصومين من الصغائر. وعصمة الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم مبحث أصولي لعلماء الأصول فيه كلام كثير واختلاف معروف،

وسنذكر هنا طرفًا من كلام أهل الأصول في ذلك. قال ابن الحاجب في مختصره في الأصول:

## مسألة

الأكثر على أنه لا يمتنع عقلاً على الأنبياء معصية. وخالف الروافض، وخالف المعتزلة إلا في الصغائر؛ ومعتمدهم التقبيح العقلي. والإجماع على عصمتهم بعد الرسالة من تعمد الكذب في الأحكام؛ لدلالة المعجزة على الصدق. وجوزه القاضي غلطًا وقال: دلت على الصدق اعتقادًا. وأما غيره من المعاصي فالإجماع على عصمتهم من الكبائر والصغائر الخسيسة. والأكثر على جواز غيرهما. اه منه بلفظه.

وحاصل كلامه: عصمتهم من الكبائر، ومن صغائر الخسة دون غيرها من الصغائر. وقال العلامة العلوي الشنقيطي في نشر البنود شرح مراقي السعود في الكلام على قوله:

والأنبياء عصموا مما نهوا عنه ولم يكن لهم تفكه بجائز بل ذاك للتشريع أو نية الزلفى من الرفيع

ما نصه: فقد أجمع أهل الملل والشرائع كلها على وجوب عصمتهم من تعمد الكذب فيما دل المعجز القاطع على صدقهم فيه؛ كدعوى الرسالة، / وما يبلغونه عن الله تعالى الخلائق. وصدور الكذب عنهم فيما ذكر سهوا أو نسيانًا منعه الأكثرون. وما سوى الكذب في التبليغ؛ فإن كان كفرًا فقد أجمعت الأمة على عصمتهم منه قبل النبوة وبعدها، وإن كان غيره فالجمهور على

عصمتهم من الكبائر عمدًا. ومخالف الجمهور الحشوية.

واختلف أهل الحق: هل المانع لوقوع الكبائر منهم عمدًا العقل أو السمع؟ وأما المعتزلة فالعقل، وإن كان سهوًا فالمختار العصمة منها. وأما الصغائر عمدًا أو سهوًا؛ فقد جوزها الجمهور عقلًا؛ لكنها لا تقع منهم غير صغائر الخسة فلا يجوز وقوعها منهم لا عمدًا ولا سهوًا. انتهى منه.

وحاصل كلامه: عصمتهم من الكذب فيما يبلغونه عن الله ومن الكفر والكبائر وصغائر الخسة، وأن الجمهور على جواز وقوع الصغائر الأخرى منهم عقلاً؛ غير أن ذلك لم يقع فعلاً. وقال أبو حيان في البحر في سورة «البقرة»: وفي المنتخب للإمام أبي عبدالله محمد بن أبي الفضل المرسى ما ملخصه: منعت الأمة وقوع الكفر من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، إلا الفضيلية من الخوارج قالوا: وقد وقع منهم ذنوب، والذنب عندهم كفر. وأجاز الإمامية إظهار الكفر منهم على سبيل التقية. واجتمعت الأمة على عصمتهم من الكذب والتحريف فيما يتعلق بالتبليغ، فلا يجوز عمدًا ولا سهوًا. ومن الناس من جوز ذلك سهوًا. وأجمعوا على امتناع خطئهم في الفتيا عمدًا. واختلفوا في السهو. وأما أفعالهم فقالت الحشوية: يجوز وقوع الكبائر منهم على جهة العمد. وقال أكثر المعتزلة: بجواز الصغائر عمدًا إلا في القول كالكذب. وقال الجبائى: يمتنعان عليهم إلا على جهة التأويل. وقيل: يمتنعان عليهم إلا على جهة السهو والخطأ، وهم مأخوذون بذلك وإن كان موضوعًا عن أمتهم. وقالت الرافضة: يمتنع ذلك على كل جهة. واختلف في وقت العصمة؛ فقالت الرافضة: من وقت مولدهم. وقال كثير من المعتزلة: من وقت النبوة. والمختار عندنا أنه لم يصدر عنهم ذنب حالة النبوة البتة لا للكبيرة ولا الصغيرة؛ لأنهم لو صدر عنهم الذنب لكانوا أقل درجة من عصاة الأمة لعظيم شرفهم وذلك محال، ولئلا يكونوا / غير مقبولي الشهادة، ولئلا يجب زجرهم وإيذاؤهم، ولئلا يقتدى بهم في ذلك، ولئلا يكونوا مستحقين للعقاب، ولئلا يفعلوا ضد ما أمروا به لأنهم مصطفون، ولأن إبليس استثناهم في الإغواء. انتهى ما لخصناه من المنتخب، والقول في الدلائل لهذه المذاهب. وفي إبطال ما ينبغي إبطاله منها مذكور في كتب أصول الدين. انتهى كلام أبي حيان.

وحاصل كلام الأصوليين في هذه المسألة: عصمتهم من الكفر وفي كل ما يتعلق بالتبليغ، ومن الكبائر وصغائر الخسة كسرقة لقمة وتطفيف حبة. وأن أكثر أهل الأصول على جواز وقوع للصغائر غير صغائر الخسة منهم. ولكن جماعة كثيرة من متأخري الأصوليين اختاروا أن ذلك وإن جاز عقلاً لم يقع فعلاً، وقالوا: إن ما جاء في الكتاب والسنة من ذلك إنما فعلوه بتأويل أو نسيانًا أو سهوًا، أو نحو ذلك.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: الذي يظهر لنا أنه الصواب في هذه المسألة: أن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم لم يقع منهم ما يزرى بمراتبهم العلية، ومناصبهم السامية. ولا يستوجب خطأ منهم ولا نقصًا فيهم صلوات الله وسلامه عليهم، ولو فرضنا أنه وقع منهم بعض الذنوب إلا أنهم يتداركون ما وقع منهم بالتوبة، والإخلاص، وصدق الإنابة إلى الله حتى ينالوا بذلك

أعلى الدرجات، فتكون بذلك درجاتهم أعلى من درجة من لم يرتكب شيئًا من ذلك. ومما يوضح هذا قوله تعالى: ﴿وَعَصَى ءَادَمُ رَبَّهُ فَغَوَىٰ إِنَى ثُمَّ ٱجْنَبَهُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ إِنْ ﴾. فانظر أي أثر يبقى للعصيان والغي بعد توبة الله عليه، واجتبائه أي: اصطفائه إياه، وهدايته له، ولاشك أن بعض الزلات ينال صاحبها بالتوبة منها درجة أعلى من درجته قبل ارتكاب تلك الزلة. والعلم عند الله تعالى.

# \* قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱجْنَبُهُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴿ رَبُّكُ ﴿ .

الاجتباء: الاصطفاء والاختيار؛ أي: ثم بعدما صدر من آدم بمهلة اصطفاه ربه واختاره فتاب عليه وهداه إلى ما يرضيه. ولم يبين هنا السبب لذلك، ولكنه بين في غير هذا الموضع أنه تلقى من ربه كلمات فكانت سبب توبة ربه / عليه، وذلك في قوله: ﴿فَنَلَقَى عَادَمُ مِن رَبِهِ كَلِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ أي بسبب تلك الكلمات كما تدل عليه الفاء. وقد قدمنا في سورة «البقرة»: أن الكلمات المذكورة هي المذكورة في سورة «الأعراف» في قوله تعالى: ﴿قَالاَرَبّنَاظَامَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنَا وَرَحَمْنَا لَنَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَحِير ما يفسر به القرآن القرآن.

# \* قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَ كَاجَمِيعًا َّبَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوًّ ۗ .

الظاهر أن ألف الاثنين في قوله: ﴿ أَهْبِطًا ﴾ راجعة إلى آدم وحواء المذكورين في قوله: ﴿ فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ لَمُكُمَا سَوْءَ لَهُمُا ﴾ الآية، خلافًا لمن زعم أنها راجعة إلى إبليس وآدم، وأمره إياهما بالهبوط من الجنة المذكور في آية «طه» هذه جاء مبينًا في غير هذا

الموضع؛ كقوله في سورة «البقرة»: ﴿ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوَّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرُّ وَمَتَعُم إِلَى حِينٍ ﴿ فَهِ اللَّهِ فَيِهَا أَيْضًا: ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِينَنَكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ﴾، وقوله في «الأعراف»: ﴿ قَالَ ٱهْبِطُواْ بِعَضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَعُ إِلَىٰ حِينِ ﴿ ﴾.

وفي هذه الآيات سؤال معروف، وهو أن يقال: كيف جيء بصيغة الجمع في قوله: ﴿ أَهْبِطُوا ﴾ في «البقرة» و «الأعراف» وبصيغة التثنية في «طه» في قوله: ﴿ أَهْبِطًا ﴾ مع أنه أتبع صيغة التثنية في «طه» بصيغة الجمع في قوله: ﴿ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّتِي هُدًى ﴾؟ وأظهر الأجوبة عندي عن ذلك: أن التثنية باعتبار آدم وحواء فقط، والجمع باعتبارهما مع ذريتهما. خلافًا لمن زعم أن التثنية باعتبار آدم وإبليس، والجمع باعتبار ذريتهما معهما، وخلافًا لمن زعم أن المن زعم أن الحبية ووواء فقط، والدليل على أن الحية ليست مراد به آدم وحواء وإبليس والحية. والدليل على أن الحية ليست مراده في ذلك هو أنها لا تدخل في قوله: ﴿ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّتِي هُدَى ﴾ لأنها غير مكلفة.

واعلم أن المفسرين يذكرون قصة الحية، وأنها كانت ذات قوائم أربع كالبختية من أحسن دابة خلقها الله، وأن إبليس دخل في فمها فأدخلته / الجنة، فوسوس لآدم وحواء بعد أن عرض نفسه على كثير من الدواب فلم يدخله إلا الحية؛ فأهبط هو إلى الأرض ولُعِنت هي ورديّت قوائمها في جوفها، وجعلت العداوة بينها وبين بني آدم، ولذلك أمروا بقتلها. وبهذه المناسبة ذكر القرطبي رحمه الله في تفسيره في سورة «البقرة» جملاً من أحكام

قتل الحيات؛ فذكر عن ساكنة بنت الجعد أنها روت عن سراء بنت نبهان الغَنوية أنها سمعت النبي على يأمر بقتل الحيات صغيرها وكبيرها، وأسودها وأبيضها، ويرغب في ذلك. ثم ذكر عن ابن جريج عن عمرو بن دينار عن أبي عبيدة بن عبدالله بن مسعود حديثًا فيه: أن النبي ﷺ أمر أصحابه بقتل حية فسبقتهم إلى جحرها؟ فأمرهم أن يضرموا عليها نارًا. وذكر عن علماء المالكية أنهم خصصوا بذلك النهي عن الإحراق بالنار، وعن أن يعذب أحد بعذاب الله. ثم ذكر عن إبراهيم النخعي: أنه كره أن تُحرق العقرب بالنار، وقال: هو مُثْلَة. وأجاب عن ذلك بأنه يحتمل أنه لم يبلغه الخبر المذكور. ثم ذكر حديث عبدالله بن مسعود الثابت في الصحيحين قال: كنا مع النبي ﷺ في غار، وقد أنزلت عليه ﴿ وَٱلْمُرْسَلَتِ عُرَّهَا ﴾ فنحن نأخذها من فيه رطبة، إذ خرجت علينا حية فقال: «اقتلوها»، فابتدرناها لنقتلها، فسبقتنا. فقال رسول الله عَلِيْتُهُ: «وقاها الله شركم كما وقاكم شرها» فلم يُضرم نارًا، ولا احتال في قتلها، وأجاب هو عن ذلك: بأنه يحتمل أنه لم يجد نارًا في ذلك الوقت، أو لم يكن الجحر بهيئة ينتفع بالنار هناك، مع ضرر الدخان وعدم وصوله إلى الحية. ثم ذكر أن الأمر بقتل الحيات من الإرشاد إلى دفع المضرة المَخُوْفة من الحيات، ثم ذكر أن الأمر بقتل الحيات عام في جميع أنواعها إن كانت غير حيات البيوت، ثم ذكر فيما خرجه أبو داود من حديث عبدالله بن مسعود: "اقتلوا الحيات كلهن، فمن خاف ثأرهن فليس مني». ثم ذكر أن حيات البيوت لا تقتل حتى تؤذن ثلاثة أيام؛ لحديث: «إن بالمدينة جنّا قد أسلموا، فإذا رأيتم منهم شيئًا فآذِنوه ثلاثة أيام» ثم ذكر أن بعض

0 8 1

العلماء خص ذلك بالمدينة دون غيرها؛ لحديث: / "إن بالمدينة جنًا قد أسلموا". قالوا: ولا نعلم هل أسلم من جن غير المدينة أحد أو لا؛ قاله ابن نافع. ثم ذكر عن مالك النهي عن قتل جنان البيوت في جميع البلاد. ثم قال: وهو الصحيح؛ لأن الله عز وجل قال: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ الآية. وفي قال: ﴿ وَإِذْ صَرَفْناً إِلَيْكَ نَفُرًا مِنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلقُرْءَانَ ﴾ الآية. وفي صحيح مسلم عن عبدالله بن مسعود عن النبي على قال: "أتاني داعي الجن فذهبت معهم فقرأت عليهم القرآن"، وفيه: وسألوه الزاد وكانوا من جن الجزيرة. وسيأتي بكماله في سورة "الجن" إن شاء الله تعالى. وإذا ثبت هذا فلا يقتل شيء منها حتى يحرج عليه وينذر؛ على ما يأتي بيانه إن شاء الله.

ثم قال: روى الأئمة عن أبي السائب مولى هشام بن زُهرة: أنه دخل على أبي سعيد الخدري في بيته، قال: فوجدته يصلي فجلست أنتظره حتى يقضي صلاته، فسمعت تحريكًا في عراجين ناحية البيت، فالتفت فإذا حية، فوثبت لأقتلها، فأشار إلي أن أجلس فجلست، فلما انصرف أشار إلى بيت في الدار فقال: أترى هذا البيت؟ فقلت: نعم. قال: كان فيه فتى منا حديث عهد بعرس، قال: فخرجنا مع رسول الله على الخندق، فكان ذلك الفتى يستأذن رسول الله والله النهار فيرجع إلى أهله، فاستأذنه يومًا فقال له رسول الله والله النهار فيرجع إلى أهله، فاستأذنه يومًا فقال له رسول الله والله الله المناه المناه المناه عليك قريظة»، فأخذ الرجلُ سلاحه ثم رجع، فإذا امرأته بين البابين قائمة، فأهوى إليها بالرمح ليطعنها به وأصابته غيرة، فقالت البابين قائمة، فأهوى إليها بالرمح ليطعنها به وأصابته غيرة، فقالت أخرجني، فدخل فإذا بحية عظيمة منطوية على الفراش، فأهوى

إليها بالرمح فانتظمها به، ثم خرج فركزه في الدار فاضطربت عليه، فما يُدْرَى أيهما كان أسرع موتًا الحية أم الفتى. قال: فجئنا إلى رسول الله ﷺ فذكرنا ذلك له، وقلنا: ادع الله يحيه لنا، فقال: «استغفروا لأخيكم» ثم قال: «إن بالمدينة جنَّا قد أسلموا، فإذا رأيتم منهم شيئًا فآذنوه ثلاثة أيام، فإن بدا لكم بعد ذلك فاقتلوه فإنما هو شيطان». وفي طريق / أخرى فقال رسول الله ﷺ: «إن لهذه البيوت عوامر، فإذا رأيتم شيئًا منها فحرِّجوا عليها ثلاثًا، فإن ذهب وإلا فاقتلوه فإنه كافر» وقال لهم: «اذهبوا فادفنوا صاحبكم». ثم قال: قال علماؤنا رحمة الله عليهم: لا يفهم من هذا الحديث أن هذا الجان الذي قتله الفتى كان مسلمًا، وأن الجن قتلته به قصاصًا؛ لأنه لو سلم أن القصاص مشروع بيننا وبين الجن لكان إنما يكون في العمد المحض، وهذا الفتي لم يقصد ولم يتعمد قتل نفس مسلمة إذ لم يكن عنده علم من ذلك، وإنما قصد إلى قتل ما سُوِّغ قتل نوعه شرعًا، فهذا قتل خطأ ولا قصاص فيه. فالأولى أن يقال: إن كفار الجن أو فسقتهم قتلوا الفتى بصاحبهم عَدْوًا وانتقامًا. وقد قتلت سعد بن عبادة رضي الله عنه، وذلك أنه وجد ميتًا في مغتسله وقد اخضر جسده، ولم يشعروا بموته حتى سمعوا قائلًا يقول ولا يرون أحدًا:

قد قتلنا سيِّدَ الخز رج سعد بن عبادَه ورمينا سيِّدَ الخز ورمينا من أخْطِ فوادَه

وإنما قال النبي ﷺ: «إن بالمدينة جنًا قد أسلموا» ليبين طريقًا يحصل به التحرز من قتل المسلم منهم، ويتسلط به على قتل

الكافر منهم. وروي من وجوه: أن عائشة زوج النبي على قتلت مسلمًا. جانًا؛ فأُرِيت في المنام أن قائلًا يقول لها: لقد قتلت مسلمًا فقالت: لو كان مسلمًا لم يدخل على أزواج النبي على قال: ما دخل عليك إلا وعليك ثيابك؛ فأصبحت فأمرت باثني عشر ألف درهم فجعلت في سبيل الله. وفي رواية: ما دخل عليك إلا وأنت مستترة؛ فتصدقت وأعتقت رقابًا. وقال الربيع بن بدر: الجان من الحيات التي نهى النبي على عن قتلها: هي التي تمشي ولا تلتوى. وعن علقمة نحوه.

ثم ذكر صفة إنذار حيات البيوت فقال: قال مالك: أحب الي أن يُنذروا ثلاثة أيام. وقاله عيسى بن دينار، وإن ظهر في اليوم مرارًا، ولا يُقتصر على إنذاره ثلاث مرار في يوم واحد حتى يكون في ثلاثة أيام. وقيل: يكفي ثلاث مرار؛ لقوله صلى الله / عليه وسلم: «فليؤذنه ثلائًا»، وقوله: «حَرِّجوا عليه ثلاثًا»، ولأن ثلاثًا للعدد المؤنث، فظهر أن المراد ثلاث مرات. وقول مالك أولى لقوله عليه: «ثلاثة أيام» وهو نص صحيح مقيد لتلك المطلقات، ويحمل ثلاثًا على إرادة ليالي الأيام الثلاث، فغلب الليلة على عادة العرب في باب التاريخ، فإنها تغلب فيها التأنيث. قال مالك: ويكفي في الإنذار أن يقول: أحرج عليك بالله واليوم الآخر ألا تبدو لنا ولا تؤذونا. وذكر ثابت البناني، عن عبدالرحمن ابن أبي ليلى أنه ذكر عنده حيات البيوت فقال: إذا رأيتم منها شيئًا السلام، وأنشدكم بالعهد الذي أخذ عليكم نوح عليه السلام، وأنشدكم بالعهد الذي أخذ عليكم سليمان عليه السلام، فإذا رأيتم منهن شيئًا بعد فاقتلوه. ثم قال: وقد حكى ابن حبيب فإذا رأيتم منهن شيئًا بعد فاقتلوه. ثم قال: وقد حكى ابن حبيب

عن النبي على أنه يقول: «أنشدكن بالعهد الذي أخذ عليكن سليمان عليه السلام ألا تؤذونا ولا تظهرن علينا» انتهى كلام القرطبي ملخصًا قريبًا من لفظه.

قال مقيده عفا الله عنه وغفر له: التحقيق في هذه المسألة: أن مالم يكن من الحيات في البيوت فإنه يقتل كالحيات التي توجد في الفيافي، وأن حيات البيوت لا تقتل إلا بعد الإنذار. وأظهر القولين عندي عموم الإنذار في المدينة وغيرها، وأنه لابد من الإنذار ثلاثة أيام، ولا تكفي ثلاث مرات في يوم أو يومين؛ كما تقدمت أدلة ذلك في كلام القرطبي. وأن الأبتر وذا الطفيتين يقتلان في البيوت بلا إنذار؛ لما ثبت في بعض روايات مسلم بلفظ: فقال أبو لبابة: إنه قد نهى عنهن، يريد عوامر البيوت. وأمر بقتل الأبتر ذي الطفيتين. وفي رواية في صحيح البخاري عن أبي لبابة: «لا تقتلوا الجنان إلا كل أبتر ذي طفيتين، فإنه يسقط الولد، ويذهب البصر فاقتلوه».

والدليل على قتل الحيات وإنذار حيات البيوت ثابت في الصحيحين وغيرهما.

قال البخاري في صحيحه: حدثنا عبدالله بن محمد، حدثنا هشام بن يوسف / حدثنا معمر عن الزهري، عن سالم عن ابن عمر رضي الله عنهما: أنه سمع النبي على يخطب على المنبر يقول: «اقتلوا الحيات واقتلوا ذا الطفيتين والأبتر؛ فإنهما يطمسان البصر، ويستسقطان الحبل» قال عبدالله: فبينا أنا أطارد حية لأقتلها فناداني أبو لبابة: لا تقتلها. فقلت: إن رسول الله على قد أمر بقتل

الحيات، فقال: إنه نهى بعد ذلك عن ذوات البيوت، وهي العوامر. وقال عبدالرزاق عن معمر: فرآني أبو لبابة أو زيد بن الخطاب، وتابعه يونس وبن عينيه وإسحاق الكلبي والزبيدي، وقال صالح وابن أبي حفصة وابن مجمع عن الزهري عن سالم عن ابن عمر: فرآنى أبو لبابة وزيد بن الخطاب. اهم من صحيح البخاري رحمه الله تعالى. وقال مسلم ابن الحجاج رحمه الله في صحيحه: وحدثني عمرو بن محمد الناقد، حدثنا سفيان بن عيينة عن الزهري عن سالم عن أبيه عن النبي ﷺ: «اقتلوا الحيات وذا الطفيتين والأبتر، فإنهما يستسقطان الحبل ويلتمسان البصر» قال: فكان ابن عمر يقتل كل حية وجدها؛ فأبصره أبو لبابة بن عبد المنذر، أو زيد بن الخطاب وهو يطارد حية فقال: إنه قد نهى عن ذوات البيوت. ثم ذكره عن طرق متعددة. وفي كلها التصريح بالنهي عن قتل جنان البيوت \_ يعنى إلا بعد الإنذار ثلاثًا \_ وعن مالك رحمه الله: يقتل ما وجد منها بالمساجد. وقوله ﷺ في هذا الحديث: «وذا الطُّفْيتين» هو بضم الطاء المهملة وإسكان الفاء بعدها ياء. وأصل الطفية خوصة المقل وهو شجر الدوم. وقيل: المقل ثمر شجر الدوم. وجمعها طُفَى بضم ففتح على القياس. والمراد بالطفيتين في الحديث: خطان أبيضان. وقيل: أسودان على ظهر الحية المذكورة، يشبهان في صورتها خوص المقل المذكور. والأبتر: قصير الذنب من الحيات؛ وقال النضر بن شُمَيل: هو صنف من الحيات أزرق مقطوع الذنب، لا تنظر إليه حامل إلا ألقت ما في بطنها، وقال الداودي: هو الأفعى التي تكون قدر شبر أو أكثر قليلاً. وقوله في هذا الحديث: «يستسقطان الحبل» معناها أن المرأة / الحامل

إذا نظرت إليهما وخافت أسقطت جنينها غالبًا. وقد ذكر مسلم عن الزهري ما يدل على أن إسقاط الحبل المذكور خاصية فيهما من سمهما. والأظهر في معنى «يلتمسان البصر» أن الله جعل فيهما من شدة سمهما خاصية يخطفان بها البصر، ويطمسانه بها بمجرد نظرهما إليه. والقول بأن معناه أنهما يقصدان البصر باللسع والنهش؛ ضعيف. والعلم عند الله تعالى.

وقوله ﷺ في الحديث المتفق عليه: «اقتلوا الحيات» يدل على وجوب قتلها؛ لما قدمنا من أن صيغة الأمر المجردة عن القرائن تدل على الوجوب.

والجمهور على أن الأمر بذلك القتل المذكور للندب والاستحباب، والله تعالى أعلم.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ ﴾ على ما ذكرنا أنه الأظهر. فالمعنى: أن بعض بني آدم عدو لبعضهم؛ كما قال تعالى: ﴿أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا وَيُذِيقَ بَعْضُكُم بَأْسَ بَعْضٌ ﴾ ونحوها من الآيات. وعلى أن المراد بقوله: ﴿أَهْبِطًا ﴾ آدم وأبليس، فالمعنى أن إبليس وذريته أعداء لآدم وذريته ؛ كما قال تعالى: ﴿أَفَنَتَخِذُونَهُ وَنحوها من الآيات.

والظاهر أن ما ذكره القرطبي: من إحراق الحية بالنار لم يثبت، وأنه لا ينبغي أن يعذب بعذاب الله، فلا ينبغي أن تقتل بالنار، والله أعلم.

فإن قيل: الحديث المذكور يدل على أن ذا الطفيتين غير

الأبتر لعطفه عليه في الحديث، ورواية البخاري التي قدمنا عن أبي لبابة: «لا تقتلوا الجنان إلا كل أبتر ذي طفيتين» يقتضي أنهما واحد. فالجواب: أن ابن حجر في الفتح أجاب عن هذا؛ بأن الرواية المذكورة ظاهرها اتحادهما، ولكنها لا تنفي المغايرة اهد. والظاهر أن مراده بأنها لا تنفي المغايرة: أن الأبتر وإن كان ذا طُفْيتين فلا ينافي وجود ذي طفيتين غير الأبتر. والله تعالى أعلم /.

०१२

\* قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْلِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى شَنِ ﴾.

الظاهر أن الخطاب لبني آدم؛ أي فإن يأتكم مني هدى، أي رسول أرسله إليكم، وكتاب يأتي به رسول، فمن اتبع منكم هداي، أي من آمن برسلي وصدق بكتبي، وامتثل ما أمرتُ به، واجتنب ما نهيتُ عنه على ألسنة رسلي؛ فإنه لا يضل في الدنيا، أي لا يزيغ عن طريق الحق لاستمساكه بالعروة الوثقى، ولا يشقى في الآخرة؛ لأنه كان في الدنيا عاملاً بما يستوجب السعادة من طاعة الله تعالى وطاعة رسله. وهذا المعنى المذكور هنا ذكر في غير هذا الموضع؛ كقوله في «البقرة»: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِنّي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلاَ خُوفُ عَلَيْمٍ مَ فَى أَن الله بعد أن أخرج أبوينا من الآيات. وفي هذه الآيات دليل على أن الله بعد أن أخرج أبوينا من الجنة لا يردُّ إليها أحدًا منا إلا بعد الابتلاء والامتحان بالتكاليف من الأوامر والنواهي، ثم يطيع الله في سورة «البقرة».

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ .

قد قدمنا في سورة «الكهف» في الكلام على قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ

مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَنتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ الآية. الآياتِ الموضحة نتائج الإعراض عن ذكر الله تعالى الوخيمة؛ فأغنى ذلك عن إعادته هنا. وقد قدمنا هناك أن منها المعيشة الضنك. واعلم أن الضنك في اللغة: الضيق؛ ومنه قول عنترة:

أَشْدُد وإن يُلفوا بضنك أنزِلِ إن يُلحقو أكْرر وإن يُستلحموا وقوله أيضًا:

إن المنيـةَ لـو تُمَثَّـل مُثلَّـتْ مثلى إذا نزلوا بضَنْك المنزلِ

وأصل الضَّنْك مصدر وصف به، فيستوى فيه المذكر والمؤنث والمفرد والجمع. وبه تعلم أن معنى قوله: ﴿مُعِيشَةُ ضَنكًا﴾ أي عبشًا ضبقًا والعباذ بالله تعالى / .

واختلف العلماء في المراد بهذا العيش الضيق على أقوال متقاربة، لا يكذب بعضها بعضًا. وقد قدمنا مرارًا أن الأولى في مثل ذلك شمول الآية لجميع الأقوال المذكورة. ومن الأقوال في ذلك: أن معنى ذلك أن الله عز وجل جعل مع الدين التسليم والقناعة، والتوكل على الله، والرضا بقسمته، فصاحبه ينفق مما رزقه الله بسماح وسهولة، فيعيش عيشًا هنيئًا. ومما يدل على هذا المعنى من القرآن قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلْلِحًا مِّن ذَكُرِ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَكُمُ حَيَوْةً طَيْـبَأَدُ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنِ اسَّتَغْفِرُوا رَبُّكُو ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْهِ يُمَيِّعَكُم مَّنَاعًا حَسَنًا إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ الآية، كما تقدم إيضاح ذلك كله.

وأما المُعْرض عن الدين فإنه يستولى عليه الحرص الذي

0 5 V

لا يزال يطمح به إلى الازدياد من الدنيا مسلط عليه الشح الذي يقبض يده عن الانفاق، فعيشه ضنك، وحاله مظلمة. ومن الكفرة من ضرب الله عليه الذلة والمسكنة بسبب كفره، كما قال تعالى: ﴿ وَصُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ ٱلذِّلَةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ بِٱنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ الآيات. وذلك من العيش الضنك بسبب الإعراض عن ذكر الله. وبين في مواضع أخر أنهم لو تركوا الإعراض عن ذكر الله فأطاعوه تعالى: أن عيشهم يصير واسعًا رغدًا لا ضنكًا، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوَ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ التَّوْرَيْةَ وَٱلْإِنْجِيلَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهم مِّن رَّبِهِمْ لَأَكُلُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَأَتَّقَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَّكَنتِ مِّنَ ٱلسَّمَآيِهِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية ، وكقوله تعالى عن نوح: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَاكَ غَفَّارًا ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ يَدْرَارًا ﴿ يَكُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ جَنَّنتِ وَيَجْعَل لَكُرْ أَنْهَا إِنَّ ﴾، وقوله تعالى عن هود: ﴿ وَيَنقَوْمِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا وَيَنِدْكُمْ قُوَّةً إِلَىٰ قُوَّتِكُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَأَلُّو ٱسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسَّقَيْنَاهُم مَّآءً غَدَقًا ﴿ يَلْفَيْنَاهُمْ فِيةً ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات / .

٥٤٨

وعن الحسن أن المعيشة الضنك: هي طعام الضريع والزقوم يوم القيامة، وذلك مذكور في آيات من كتاب الله تعالى، كقوله: ﴿ لَيْسَ لَهُمُّ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ﴿ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ يَ طَعَامُ الْأَيْسِمِ ﴿ ﴾ الآية ونحو ذلك من الآيات. وعن عكرمة والضحاك ومالك بن دينار: المعيشة الضنك: الكسب الحرام، والعمل السيء. وعن أبي سعيد الخدري وعبدالله بن مسعود وأبي هريرة: المعيشة الضنك: عذاب القبر وضغطته. وقد

أشار تعالى إلى فتنة القبر وعذابه في قوله: ﴿ يُثَنِّتُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الشَّابِّ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِى الْآخِرَةِ وَيُضِلُ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿﴾.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: قد جاء عن النبي على من حديث أبي هريرة: أن المعيشة الضنك في الآية: عذاب القبر. وبعض طرقه بإسناد جيد كما قاله ابن كثير في تفسير هذه الآية. ولا ينافي ذلك شمول المعيشة الضنك لمعيشته في الدنيا. وطعام الضريع والزقوم، فتكون معيشته ضنكًا في الدنيا والبرزخ والآخرة، والعياذ بالله تعالى.

# \* قوله تعالى: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يُوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن من أعرض عن ذكره يحشره يوم القيامة في حال كونه أعمى. قال مجاهد وأبو صالح والسدي: أعمى، أي لا حجة له. وقال عكرمة: عمى عليه كل شيء إلا جهنم، وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً، ويكون في نفس الآية قرينة تدل على خلاف ذلك القول. وقد ذكرنا أمثلة متعددة لذلك. فإذا علمت ذلك؛ فاعلم أن في هذه الآية وعكرمة قرينة دالة على خلاف قول مجاهد وأبي صالح والسدي وعكرمة. وأن المراد بقوله: ﴿أَعْمَىٰ ﴿أَيْ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

٥٤٩ ذ إ ت

ذلك آيات كثيرة من كتاب الله، وقد / زاد جل وعلا في سورة «بني إسرائيل» أنه مع ذلك العمى يحشر أصم أبكم أيضًا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَمْدِ اللهُ فَهُو اللَّهُ هَدُو المُهُمَّدُ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِدِ تَعالى: ﴿ وَمَن يَمْدِ اللَّهُ فَهُو اللَّهُ هَدُ اللَّهُ عَمْنًا وَبُكُما وَصُمّاً مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ كُلُمُ الْحَدُ اللَّهُ مَعْدًا وَبُكُما وَصُمّاً مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ كُلُما خَبَتْ رِذَنَهُمْ سَعِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ ا

#### تنبيه

في آية «طه» هذه وآية «الإسراء» المذكورتين إشكال معروف. وهو أن يقال: إنهما قد دلتا على أن الكافر يحشر يوم القيامة أعمى، وزادت آية «الإسراء» أنه يحشر أبكم أصم أيضًا، مع أنه دلت آيات من كتاب الله على أن الكفار يوم القيامة يبصرون ويسمعون ويتكلمون؛ كقوله تعالى: ﴿ أَسْعِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنّا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَرَءَا المُمْرِمُونَ النّار فَظَنُّواْ أَنَّهُم مُواقِعُوها الآية، وقوله تعالى: ﴿ رَبّناً أَبْصَرْنا وَسَمِعْنا فَارْجِعْنا نَعْمَلْ صَلِحًا ﴾ الآية، إلى وقوله تعالى: ﴿ رَبّناً أَبْصَرْنا وَسَمِعْنا فَارْجِعْنا نَعْمَلْ صَلِحًا ﴾ الآية، إلى عير ذلك من الآيات. وقد ذكرنا في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب، عن هذا الإشكال من ثلاثة أوجه:

الوجه الأول: \_ واستظهره أبو حيان \_ أن المراد بما ذكر من العمى والصمم والبكم حقيقته؛ ويكون ذلك في مبدأ الأمر ثم يرد الله تعالى إليهم أبصارهم ونطقهم وسمعهم فيرون النار ويسمعون زفيرها، وينطقون بما حكى الله تعالى عنهم في غير موضع.

الوجه الثاني: أنهم لا يرون شيئًا يسرهم، ولا يسمعون كذلك، ولا ينطقون بحجة، كما أنهم كانوا في الدنيا لا يستبصرون ولا ينطقون بالحق ولا يسمعونه. وأخرج ذلك ابن جرير وابن أبي

حاتم عن ابن عباس، ورُوِي أيضًا عن الحسن كما ذكره الألوسي وغيره. وعلى هذا القول فقد نَزَّل ما يقولونه ويسمعونه ويبصرونه منزلة العدم لعدم الانتفاع به؛ كما أوضحنا في غير هذا الموضع. ومن المعلوم أن العرب تطلق لا شيء على ما لا نفع فيه. ألا ترى أن الله يقول في المنافقين: ﴿ صُمْ بُكُمْ عُمِّيُ ﴾ الآية، مع أنه يقول فيهم: ﴿ وَإِن يَقُولُواْ نَسَمَعٌ لِقَولُهُم مُ اللهُ عُمْ اللهُ عُمْ اللهُ ويقول فيهم: ﴿ وَإِن يَقُولُواْ نَسَمَعٌ لِقَولُهُم مُ أَي: لفصاحتهم وحلاوة ألسنتهم. ويقول فيهم: فيهم: ﴿ وَلَو شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِم وَأَبْصَرِهِم ﴾ وما ذلك إلا لأن الكلام ونحوه الذي لا فائدة فيه كلا شيء؛ فيصدق على صاحبه أنه أعمى وأصم وأبكم، ومن ذلك قول قعنب بن أم صاحب:

صم إذا سمعوا خيرًا ذُكِرتُ به وإن ذُكِرت بسوء عندهم أذنوا وقول الآخر:

أصم عن الأمر الذي لا أريده وأسمع خلق الله حين أريد وقول الآخر:

قل ما بدا لك من زورٍ ومن كذب حلمي أصم وأذني غيرُ صمَّاء

ونظائر هذا كثيرة في كلام العرب من إطلاق الصمم على السماع الذي لا فائدة فيه، وكذلك الكلام الذي لا فائدة فيه، والرؤية التي لا فائدة فيها.

الوجه الثالث: أن الله إذا قال لهم: ﴿ ٱخۡسَنُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ وقع بهم ذلك العمى والصمم والبكم من شدة الكرب واليأس من الفرج. قال تعالى: ﴿ وَوَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ ﴿ ﴾

وعلى هذا القول تكون الأحوال الخمسة مقدرة: أعني قوله في «طه»: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ فَيَ حَشَرْتَنِيٓ الْمُعَلَىٰ ﴿ وَفَعْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمُاوَضُمَّا ﴾ ، وقوله في «الإسراء»: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمَاوَضُمَّا ﴾ . وأظهرها عندي الأول. والله تعالى أعلم.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَنَسِينَهَا ۗ وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمَ لَسُمَىٰ ﴿ فَنَسِينَهَا وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمَ لَسُمَىٰ ﴿ فَ مَن النسيان بمعنى الترك عمدًا، كما قدمنا الآيات الموضحة له في هذه السورة الكريمة في الكلام على قوله: ﴿ فَنَسِى وَلَمْ يَجِدُلُهُ عَزْمًا ﴿ فَنَ الكَلَامِ عَلَى قوله : ﴿ فَنَسِى وَلَمْ يَجِدُلُهُ عَزْمًا فِي ﴾ .

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَا إِلَّا لَكَ نَعْزِي مَنْ أَسْرَفَ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه يجازي المسرفين ذلك الجزاء / المذكور. وقد دل مسلك الإيماء والتنبيه على أن ذلك الجزاء لعلة إسرافهم على أنفسهم في الطغيان والمعاصي، وبين في غير هذا الموضع أن جزاء الإسراف النار، وذلك في قوله تعالى: ﴿وَأَنَ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ إِنِي ﴿ وَأَنَ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ إِنِي ﴾ وبين في موضع تعالى: ﴿ وَأَن الله إذا لم ينيبوا إلى الله ويتوبوا إليه، وذلك في قوله : ﴿ وَأَن يَعِبَادِى اللّهِ إِنَّ السَّرُووُاعَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا نَقْ نَطُوا مِن رَحْمَةِ اللّهِ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَأَن يَبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ﴾ الآية. قوله : ﴿ وَأَنْ يَبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ﴾ الآية.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَنَى ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن عذاب الآخرة أشد وأبقى؛ أي أشد ألمًا وأدوم من عذاب الدنيا، ومن المعيشة الضنك التي هي عذاب القبر. وقد أوضح هذا المعنى في غير هذا الموضع؛

كقوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُّ وَمَا لَكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَخَرَكُنْ وَهُمْ لَا يُنصَرُونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ لَأَخْرَكُنْ وَهُمْ لَا يُنصَرُونَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ ٱكْثَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله: ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ ﴾ الآية. تقدم بعض الآيات الموضحة له في سورة «مريم» وسيأتي له بعد هذا إن شاء الله زيادة إيضاح.

\* قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِن رَبِّهِ ۚ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي الصَّحُفِ ٱلْأُولَى شَنِيَ ﴾.
 الصُّحُفِ ٱلْأُولَى شَنِي ﴾.

أظهر الأقوال عندي في معنى هذه الآية الكريمة: أن الكفار اقترحوا على عادتهم في التعنت آية على النبوة، كالعصا واليد من آيات موسى، وكناقة صالح، واقتراحهم لذلك بحرف التحضيض الدال على شدة الحض في طلب ذلك في قوله: ﴿ لَوْلَا يَأْتِينَا ﴾ أي هلا يأتينا محمد بآية كناقة صالح، وعصا موسى، أي نطلب ذلك منه بحض وحث. فأجابهم الله بقوله: ﴿ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيْنَهُ مَا فِي الصَّحُفِ منه بحض وحث. فأجابهم الله بقوله: ﴿ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيْنَهُ مَا فِي الصَّحُفِ اللهُ وَهِي هذا القرآن العظيم؛ لأنه آية هي أعظم الآيات وأدلها على الإعجاز. وإنما عبر عن هذا القرآن العظيم بأنه بينة ما في / الصحف الأولى؛ لأن القرآن برهان قاطع على صحة جميع وأدلها على صالفة على صحة جميع وصحتها؛ كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْكَ يَدَيْدِ مِنَ ٱلْصَحَفَ اللهُ تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْكَ يَدُيْ مِن ٱلله تعالى: ﴿ وَالْ تعالى: ﴿ وَالْ تعالى: ﴿ وَالْ عَالَى: ﴿ قُلْ بَيْكَ إِلْمَ وَالْ تعالى: ﴿ وَالْ عَلَى عَمْ فِيهِ يَعْتَلِفُونَ فَيْ اللَّهُ وَالْ تعالى: ﴿ وَالْ تعالى: ﴿ وَالْ تعالى: ﴿ وَالْ تعالى: ﴿ وَالْ عَالَى: ﴿ وَالْ عَالَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُوالُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالْعُولَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللّه

وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية على هذا التفسير الذي هو الأظهر؛ أوضحه جل وعلا في سورة «العنكبوت» في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلاَ أُنزِكَ عَلَيْهِ عَايَنْتُ مِّن رَّدِيِّةٍ قُلُ إِنَّمَا ٱلْآيَنَتُ عِندَ ٱللّهِ وَإِنَّمَا أَنّا نَذِيثُ مُعِيثُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ أَنّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتنَّى عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَإِنَّمَا أَنّا نَذِيثُ مُعِيثُ الْكَوْدِ يُوْمِنُونَ ﴿ يُوْمِنُونَ ﴾ ، فقوله في العنكبوت»: ﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِ مَ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتنَّى عَلَيْهِ مَ هُو العنكبوت»: ﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِ مَ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتنَّى عَلَيْهِ مَ هُو العنكب عَلَيْهِ مَ أَوَلَمْ يَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱلأُولَى ﴿ يَكُونَ مَا مَن اللّه تعالى. ويزيد ذلك إيضاحًا الحديث أوضحنا. والعلم عند الله تعالى. ويزيد ذلك إيضاحًا الحديث المتفق عليه: «ما من نبي من الأنبياء إلا أوتي ما آمن البشر على مثله، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إليّ، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة». وفي الآية أقوال أخر غير ما ذكرنا.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُننَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ. لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولُا فَنَتَّبِعَ ءَايَئِكَ مِن قَبْلِ أَن نَذِلَّ وَخَفْرَك ﴿ إِنَّ ﴾ .

قد قدمنا في سورة «النساء» أن آية «طه» هذه تشير إلى معناها آية «القصص» التي هي قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةُ بِمَا فَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَاينَكِكَ وَنَكُونَ فَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَاينَكِكَ وَنَكُونَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ نَنِيَ ﴾ وأن تلك الحجة التي يحتجون بها لو لم يأتهم نذير هي المذكورة في قوله تعالى: ﴿ لِتَلّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةُ أَبعَدَ الرُّسُلِ ﴾.

\* فقوله تعالى: ﴿ قُلْكُلُّ مُّتَرَبِّضُ فَتَرَبَّصُواً ﴾ .

أمر الله جل وعلا نبيه ﷺ في هذه الآية الكريمة: أن / يقول للكفار الذين يقترحون عليه الآيات عنادًا وتعنتًا: كل منا ومنكم

متربص، أي منتظر ما يحل بالآخر من الدوائر كالموت والغلبة. وقد أوضح في غير هذا الموضع أن ما ينتظره النبي على وأصحابه والمسلمون كله خير، بعكس ما ينتظره ويتربص الكفار؛ كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلَا إِحْدَى ٱلْحُسْنَيَ يَّنِ وَغَنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمُ أَنَ يُصِيبَكُمُ اللّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عِنْ عِنْ وَيَنَ الْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُونَ إِنَّا مَعَكُمُ اللّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عِنْ عِنْ وَيُنَ الْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا وَيَكَرَبُصُونَ إِنَّ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ السَّوِّةِ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من ويَكَرَبَّصُ بِكُمُ الدَّوَابِرُ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ السَّوِّةِ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات. والتربص: الانتظار.

\* قوله تعالى: ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَبُ ٱلصِّرَطِ ٱلسَّوِيِّ وَمَنِ الْمُتَدَىٰ وَأَنَ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار سيعلمون في ثاني حال مَن أصحاب الصراط السويّ ومن اهتدى، أي وُفق لطريق الصواب والديمومة على ذلك. وأمر نبيه أن يقول ذلك للكفار. والمعنى: سيتضح لكم أنّا مهتدون. وأنّا على صراط مستقيم، وأنكم على ضلال وباطل. وهذا يظهر لهم يوم القيامة إذا عاينوا الحقيقة، ويظهر لهم في الدنيا لِمَا يرونه من نصر الله لنبيه ﷺ.

وهذا المعنى الذي ذكره هنا بينه في غير هذا الموضع؛ كقوله: ﴿ وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنَ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ فَ ﴾، وقوله: ﴿ سَيَعْلَمُونَ غَدَامِّنِ ٱلْكَذَّابُ ٱلْأَشِرُ ﴿ فَيَعَلَمُنَّ بَالَّهُ بَعْدَ حِينٍ ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. والصراط في لغة العرب: الطريق الواضح. والسويّ: المستقيم، وهو الذي لا اعوجاج فيه؛ ومنه قول جرير: أميرُ المؤمنين على صراط إذا اعوجَّ المواردُ مستقيمِ و ﴿ مَنْ ﴾ في قوله: ﴿ مَنْ أَصَّحَبُ ﴾ قال بعض العلماء: هي موصولة مفعول به لـ «يعلمون». وقال بعضهم: هي استفهامية معلقة لفعل العلم، كما قدمنا إيضاحه في «مريم». والعلم عند الله تعالى.

\* \* \*

002

## إِنْ إِنْ الْمُؤَالِحِيْدِ إِنْ الْمُؤَالِحِيْدِ إِنْ الْمُؤَالِحِيْدِ إِنْ الْمُؤَالِحِيْدِ إِنْ الْمُؤَالِحِيْدِ إِنْ

\* قوله تعالى: ﴿ أَقْتَرَبَ لِلنَّـاسِ حِسَابُهُمْ ﴾.

قد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في أول سورة «النحل»، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجْوَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ هَلْ هَندَا إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُا مَثَلُ اللَّهُ مَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُولَ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار أخفوا النجوى فيما بينهم، قائلين: إن النبي على ما هو إلا بشر مثلهم، فكيف يكون رسولاً إليهم؟ والنجوى: الإسرار بالكلام وإخفاؤه عن الناس. وما دلت عليه هذه الآية الكريمة من دعواهم: أن بَشَرًا مثلهم لا يمكن أن يكون رسولاً، وتكذيب الله لهم في ذلك = جاء مثلهم لا يمكن أن يكون رسولاً، وتكذيب الله لهم في ذلك = جاء في آيات كثيرة، وقد قدمنا كثيرًا من ذلك، كقوله: ﴿ وَمَامَنَعُ النَّاسَ أَن يُومِئُوا إِذْ جَآءَهُمُ الْهُدَى إِلَا أَن قَالُوا أَبْعَثُ الله بَشَرًا رَسُولاً ﴿ وَوله: ﴿ وَمَامَنَعُ النَّاسَ أَن وَقُولُوا أَوْتَوَلُوا وَاسَتَعْنَى الله في الآية، وقوله: ﴿ أَبْشَرُ مِثَالُمُ إِنَّا إِذَا لَنِي صَلَالِ وَسُعُو ﴿ أَبْشَرُ مِثَالًا إِلَّا بِشَرُ مِثَالًا إِلَّا بَشَرُ مِثَالًا إِلَّا بِشَرُ مِثَالًا إِلَّا بَشَرُ مِثَالًا إِلَّا اللَّا عَمَا كُونُ مِنْ وقوله تعالى: ﴿ قَالُوا إِنْ أَنتُمَ إِلّا بَشَرُ مِثَالًا اللَّا عَمَا كُون مِنْ مُ وقوله تعالى: ﴿ قَالُوا إِنْ أَنتُمَ إِلّا بَشَرُ مِثَالًا اللّا عَمَا كَانَ يَعْبُدُ وَاللّا اللّا يَهُ والآيات بمثل ذلك ثريدُونَ أَن تَصُدُونَا عَمَا كَانَ يَعْبُدُ وَالِكُونَ اللّا يَهُ والآيات بمثل ذلك ثُويدُونَ أَن تَصُدُونَ أَن تَصُدُونَا عَمَا كَانَ يَعْبُدُ وَالِمَا وَقُوله اللّه اللّه والآيات بمثل ذلك

كثيرة جدًا، كما تقدم إيضاح ذلك.

وقد رد الله عليهم هذه الدعوى الكاذبة التي هي منع إرسال البشر، / كقوله هنا في هذه السورة الكريمة: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا قَبُّلُكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىٓ إِلَيْهِمْ فَشَنُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُهُ لَا تَعْلَمُونَ ۞﴾، وقوله تُعالى: ﴿ وَلَقَدُّ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَجًا وَذُرِّيَّةً ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْ كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونِ فِي ٱلْأَسْوَاقِ ﴾، وقوله هنا: ﴿ وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَّا يَأْكُلُونَ ٱلطُّعَامَ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات. وجملة ﴿ هَلَّ هَٰٰذَاۤ إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُكُمٌّ ﴾. قيل: بدل من ﴿ ٱلنَّجْوَى ﴾؛ أي أسروا النجوى التي هي هذا الحديث الخفي الذي هو قولهم: هل هذا إلا بشر مثلكم. وصدَّر به الزمخشري، وقيل: مفعول به للنجوى؛ لأنها بمعنى القول الخفي. أي: قالوا في خفية: ﴿ هَلْ هَٰذَآ إِلَّا بَشَرُّ مِّنْلُكُمُّ ﴾. وقيل: معمول قول محذوف؛ أي: قالوا: هل هذا إلا بشر مثلكم. وهو أظهرها؛ لاطِّراد حذف القول مع بقاء مقوله. وفي قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ ظَامُوا ﴾ أوجه كثيرة من الإعراب معروفة، وأظهرها عندي: أنها بدل من الواو في قوله: ﴿ وَأَسَرُّوا ﴾ بدلُ بعض من كل، وقد تقرر في الأصول: أن بدل البعض من الكل من المخصِّصات المتصلة، كقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾، فقوله: ﴿ مَنِ ﴾ بَدَل من ﴿ ٱلنَّاسِ ﴾ بدل بعض من كل، وهي مخصِّصة لوجوب الحج بأنه لا يجب إلا على من استطاع إليه سبيلاً؛ كما قدمنا هذا في سورة «المائدة».

\* قوله تعالى: ﴿ أَفَتَأْتُونَ ٱلسِّحْرَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ ﴿ ﴾.

إعراب هذه الجملة جار مجري إعراب الجملة التي قبلها، التي هي: ﴿ هَلْ هَاذَآ إِلَّا بَشَرُّ مِّقُلُكُمٌّ ﴾، والمعنى: أنهم زعموا أن ما جاء به نبينا ﷺ سحر، وبناء على ذلك الزعم الباطل أنكروا على أنفسهم إتيان السحر وهم يبصرون. يعنون بذلك تصديق النبي ﷺ، أي: لا يمكن أن نصدقك ونتبعك، ونحن نبصر أن ما جئت به سحر. وقد بين جل وعلا في غير هذا الموضع أنهم ادعوا أن ما جاء به ﷺ سحر، كقوله عن بعضهم: ﴿ إِنْ هَلْزَا إِلَّا سِعْرٌ يُؤْثُرُ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ كَنَالِكَ مَا أَتَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرٌ أَو بَحَنُونُ ﴿ ﴾ . وقد ردَّ الله عليهم دعواهم أن القرآن / سحر بقوله هنا: ﴿ قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴾ يعنى أن الذي يعلم القول في السماء والأرض الذي هو السميع العليم، المحيط علمه بكل شيء، هو الذي أنزل هذا القرآن العظيم، وكون من أنزله هو العالم بكل شيء يدل على كمال صدقه في الأخبار وعدله في الأحكام، وسلامته من جميع العيوب والنقائص، وأنه ليس بسحر. وقد أوضح هذا المعنى في غير هذا الموضع؛ كقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِي يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَكَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ لَكِن اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِةً وَٱلْمَلَهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴿ إِلَى غير ذلك من الآيات. وقرأ هذا الحرف حمزة والكسائي وحفص عن عاصم ﴿ قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ ﴾ بألف بعد القاف وفتح اللام بصيغة الفعل الماضي، وقرأه الباقون (قُلْ) بضم القاف وإسكان اللام بصيغة الأمر.

\* قوله تعالى: ﴿ بَلْ قَالُواْ أَضْغَنْتُ أَحْلَامِ بَلِ ٱفْتَرَىٰهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ﴾. الظاهر أن الإضراب في قوله هنا: ﴿ بَلْ قَالُواْ أَضْغَنْتُ

أَحُلَيمِ ﴾ إلخ، إضراب انتقالي لا إبطالي؛ لأنهم قالوا ذلك كله، وقال بعض العلماء: كل هذه الأقوال المختلفة التي حكاها الله عنهم صدرت من طائفة متفقة لا يثبتون على قول، بل تارة يقولون: هو ساحر، وتارة شاعر، وهكذا؛ لأن المبطل لا يثبت على قول واحد. وقال بعض أهل العلم: كل واحد من تلك الأقوال قالته طائفة، كما قدمنا الإشارة إلى هذا في سورة «الحجر» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ جَعَـُلُواْ ٱلْقُرَّهَ انَ عِضِينَ ﴿ ﴾ وقد رد الله عليهم هذه الدعاوى الباطلة في آيات من كتابه، كرده دعواهم أنه شاعر أو كاهن في قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرٌ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَا بِقُولِ كَاهِنَّ قَلِيلًا مَّا نَذَكَّرُونَ ﴿ نَهٰزِيلٌ مِّن زَّتِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَلَوْ نَقَوَّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ كَأَخَذُنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴿ ثُمُّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ۞ فَمَا مِنكُر مِّنَ أَحَدٍ عَنْهُ حَجِزِينَ ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَّمَنَا لُهُ الشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ ثَبِينٌ ﴿ } أَيُسَاذِرَ مَن كَانَ حَيُّنَا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ۞﴾، / وقوله في رد دعواهم أنه افتراء: ﴿ وَمَا كَانَ هَنَذَا ٱلْقُرِّءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِنَابِ لَا رَبِّبَ فِيهِ مِن رَّبِّ ٱلْعَالِمِينَ ۞ أَمَّ يَقُولُونَ ٱفْتَرَائَهُ قُلُ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِتْلِهِ وَأَدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَهِّتُم مِّنِ دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفَتَرَنَّهُ قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِّثْلِهِ مَفْتَرَيَنَتِ وَأَدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ۞﴾، وقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَعُ وَلَكِ مِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، وكقوله في رد دعواهم أنه كاهن أو مجنون: ﴿فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا جَمْنُونِ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَاصَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلُ إِنَّمَآ أَعِظُكُم بِوَحِـدَةً ۚ أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُكَرَدَىٰ ثُكَّ لَنَفَكَرُواْ

مَا بِصَاحِبِكُمْ مِن جِنَّةً إِنْ هُوَ إِلَا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَىٰ عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ أَمْ لَوْ يَعْرِفُواْ رَسُولَهُمْ فَهُمْ لَمُ مُنكِرُوكَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِجِنَّةً اللَّهِ عَلَمَ لَمُ مُنكِرُوكَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِجِنَّةً اللَّهِ عَلَمَ لَلْمَاتِ المبينة بِالْحَقِ وَأَحْتُمُهُمْ لِلْحَقِ كَرِهُونَ ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات المبينة إبطال كل ما ادعوه في النبي ﷺ والقرآن. وقوله: ﴿ أَضَّغَنْتُ أَصَّلُمِ ﴾ أي أخلاط كالأحلام المختلفة التي يراها النائم ولا حقيقة لها ؛ كما قال الشاعر:

أحاديث طسم أو سراب بفدفد ترقرق للساري وأضغاث حالم

وعن اليزيدي: الأضغاث مالم يكن له تأويل.

\* قوله تعالى: ﴿ فَلْيَـأَنِنَا بِتَايَةٍ كَمَا أَرْسِلَ ٱلْأَوَّلُونَ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار اقترحوا على نبينا أن يأتيهم بآية كآيات الرسل قبله؛ نحو ناقة صالح، وعصى موسى، وريح سليمان، وإحياء عيسى للأموات وإبرائه الأكمه والأبرص، ونحو ذلك. وإيضاح وجه التشبيه في قوله: ﴿كَمَا أَرْسِلَ ٱلأُولُونَ نِ ﴾ هو أنه في معنى: كما أتى الأولون بالآيات ـ لأن إرسال الرسل متضمن للإتيان بالآيات ـ فكذلك أرسل محمد على المعجزة. وقد بين تعالى أن الآيات التي اقترحوها لو جاءتهم ما آمنوا، / وأنها لو جاءتهم وتمادوا على كفرهم أهلكهم الله بعذاب مستأصل؛ كما أهلك قوم صالح لما عقروا الناقة؛ كقوله تعالى: ﴿ وَمَا مَنْعَنَا أَنْ نُرْسِلُ بِالْآيَاتِ إِلّا أَن كَذَبَ بِهَا ٱلْأُولُونُ وَءَائِينًا ثَمُودَ النَاقة مُما أَمْ الله بعذاب مُبْوَمَنُونَ أَنَهُ الله بعذاب الله بَعْدَا فَعَلَمُ الله بعذاب الله بَعْدَا الله بَعْدَا أَنْ فَرُولُمُ الله الله الله الله الله على الله عقروا الناقة؛ كقوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهَدَ أَيْتَنْ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَهَا إِنَّا الله عَلَى الله وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَهَا إِذَا الله عَنْ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَهَا إِذَا الله عَنْ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَهَا إِذَا الله عَلَى اللهِ قوله: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ مَا الله وَالله عَلَى الله قوله: ﴿ مَا ءَامَنَتُ مَا الله قوله والله قوله الله قوله الله قوله عنا في قوله: ﴿ مَا ءَامَنَتُ هُو الله عَلَى الله قوله الله الله قوله المؤلّم الله وقوله الله المؤلّم ال

\* وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ إِلَّا رِجَالًا \_ إلى قوله \_ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ ﴿ ﴾ قد قدمنا الآيات الموضحة لذلك، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ صَدَقْنَهُمُ ٱلْوَعَٰدَ فَأَبْعَيْنَهُمْ وَمَن نَشَآءُ وَأَهْلَكَ نَا ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ ﴾ .

بين جل وعلا في هذه الآيات: أنه أرسل الرسل إلى الأمم فكذبوهم، وأنه وعد الرسل بأن لهم النصر والعاقبة الحسنة، وأنه صدق رسله ذلك الوعد فأنجاهم، وأنجى معهم ما شاء أن ينجيه، والمراد به من آمن بهم من أممهم، وأهلك المسرفين وهم الكفار المكذبون للرسل، وقد أوضح هذا المعنى في مواضع كثيرة من

كتابه، كقوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا ٱسْتَيْتَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواً أَنَّهُمْ / قَدْ ٥٥٩ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصَّرُنَا فَنُجِّي مَن نَّشَاَّةٌ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾، وقوله: ﴿ فَلَا تَحْسَبَنَّ ٱللَّهَ تَخْلِفَ وَعْدِهِ. رُسُلَةً ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكُنَّ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَلَنُسْكِنَا لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمَّ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُكُم ٱلْمَنْصُورُونَ ﴿ ۚ وَإِنَّا جُنَدَنَا لَمُتُمُ ٱلْغَلِبُونَ ۞ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمُّنَا غَيَّتَنَا هُودًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْ مَةٍ مِّنَّا﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا صَالِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَلَمُ بِرَحْمَةِ مِّنْكَا﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمُّرُنَا جَيَّنَنَا شُعَيِّنًا وَٱلَّذِينَءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات. والظاهر أن «صدق» تتعدى بنفسها وبالحرف، تقول: صدقته الوعد، وصدقته في الوعد؛ كقوله هنا: ﴿ ثُمُّ صَدَقْنَهُمُ ٱلْوَعْدَهُ، وقوله: ﴿ وَلَقَدُ صَدَقَكُمُ ٱللَّهُ وَعْدَهُ مَ ﴾. فقولُ الزمخشري ﴿ صَدَقْنَاهُمُ ٱلْوَعَدَ ﴾ كقوله: ﴿ وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُم سَبْعِينَ رَجُلًا ﴾ لا حاجة إليه، والله أعلم. والإسراف: مجاوزة الحد في المعاصى كالكفر، ولذلك يكثر في القرآن إطلاق المسرفين على الكفار.

\* قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًاءَاخَرِينَ ﴿ ﴾ .

﴿ وَكُمْ ﴾ هنا للإخبار بعدد كثير، وهي في محل نصب لأنها مفعول ﴿ قَصَمْنَا ﴾ أي قصمنا كثير من القرى التي كانت ظالمة وأنشأنا بعدها قومًا آخرين. وهذا المعنى المذكور هنا جاء مبينًا في مواضع كثيرة من كتاب الله؛ كقوله تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ

07.

مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكُفَىٰ بِرَبِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ فَكَأَيِّن مِّن قَدَرَيَةٍ أَهْلَكُمْنَاهَا وَهِي ظَالِمَةٌ فَهِى خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا ﴾ الآية ، وقوله: ﴿ وَكَأَيِّن مِن قَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرٍ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ وَخَاسَبْنَاهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبْنَهَا عَدَابًا نُكُوا ﴿ وَكَأَيِّن مِن قَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرٍ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ وَخَاسَبْنَاهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبْنَاهَا عَدَابًا نُكُوا ﴿ وَكَأَيْنَ مِن قَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرٍ مَنْ أَمْرِهَا وَكُانَ عَلِيبًا أَمْرِهَا خُسْرًا ﴿ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات .

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا ﴾ أصل القصم: أفظع الكسر؛ لأنه الكسر الذي يبين تلاؤم الأجزاء، بخلاف الفصم بالفاء فهو كسر لا يبين تلاؤم الأجزاء بالكلية. والمراد بالقصم في الآية: الإهلاك الشديد.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيِّنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ ﴾ / .

قد قدمنا الآيات الموضحة لهذا في سورة «الحجر» فأغنى ذلك عن إعادته هنا، وكذلك قوله: ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَتِي عَلَى ٱلْبَطِلِ ﴾ الآية. قد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة «بني إسرائيل»، وكذلك الآيات التي بعد هذا قد قدمنا في مواضع متعددة ما يبينها من كتاب الله.

 « قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَدًا السَّبْحَنَامُ بَلْ عِبَادُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار لعنهم الله قالوا عليه أنه اتخذ ولدًا. وقد بينا ذلك فيما مضى بيانًا شافيًا في مواضع متعددة من هذا الكتاب المبارك ـ سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا ـ وبين هنا بطلان ما ادعوه على ربهم من اتخاذ

الأولاد ـ وهم في زعمهم الملائكة ـ بحرف الإضراب الإبطالي الذي هو ﴿ بَلْ ﴾ مبينًا أنهم عباده المكرمون، والعبد لا يمكن أن يكون ولدًا لسيده. ثم أثنى على ملائكته بأنهم عباد مكرمون، لا يسبقون ربهم بالقول، أي لا يقولون إلا ما أمرهم أن يقولوه لشدة طاعتهم له ﴿ وَهُم بِأَمْرِهِ، يَعْمَلُونَ ﴿ فَي ﴿ وَما أَشَارِ إِلَيه فِي هذه الآية الكريمة من أن الملائكة عبيده وملكه، والعبد لا يمكن أن يكون ولدًا لسيده؛ أشار له في غير هذا الموضع؛ كقوله في «البقرة»: ﴿ وَقَالُوا اتَّحَنَدُ اللّهُ وَلَدًا سُبْحَنَدُ أَن لَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ كُلُ لَمُ اللّهُ وَلَدُ اللّهُ وَلَدُ اللّهُ وَلَدُ اللّهُ وَلَدُ اللّهُ وَلَدُ اللّهُ وَلَدُ اللّهُ وَلَكُ اللّهُ وَحِدَدُ اللّهُ وَحِدَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَحِيلًا ﴿ وَالمالك لكل شيء لا يمكن أن يكون له ولد؛ لأن الملك ينافي الولدية، ولا يمكن أن يوجد شيء سواه إلا وهو ملك له جل وعلا.

وما ذكره في هذه الآية الكريمة: من الثناء الحسن على ملائكته عليهم صلوات الله وسلامه؛ بينه في غير هذا الموضع؛ كقوله تعالى: ﴿ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُةً غِلَاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا كَوْمَ وَنَ اللّهَ مَا أَمَرهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَ وُن ﴿ وَلَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يَعْمَون اللّهَ مَا أَمَرهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يَعْمَون اللّهَ مَا أَمَرهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا تَقْعَلُونَ مَا يَعْمَون اللّهُ مَا يَعْمَلُون مَا تَقْعَلُونَ مَا تَعْمَلُون مَا تَقْعَلُونَ مَن فِي السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ فَي يُسَيّحُون اللّهُ وَالنّهَار لا يَعْمَرُونَ مَن فِي السّمَون اللّهَا وَالنّهَار لا يَقْدُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الل

## مسألة

أخذ بعض العلماء من هذه الآية الكريمة وأمثالها في القرآن: أن الأب إذا ملك ابنه عتق عليه بالملك. ووجه ذلك واضح؛ لأن

الكفار زعموا أن الملائكة بنات الله؛ فنفى الله تلك الدعوى بأنهم عباده وملكه. فدل ذلك على منافاة الملك للولدية، وأنهما لا يصح اجتماعهما. والعلم عند الله تعالى.

 « قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّكَ إِلَا اللَّهُ مِن دُونِهِ عَنَالِكَ نَجْزِيهِ

 جَهَنَامٌ كَنَالِكَ نَجْزِى ٱلظّليلِمِينَ ﴿ ﴾ .

الضمير في قوله: ﴿ مِنْهُمْ ﴾ عائد إلى الملائكة المذكورين في قوله: ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكُرَمُونَ ﴿ وَ المعنى: أنهم مع كرامتهم على الله لو ادعى أحد منهم أن له الحق في صرف شيء من حقوق الله الخاصة به إليه لكان مشركًا، وكان جزاؤه جهنم. ومعلوم أن التعليق يصح فيما لا يمكن ولا يقع؛ كقوله: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّمْنِ التعليق يصح فيما لا يمكن ولا يقع؛ كقوله: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّمْنِ وَلَدُ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِما ءَالِمَةُ إِلّا اللهُ لَفَسَدَتًا ﴾ والمراد بذلك تعظيم أمر الشرك. وهذا الفرض والتقدير الذي ذكره جل وعلا هنا في شأن الرسل على الجميع صلوات في شأن الملائكة، ذكره أيضًا في شأن الرسل على الجميع صلوات الله وسلامه، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الذِينَ مِن قَبِّلِكَ لَئِنَ مِن قَبِّلِكَ لَئِن في قوله: ﴿ وَمِن ذُرِيّتِهِ وَالْكِ الزّينَ مِن قَبِّلِكَ لَئِن في قوله: ﴿ وَمِن ذُرِيّتِهِ وَالْكِ الزّينَ مِن قَبِّلِكَ لَكِ اللهِ عَمْ وَلَا مَن الأنبياء في سورة ﴿ الأنعام ﴾ في قوله: ﴿ وَمِن ذُرّيّتِهِ وَالْوَدَ اللهِ عَمْ وَالْ بَعْد ذلك: ﴿ وَمِن ذُرّيّتِهِ مَن يَشَاهُ مِن يَشَاهُ مِن وَلَوْ أَشَرَكُوا لَحَطِ عَنْهُ مِنا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي هُمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي هُمْ وَلَوْ أَشَرَكُوا لَحَطِ عَنْهُ مِنَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي هُمْ وَلَوْ أَشَرَكُوا لَحَطِ عَنْهُ مِنَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي قوله الله عَلَوْ اللهُ وَلَوْ أَشَرَكُوا لَحَطِ عَنْهُ مِنَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي قوله وَلَوْ أَشَرَكُوا لَحَطِ عَنْهُ مِنَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَي قوله وَلَوْ أَشَرَكُوا لَحَطِ عَنْهُ مِنَا كُولُوا مِن ذكر منه مِن الله بعد ذلك : ﴿ وَالِكَ هُدَى اللّهُ مِنْ وَلَهُ اللّهُ الْمُلْوَا لَعْمَالُونَ فَي قوله وَلَوْ أَنْمُ الْمُؤْلِقُ اللهُ وَلَوْ أَنْمُ وَلَوْ أَنْمُ وَلَوْلَ أَنْ مُؤْلُونَ فَي قوله وَلَوْلُونَ اللّهُ وَلَوْ أَنْمُ وَلَوْلُونَ فَي قوله وَلَوْ أَنْمُ وَلَوْ أَنْمُوا لَعْمَا كُولُونَ فَي قوله وَلَوْلُونَ فَي قوله وَلَوْ أَنْمُ وَلِي الْمُؤْلِقُ وَلَوْلَ أَنْ وَلَوْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَا لَا فَالْمِا فَي وَلَا لَا فَالْمُؤْلِقُ وَلَوْلَ فَرَالِهُ وَلَوْلُولَ فَي وَلِهُ وَلَوْلِهُ وَلِكُونَ فَلَوْلُونَ فَي وَلِهُ وَلَوْلُونُ فَي الْمُؤْلُونَ فَرَا اللهُ وَلَوْلُهُ وَالْمُؤْلُونُ وَلَ

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّتَ إِلَكُ مِّن دُونِهِ عَلَى أَن حَقوق الله الله على أن حقوق الله الخالصة له من جميع أنواع العبادة لا يجوز أن يصرف شيء منها لأحد ولو ملكًا مقربًا، أو / نبيًا مرسلًا. ومما يوضح ذلك قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُوْتِيكُ ٱللّهُ الْكِتَنبَ وَٱلْحُكُم وَالنَّبُوَةَ ثُمّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِى مِن دُونِ ٱللّهِ وَلَكِن كُونُواْ رَبّنِنِيَّنَ بِمَا كُنتُم تُعَلّمُونَ اللّهِ وَلَكِن كُونُواْ رَبّنِنِيَّنَ بِمَا كُنتُم تُعَلّمُونَ اللّهِ وَلَكِن كُونُواْ اللّهَيْكَةَ وَالنّبِيِّنَ أَرْبَابًا اللّهُ الْكِنْبَ وَبِمَا كُنتُم مُتَلِمُونَ ﴿ وَلا يَأْمُرُكُم أَن تَنْخِذُوا اللّهَ يَعَالَى مخاطبًا لسيد أَيَامُرُكُم بِاللّمُ وَلَا يَتُم مُتَلِمُونَ ﴿ وَوله تعالى مخاطبًا لسيد الخلق صلوات الله وسلامه عليه: ﴿ قُلْ يَتَأَهّلَ ٱلْكِنْبِ تَعَالَواْ إِلَى كَلِمَةِ اللّهُ وَسلامه عليه: ﴿ قُلْ يَتَأَهّلَ ٱلْكِنْبِ تَعَالَواْ إِلَى كَلِمَةِ اللّهُ وَسلامه عليه : ﴿ قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِنْبِ تَعَالَواْ إِلَى كَلِمَةٍ اللّهُ وَلا نُشْرِكَ بِهِ عَلَيْهُ وَلا يُتَعْفَى اللّهُ وَلا يُتَعْفَى الْمُعْلَى اللّهُ وَلا يُتَعْفَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلا يُتَعْفَى اللّهُ وَلا يَتَعْفَى اللّهُ وَلا يُتَعْفَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلا يُتَعْفَى اللّهُ وَلَا اللّهُ الل

 \* قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَنَا رَبَّقَا فَفَنَقَنَاهُمَا ﴾ .

قرأ هذا الحرف عامة السبعة ماعدا ابن كثير ﴿ أُوَلَمْ يَرَ ﴾ بواو بعد الهمزة، وقرأه ابن كثير «ألم ير الذين كفروا» بدون واو، وكذلك هو في مصحف مكة. والاستفهام لتوبيخ الكفار وتقريعهم، حيث يشاهدون غرائب صنع الله وعجائبه، ومع هذا يعبدون من دونه مالا ينفع من عبده، ولا يضر من عصاه، ولا يقدر على شيء.

وقوله: ﴿ كَانَنَا ﴾ التثنية باعتبار النوعين اللذين هما نوع السماء، ونوع الأرض؛ كقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْمُرْضَ أَن تَزُولًا ﴾ ونظيره قول عمر بن شيبم:

ألم يحزنك أن جبال قيس وتغلب قد تباينتا انقطاعا

والرتق مصدر رتقه رتقًا: إذا سده؛ ومنه: الرتقاء، وهي التي انسد فرجها، ولكن المصدر وصف به هنا، ولذا أفرده ولم يقل: كانتا رتقين. والفتق: الفصل بين الشيئين المتصلين؛ فهو ضد

075

الرتق. ومنه قول الشاعر:

يهون عليهم إذا يغضبو ن سخط العداة وإرغامها

ورتق الفتوق وفتق الرت وق ونقض الأمور وإبرامها /

واعلم أن العلماء اختلفوا في المراد بالرتق والفتق في هذه الآية على خمسة أقوال، بعضها في غاية السقوط، وواحد منها تدل له قرائن من القرآن العظيم:

الأول: أن معنى ﴿ كَانَا رَتْقا ﴾ أي كانت السماوات والأرض متلاصقة بعضها مع بعض، ففتقها الله وفصل بين السماوات والأرض، فرفع السماء إلى مكانها، وأقر الأرض في مكانها، وفصل بينهما بالهواء الذي بينهما كما ترى.

القول الثاني: أن السماوات السبع كانت رتقًا؛ أي متلاصقة بعضها ببعض، ففتقها الله وجعلها سبع سماوات، كل اثنتين منها بينهما فصل، والأرضون كذلك كانت رتقًا ففتقها، وجعلها سبعًا بعضها منفصل عن بعض.

القول الثالث: أن معنى ﴿كَانَنَا رَتْقًا﴾ أن السماء كانت لا ينزل منها مطر، والأرض كانت لا ينبت فيها نبات، ففتق الله السماء بالمطر، والأرض بالنبات.

الرابع: أنهما ﴿ كَانَا رَبَّقاً﴾ أي في ظلمة لا يرى من شدتها شيء ففتقهما الله بالنور. وهذا القول في الحقيقة يرجع إلى القول الأول والثاني.

الخامس: وهو أبعدها لظهور سقوطه: أن الرتق يراد به العدم. والفتق يراد به الإيجاد؛ أي كانتا عدمًا فأوجدناهما. وهذا القول كما ترى!

فإذا عرفت أقوال أهل العلم في هذه الآية، فاعلم أن القول الثالث منها وهو كونهما كانتا رتقًا بمعنى أن السماء لا ينزل منها مطر، والأرض لا تنبت شيئًا ففتق الله السماء بالمطر والأرض بالنبات؛ قد دلت عليه قرائن من كتاب الله تعالى.

الأولى: أن قوله تعالى: ﴿ أُوَلَرْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ يدل على أنهم رأوا ذلك؛ لأن الأظهر في «رأى» أنها بصرية، والذي يرونه بأبصارهم هو أن السماء تكون لا ينزل منها مطر، والأرض ميتة هامدة لا نبات فيها؛ فيشاهدون بابصارهم إنزال الله المطر، وإنباته به أنواع النبات /.

القرينة الثانية: أنه أتبع ذلك بقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلًا يُوْمِنُونَ ﴿ ﴾. والظاهر اتصال هذا الكلام بما قبله؛ أي وجعلنا من الماء الذي أنزلناه بفتقنا السماء، وأنبتنا به أنواع النبات بفتقنا الأرض كلَّ شيءٍ حي.

ذلك كثرة ورود الاستدلال بإنزال المطر، وإنبات النبات في القرآن العظيم على كمال قدرة الله تعالى، وعظم منته على خلقه، وقدرته على البعث. والذين قالوا: إن المراد بالرتق والفتق أنهما كانتا متلاصقتين ففتقهما الله وفصل بعضهما عن بعض قالوا في قوله: ﴿ أُولَرَ يَرَ ﴾ أنها من «رأى» العلمية لا البصرية. وقالوا: وجه تقريرهم بذلك أنه جاء في القرآن، وما جاء في القرآن فهو أمر قطعي لا سبيل للشك فيه. والعلم عند الله تعالى.

وأقرب الأقوال في ذلك: هو ما ذكرنا دلالة القرائن القرآنية عليه، وقد قال فيه الفخر الرازي في تفسيره: ورجحوا هذا الوجه على سائر الوجوه بقوله بعد ذلك: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيَّ ﴾ وذلك لا يليق إلا وللماء تعلق بما تقدم، ولا يكون كذلك إلا إذا كان المراد ما ذكرنا.

فإن قيل: هذا الوجه مرجوح؛ لأن المطر لا ينزل من السمنوات بل من سماء واحدة وهي سماء الدنيا.

قلنا: إنما أطلق عليه لفظ الجمع لأن كل قطعة منها سماء؛ كما يقال ثوب أخلاق، وبرمة أعشار اهـ منه.

\* قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٌّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ / .

الظاهر أن «جعل» هنا بمعنى خلق؛ لأنها متعدية لمفعول واحد. ويدل لذلك قوله تعالى في سورة «النور»: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَاّبَةٍ مِن مَّاأَيُّهُ .

واختلف العلماء في معنى خلق كل شيء من الماء. قال

بعض العلماء: الماء الذي خلق منه كل شيء هو النطفة؛ لأن الله خلق جميع الحيوانات التي تولد عن طريق التناسل من النطف، وعلى هذا فهو من العام المخصوص.

وقال بعض العلماء: هو الماء المعروف لأن الحيوانات إما مخلوقة منه مباشرة كبعض الحيوانات التي تتخلق من الماء. وإما غير مباشرة لأن النطف من الأغذية، والأغذية كلها ناشئة عن الماء، وذلك في الحبوب والثمار ونحوها ظاهر، وكذلك هو في اللحوم والألبان والأسمان (١) ونحوها؛ لأنه كله ناشيء بسبب الماء.

وقال بعض أهل العلم: معنى خلقه كل حيوان من ماء: أنه كأنما خلقه من الماء لفرط احتياجه إليه، وقلة صبره عنه؛ كقوله: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ إلى غير ذلك من الأقوال. وقد قدمنا المعاني الأربعة التي تأتي لها لفظة «جعل» وما جاء منها في القرآن ومالم يجيء فيه في سورة «النحل».

وقال الفخر الرازي في تفسير هذه الآية الكريمة ما نصه: لقائل أن يقول: كيف قال وخلقنا من الماء كل حيوان، وقد قال: ﴿ وَالْجَانَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ﴿ وَالْجَارِ: أَن الله تعالى خلق الملائكة من النور، وقال تعالى في حق عيسى عليه السلام: ﴿ وَإِذْ تَخَلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْئَةِ ٱلطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيِّرًا السلام: ﴿ وَإِذْ تَخَلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْئَةِ ٱلطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيِّرًا السلام: ﴿ وَقَالَ فِي حَق آدم: ﴿ خَلَقَكُهُ مِن ثُرَابٍ ﴾؟.

<sup>(</sup>١) كذا بالمطبوعة.

والجواب: اللفظ وإن كان عامًا إلا أن القرينة المخصصة قائمة، فإن الدليل لابد وأن يكون مشاهدًا محسوسًا ليكون أقرب إلى المقصود. وبهذا الطريق تخرج عنه الملائكة والجن وآدم وقصة عيسى عليهم السلام؛ لأن الكفار لم يروا شيئًا من ذلك اه منه.

ثم قال الرازي أيضًا: اختلف المفسرون، فقال بعضهم: المراد من / قوله: ﴿ كُلَّ شَيْءٍ حَيَّ ﴾ الحيوان فقط. وقال آخرون: بل يدخل فيه النبات والشجر؛ لأنه من الماء صار ناميًا، وصار فيه الرطوبة والخضرة، والنور والثمر. وهذا القول أليق بالمعنى المقصود، كأنه تعالى قال: ففتقنا السماء لإنزال المطر، وجعلنا منه كل شيء في الأرض من النبات وغيره حيًا. حجة القول الأول: أن النبات لا يسمى حيًا. قلنا: لا نسلم، والدليل عليه قوله تعالى: ﴿ كَيْفَ مُوْمِ مُنَّ الْأَرْضَ بَعْدَمُوْمِ مَنَّ النبهى منه أيضًا.

\* قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلَا لَعَكَلَهُمْ مَيْ تَدُونَ ﴿ ﴾ .

قد قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة «النحل» فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقَفًا تَحَفُّوظُ ۖ وَهُمْ عَنْ ءَايَانِهَا مُعْرِضُونَ ﴿ ﴾ .

تضمنت هذه الآية الكريمة ثلاث مسائل:

الأولى: أن الله جل وعلا جعل السماء سقفًا، أي لأنها للأرض كالسقف للست. الثانية: أنه جعل ذلك السقف محفوظًا.

الثالثة: أن الكفار معرضون عما فيها \_ أي السماء \_ من الآيات، لا يتعظون به ولا يتذكرون. وقد أوضح هذه المسائل الثلاث في غير هذا الموضع.

أما كونه جعلها سقفًا فقد ذكره في سورة «الطور» أنه مرفوع وذلك في قوله: ﴿ وَالطُّورِ ﴿ وَكَنْتِ مَسْطُورٍ ﴿ فَ وَاللَّمِرِ ﴿ وَالطُّورِ ﴿ وَاللَّمِينَ مَسْطُورٍ ﴿ فَ وَلَيْمَتُورٍ ﴿ وَاللَّمِينَ وَاللَّهِ مَا لَمَعْمُورٍ ﴿ وَالسَّقَفِ الْمَرْفُوعِ ﴿ ﴾ الآية .

وأما كون ذلك السقف محفوظًا فقد بينه في مواضع من كتابه، فبين أنهِ محفوظ من السقوط في قوله: ﴿ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكُمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِيةً ﴾ ، وقوله : ﴿ وَمِنْ ءَايَنْنِهِ ۚ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولًا ﴾، وقوله: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضُّ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَأَ وَهُوَ الْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ﴾ ، وقوله: / ﴿ وَلَقَـٰذُ خَلَقْنَا فَوْقَكُمُ سَبِّعَ طَرَآبِينَ وَمَا كُنَّا عَنِ ٱلْحَلَّقِ غَلِفِلِينَ ﴿ ﴾ على قول من قال: وما كنا عن الخلق غافلين؛ إذ لو كنا نغفل لسقطت عليهم السماء فأهلكتهم. وبين أنه محفوظ من التشقق والتفطر، لا يحتاج إلى ترميم ولا إصلاح كسائر السقوف إذا طال زمنها؛ كقوله تعالى: ﴿ فَأَرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلُ تَرَىٰ مِن فُطُورِ ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ أَفَامَرَ يَنظُرُوا إِلَى ٱلسَّمَاءِ فَوْفَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَّهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوج ﴿ ﴾ أي ليس فيها من شقوق ولا صدوع. وبين أن ذلك السقف المذكور محفوظ من كل شيطان رجيم؛ كقوله: ﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُكِنِ رَّجِيمٍ ﴿ ﴾، وقد بينا الآيات الدالة على حفظها من جميع الشياطين في سورة «الحجر». وأما كون الكفار معرضين عما

فيها من الآيات فقد بينه في مواضع من كتابه؛ كقوله تعالى: ﴿ وَكَأَيِن مِّنْ ءَايَةِ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَإِن يَرَوَّا ءَايَةُ يُعْرِضُوا ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كُلُّ ءَايَةٍ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا تُعْنِي ٱلْآينَتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا تُعْنِي ٱلْآينَتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلَّدُ أَفَإِيْن مِّتَ فَهُمُ الْخَلَدُ وَنَ ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَتُهُ ٱلْمَوْتِ ﴾ .

قال بعض أهل العلم: كان المشركون ينكرون نبوته ﷺ ويقولون: هو شاعر يتربص به ريب المنون، ولعله يموت كما مات شاعر بني فلان؛ فقال الله تعالى: قد مات الأنبياء من قبلك، وتولى الله دينه بالنصر والحياطة، فهاكذا نحفظ دينك وشرعك.

وقال بعض أهل العلم: لما نعى جبريل إلى النبي على نفسه قال: «فمن لأمتي»؟ فنزلت: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِلشَرِيِّن فَبَلِكَ ٱلْخُلُدَ ﴾ والأول أظهر؛ لأن السورة مكية؛ ومعنى الآية: أن الله لم يجعل لبشر قبل نبيه الخلد؛ أي دوام البقاء في الدنيا، بل كلهم يموت.

وقوله: ﴿ أَفَإِين مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَالِدُونَ ﴿ اَستفهام، إنكاري معناه النفي / .

والمعنى: أنك إن مت فهم لن يخلدوا بعدك، بل سيموتون. ولذلك أتبعه بقوله: ﴿ كُلُّ نَقْسِ ذَآبِهَ لَهُ ٱلْمَوْتِ ﴾. وما أشار إليه جل وعلا في هذه الآية من أنه ﷺ سيموت، وأنهم سيموت، وأن الموضع؛ كقوله الموت ستذوقه كل نفس؛ أوضحه في غير هذا الموضع؛ كقوله

تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ ﴿ ﴾ ، كقوله: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَمِنْهُ وَجَهُ رَيِّكَ ذُو اَلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ ﴾ ، وقوله في سورة «آل عمران»: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ الْمُوْتُ وَإِنَّمَا تُوفَوْتُ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةُ فَمَن رُحْزَحَ عَنِ الْسَاءِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازْ ﴾ ، وقوله في سورة «العنكبوت»: ﴿ يَعِبَادِى النَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيّنِى فَأَعْبُدُونِ ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ الْمَوْتِ الْفَالَّةُ الْمَوْتِ الْفَالَّةُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمْ فِي مُوجِ مُشَيّدةً ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. مُكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيّدةً ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. وقد قدمنا في سورة «الكهف» استدلال بعض أهل العلم بهذه الآية وقد قدمنا في سورة «الكهف» استدلال بعض أهل العلم بهذه الآية قوله ﴿ فَهُمُ الْمُؤْلُونُ وَنَ ﴾ : هو استفهام حذفت أداته ؛ أي أفهُم الخالدون. وقد تقرر في علم النحو أن حذف همزة الاستفهام إذا الخالدون. وقد تقرر في علم النحو أن حذف همزة الاستفهام إذا دل المقام عليها جائز، وهو قياسي عند الأخفش مع «أم» ودونها ذكر الجواب أم لا ؛ فمن أمثلته دون «أم» ودون ذكر الجواب قول الكميت:

طربت وما شوقًا إلى البيض أطرب ولا لعبًا مني وذو الشيب يلعب

يعني: أو ذو الشيب يلعب؟! وقول أبي خراش الهذلي واسمه خويلد:

رفوني وقالوا يا خويلد لم ترع فقلت وأنكرت الوجوه هم هم

يعني: أهم هم على التحقيق؟! ومن أمثلته دون «أم» مع ذكر الجواب قول عمر بن أبي ربيعة المخزومي:

ثم قالوا تحبها قلت بهرًا عدد النجم والحصى والتراب

يعني: أتحبها على الصحيح. وهو مع «أم» كثير جدًا، وأنشد ٥٦٩ له سيبويه قول الأسود يعفر التميمي /:

لعمرك ما أدري وإن كنتُ داريًا شعيث بن سهم أم شعيث بن منقر يعني: أشعيث بن سهم، ومنه قول ابن أبي ربيعة المخزومي:

بدا لي منها معصم يوم جمرت وكف خضيب زينت ببنان فوالله ما أدري وإني لحاسب بسبع رميت الجمر أم بثمان يعني: أبسبع. وقول الأخطل:

كذبتك عينُك أم رأيت بواسط غلس الظلام من الرباب خيالا

يعني: أكذبتك عينك. كما نص سيبويه في كتابه على جواز ذلك في بيت الأخطل هذا، وإن خالف في ذلك الخليل قائلاً: إن «كذبتك» صيغة خبرية ليس فيها استفهام محذوف، وإن «أم» بمعنى بل؛ ففي البيت على قول الخليل نوع من أنواع البديع المعنوي يسمى «الرجوع». وقد أوضحنا هذه المسألة وأكثرها من شواهدها العربية في كتابنا (دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب) في سورة «آل عمران» وذكرنا أن قوله تعالى في آية «الأنبياء» هذه ﴿فَهُمُ الْخَلِدُونَ ﴿ فَهُمُ مَن أمثلة ذلك. والعلم عند الله تعالى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَفَإِيْنَ مِّتَ ﴾ قرأه نافع وحفص عن عاصم وحمزة والكسائي ﴿ مِّتَ ﴾ بكسر الميم. والباقون بضم الميم. وقد أوضحنا في سورة «مريم» وجه كسر الميم. وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَفَإِيْنَ مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴿ إِنَّ الْمِيمَ.

يفهم منه أنه لا ينبغي للإنسان أن يفرح بموت أحد لأجل أمر دنيوي يناله بسبب موته؛ لأنه هو ليس مخلدًا بعده.

وروى عن الشافعي رحمه الله أنه أنشد هاذين البيتين مستشهدًا بهما:

تمنى رجال أن أموت وإن أمت فتلك سبيل لستُ فيها بأوْحَدِ فقل للذي يبغي خلافَ الذي مضى تهيأ لأخرى مثلها فكأنْ قَدِ ونظير هذا قول الآخر:

فقل للشامتين بنا أفيقوا سيلقى الشامتون كما لقينا \* قوله تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِٱلشَّرِّ وَٱلْخِنَدُ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ يَكُ اللَّهُ مِ اللَّهُ مِ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّ

المعنى: ونختبركم بما يجب فيه الصبر من البلايا، وبما ٥٧٠ يجب فيه الصبر من البلايا، وبما ٥٧٠ يجب فيه الشكر من / النعم، وإلينا مرجعكم فنجازيكم على حسب ما يوجد منكم من الصبر أو الشكر. وقوله: ﴿ فِتَّنَةً ﴾ مصدر مؤكد لـ ﴿ وَنَبَّلُوكُم ﴾ من غير لفظه.

ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَبِي إِلَّاۤ أَخَذْنَا الْعَالَمِينَ ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَبِي إِلَّاۤ أَخَذْنَا الْمَكَانَ ٱلسَّيِئَةِ ٱلْحُسَنَةَ حَتَىٰ عَفُواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَى ءَابَآءَنَا ٱلضَّرَّاءُ وَٱلسَّرَّاءُ فَأَخَذْنَهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُمُهُنَ ﴿ ﴾ عَفُواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَى ءَابَآءَنَا ٱلضَّرَّاءُ وَٱلسَّرَّاءُ فَأَخَذْنَهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُمُهُنَ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات.

وقوله تعالى في هذه الآيات الكريمة: ﴿ وَنَبَّلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ ﴾ يدل على أن بلا يبلو تستعمل في الاختبار بالنعم، وبالمصائب والبلايا. وقال بعض العلماء: أكثر ما يستعمل في الشر بلا يبلو، وفي الخير أبلى يبلى. وقد جمع اللغتين في الخير قول زهير بن أبي سلمى:

جزى الله بالإحسان ما فعلا بكم وأبلاهما خير البلاء الذي يبلو

وعن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ ﴾ قال: أي نبتليكم بالشر والخير فتنة بالشدة والرخاء، والصحة والسقم، والغنى والفقر، والحلال والحرام، والطاعة والمعصية، والهدى والضلال.

\* قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنَجِذُونَكَ إِلَّا هُرُوًا اَهَدَذَا ٱلَّذِي يَنْجُرُ ءَالِهَ تَكُمُ وَهُم بِذِكِرِ ٱلرَّمْنَنِ هُمْ كَنْ فَكُمْ وَهُم بِذِكْرِ ٱلرَّمْنَنِ هُمْ كَنْ فَكُمْ وَهُم بِذِكْرِ ٱلرَّمْنَنِ هُمْ كَنْ فَكُمْ وَهُم بِذِكْرِ ٱلرَّمْنَنِ هُمْ كَنْ فَكُوْلِكُ إِلَى اللَّهُ الْ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الكفار إذا رأوا النبي ﷺ ما يتخذونه إلا هزوًا، أي مستهزأ به مستخفًا به. والهزؤ: السخرية، فهو مصدر وصف به. ويقولون: أهاذا الذي يذكر آلهتكم أي / يعيبها وينفي أنها تشفع لكم وتقربكم إلى الله

زلفي، ويقول: إنها لا تنفع من عبدها، ولا تضر من لم يعبدها، وهم مع هذا كله كافرون بذكر الرحمن. فالخطاب في قوله: ﴿وَإِذَا رَءَاكَ ﴾ للنبي ﷺ. و ﴿ إِن ﴾ في قوله: ﴿ إِن يَنْخِذُونَكَ ﴾ نافية. والاستفهام في قوله: ﴿ أَهَاذَا ٱلَّذِي يَذْكُرُ ءَالِهَ تَكُمُّ ﴾ قال فيه أبو حيان في البحر: إنه للإنكار والتعجيب. والذي يظهر لي أنهم يريدون بالاستفهام المذكور التحقير بالنبي ﷺ، كما تدل عليه قرينة قوله: ﴿ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُنُواً ﴾. وقد تقرر في فن المعانى: أن من الأغراض التي تؤدى بالاستفهام التحقير. وقال القرطبي في تفسير هذه الآية: إن جواب ﴿ وَإِذَا ﴾ هو القول المحذوف، وتقديره: وإذا رءاك الذين كفروا يقولون: أهذا الذي يذكر آلهتكم. وقال: إن جملة ﴿ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوًّا ﴾ جملة معترضة بين إذا وجوابها. واختار أبو حيان في البحر أن جواب ﴿ وَإِذَا ﴾ هو جملة ﴿ إِن يَنَّخِذُونَكَ ﴾ وقال: إن جواب ﴿إذا» بجملة مصدرة بـ ﴿ إِن ﴾ أو «ما» النافيتين لا يحتاج إلى الاقتران بالفاء. وقوله: ﴿ يَذْكُرُ ءَالِهَ تَكُمُّ ﴾ أي يعيبها. ومن إطلاق الذكر بمعنى العيب قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَإِرَهِيمُ ١٠٠٠ أي: يعيبهم. وقول عنترة:

لا تذكري مهري وما أطعمته فيكون جلدك مثل جلد الأجرب أي: لا تعيبي مهري، قاله القرطبي.

وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: الذكر يكون بخير وبخلافه. فإذا دلت الحال على أحدهما أطلق ولم يقيد، كقولك للرجل: سمعت فلانًا يذكرك، فإن كان الذاكر صديقًا فهو

ثناء؛ وإن كان عدوًا فذم، ومنه قوله تعالى: ﴿ سَمِعْنَا فَتَى يَذُكُرُهُمْ ﴾، وقوله: ﴿ أَهَٰنَذَا ٱلَّذِّ يَذَكُرُهُمْ ﴾ انتهى محل الغرض منه. والجملة في قوله: ﴿ وَهُم بِنِكِرِ ٱلرَّمْنَنِهُمْ كَنِفُرُونَ ﴿ يَهُ حَالِيةً . وقال بعض أهل العلم: معنى كفرهم بذكر الرحمن هو الموضح في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسْجُدُوا لِلرَّمْنَنِ قَالُوا وَمَا ٱلرَّمْنَ ٱلسَّجُدُ لِمَا تَأْمُرنَا وَلَهُ مَنَ الْرَحْمَنِ الرَّحْمَنِ الرَّحْمَنِ اللهُ مَا الرَّحْمَنِ اللهُ وَمَا الرَّحْمَنِ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ مَا اللهُ عَلَى . قال: وقال بعض وغيره: أن إنكارهم لمعرفتهم الرحمن تجاهل منهم ومعاندة مع أنهم يعرفون أن الرحمن من أسماء الله تعالى . قال: وقال بعض شعراء الجاهلية الجهلاء:

ألا ضربت تلك الفتاة هجينها ألا قطع الرحمن ربي يمينها وقال سلامة بن جندل الطهوى:

عجلتم علينا عجلتينا عليكم وما يشأ الرحمن يعقد ويطلق

وفي هذه الآية الكريمة دلالة واضحة على سخافة عقول الكفار؛ لأنهم عاكفون على ذكر أصنام لا تنفع ولا تضر، ويسوءهم أن تذكر بسوء، أو يقال: إنها لا تشفع ولا تقرب إلى الله. وأما ذكر الله وما يجب أن يذكر به من الوحدانية فهم به كافرون لا يصدقون به، فهم أحق بأن يتخذوا هزؤا من النبي عليه الذي اتخذوه هزؤا، فإنه محق وهم مبطلون.

فإذا عرفت معنى هذه الآية الكريمة؛ فاعلم أن هذا المعنى الذي دلت عليه جاء أيضًا مبينًا في سورة «الفرقان» في قوله تعالى:

OVY

\* قوله تعالى: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍّ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَاتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴿ ﴾.

قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يذكر بعض العلماء في الآية قولاً ويكون في نفس الآية قرينة / تدل على خلاف ذلك القول. فإذا علمت ذلك فاعلم: أن في قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿مِنْ عَجَلٍ ﴾ فيه للعلماء قولان معروفان، وفي نفس الآية قرينة تدل على عدم صحة أحدهما. أما القول الذي دلت القرينة المذكورة على عدم صحته؛ فهو قول من قال: العجل: الطين وهي لغة حميرية؛ كما قال شاعرهم:

البيع في الصخرة الصماء منبته والنخل ينبت بين الماء والعجل

يعني: بين الماء والطين. وعلى هذا القول فمعنى الآية: خلق الإنسان من طين، كقوله تعالى: ﴿ ءَأَسَجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا ﴾،

وقوله: ﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ۞ ﴾. والقرينة المذكورة الدالة على أن المراد بالعجل في الآية ليس الطين قوله بعده: ﴿ فَلاَ تَسْتَعْجِلُوبِ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُدْ صَلِيقِينَ ﴿ ﴾. فهذا يدل على أن المراد بالعَجَل هو العَجَلَة التي هي خلاف التأنِّي والتثبت. والعرب تقول: خلق من كذا. يعنون بذلك المبالغة في الاتصاف؛ كقولهم: خلق فلان من كرم، وخلقت فلانة من الجمال. ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ﴾ على الأظهر. ويوضح هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنْسَانُ بِٱلشَّرِّدُ مُعَآءَمُ بِٱلْخَيْرِ قَكَانَ ٱلْإِنْسَانُ عَجُولًا ﴿ أَي : ومن عجلته دعاؤه على نفسه أو ولده بالشر. قال بعض العلماء: كانوا يستعجلون عذاب الله وآياته الملجئة إلى العلم والإقرار، ويقولون متى هذا الوعد؛ فنزل قوله: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ ﴾ للزجر عن ذلك. كأنه يقول لهم: ليس ببدع منكم أن تستعجلوا؛ فإنكم مجبولون على ذلك، وهو طبعكم وسجيتكم. ثم وعدهم بأنه سيريهم آياته، ونهاهم أن يستعجلوا بقوله: ﴿ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَنِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴿ ﴾، كما قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي آنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾. وقال بعض أهل العلم: المراد بالإنسان في قوله: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْكُنُّ مِنْ عَجَلٍّ ﴾ آدم. وعن سعيد بن جبير والسدي: لما دخل الروح في عيني آدم نظر في ثمار الجنة، فلما دخل جوفه اشتهى الطعام، فوثب من قبل / أن تبلغ الروح رجليه عجلان إلى ثمار الجنة؛ فذلك قوله: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ ﴾. وعن مجاهد والكلبي وغيرهما: خلق آدم يوم الجمعة في آخر النهار، فلما أحيا الله رأسه استعجل وطلب تتميم نفخ الروح فيه قبل غروب الشمس.

0 1 2

والظاهر أن هذه الأقوال ونحوها من الإسرائيليات. وأظهر الأقوال أن معنى الآية: أن جنس الإنسان من طبعه العجل وعدم التأني كما بينا، والعلم عند الله تعالى.

وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية الكريمة: والحكمة في ذكر عجلة الإنسان هاهنا أنه لما ذكر المستهزئين بالرسول على وقع في النفوس سرعة الانتقام منهم، واستعجلت ذلك؛ فقال الله تعالى: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ لأنه تعالى يملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته، يؤجل ثم يعجل، وينظر ثم لا يؤخر؛ ولهذا قال: ﴿ سَأُوْرِيكُمْ ءَايني ﴾ أي نقمي وحكمي، واقتداري على من عصاني فلا تستعجلون. انتهى منه.

\* قوله تعالى: ﴿ لَوْ يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ حِينَ لَا يَكُفُونَ عَن وُجُوهِ هِمُ ٱلنَّـارَ وَلَاعَن ظُهُورِهِمْ وَلَاهُمْ يُنصَرُونَ ﴿ ﴾ .

جواب ﴿ لَوّ ﴾ في هذه الآية محذوف، وقد قدمنا أدلة ذلك وشواهده من «العربية» في سورة «البقرة»، وأشرنا إليه في سورة «إبراهيم» وسورة «يوسف». ومعنى الآية الكريمة: لو يعلم الكفار الوقت الذي يسألون عنه بقولهم: متى هذا الوعد؟ وهو وقت صعب شديد، تحيط بهم فيه النار من وراء وقدام. فلا يقدرون على منعها ودفعها عن أنفسهم، ولا يجدون ناصرًا ينصرهم، لما كانوا بتلك الصفة من الكفر والاستهزاء والاستعجال، ولكن جهلهم بذلك هو الذي هونه عليهم. وما تضمنته هذه الآية الكريمة من المعاني جاء مبينًا في مواضع أخر من كتاب الله تعالى.

أما إحاطة النار بهم في ذلك اليوم: فقد جاءت موضحة في

آیات متعددة، کقوله تعالی: ﴿ إِنَّا آَعْتَدْنَا لِلظّلِیمِینَ نَارًا آَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن یَسْتَغِیثُوا / یُغَانُوا بِمَآءِ کَالْمُهُلِ یَشْوِی اَلْوُجُوهُ بِنْسَ اَلشّرَابُ وَسَآءَتْ مُرَّتَفَقًا ﴿ ) ، وقوله تعالی: ﴿ لَهُمْ مِن جَهَنَّمَ مِهَادُ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِ ﴾ الآیة، وقوله تعالی: ﴿ لَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ النّارِ وَمِن تَعْنِيمٌ ظُلَلُ ذَلِكَ يُخَوِّفُ اللّهُ بِهِء عِبَادَهُ يَعِبَادِ فَاتَقُونِ ﴿ ) ، وقوله تعالى: ﴿ سَرَابِيلُهُم مِن فَوْلِهُ مَا اللّهُ بِهِ عِبَادَهُ يَعِبَادِ فَاتَقُونِ ﴿ ) ، وقوله تعالى: ﴿ سَرَابِيلُهُم مِن فَطِرَانِ وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ النّارُ ﴿ ) ، وقوله تعالى: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النّادُ وَهُمْ فَلِلْ مَن الآیات. نرجو الله الکریم وَهُمْ فِیهَا کَلِحُونَ ﴿ ) إلى غیر ذلك من الآیات. نرجو الله الکریم العظیم أن یعیذنا منها ومن کل ما قرب إلیها من قول وعمل، إنه قریب مجیب.

وما تضمنته من كونهم في ذلك اليوم ليس لهم ناصر ولا قوة يدفعون بها عن أنفسهم؛ جاء مبينًا في مواضع أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ مَا لَكُورُ لَا نَنَاصَرُونَ ﴿ كَا لَكُورُ مُسْتَسْلِمُونَ لَا كَا وَلَا يَاتَ فِي ذلك كثيرة.

وما أشارت إليه هذه الآية من أن الذي هوَّن عليهم ذلك اليوم العظيم حتى استعجلوه واستهزءوا بمن يخوفهم منه إنما هو جهلهم به؛ جاء مبينًا أيضًا في مواضع أخر؛ كقوله تعالى: ﴿ يَسْتَعَجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۗ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُ ﴾، الذين لا يُؤْمِنُونَ بِهَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَهَ يَتُمُرُ إِنْ أَتَنكُمْ عَذَابُهُ بَينَتًا أَوْ نَهَارًا مَاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنهُ اللهُمُ بَينَتًا أَوْ نَهَارًا مَاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنهُ اللهُ عَيْر ذلك من الآيات.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ لَوْ يَعْلَمُ ﴾ قال بعض أهل العلم: هو فعل متعد، والظاهر أنها عرفانية، فهي تتعدى إلى مفعول واحد؛ كما أشار له في الخلاصة بقوله:

## لعلم عِرْف ان وظنِّ تُهمَهُ تَعْدِينَةٌ لواحدٍ مُلْتَ زَمَهُ

وعلى هذا فالمفعول هنا قوله: ﴿حِينَ﴾ أي لو يعرفون حين وقوع العذاب بهم وما فيه من الفظائع لَمَا استخفوا به واستعجلوه. وعلى هذا ف «الحين» مفعول به لا مفعول فيه؛ لأن العلم الذي هو بمعنى المعرفة واقع على نفس الحين المذكور. وقال بعض أهل العلم: فِعْل العلم في هذه الآية منزَّل منزلة اللازم، فليس واقعًا على مفعول، وعليه فالمعنى: لو كان لهم علم ولم يكونوا / جاهلين لما كانوا مستعجلين. وعلى هذا فالآية كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونُّ ﴾ والمعنى: لا يستوي من عنده علم ومن لا علم عنده. وقد تقرر في فن المعاني: أنه إذا كان الغرض إثبات الفعل لفاعله في الكلام المثبت، أو نفيه عنه في الكلام المنفي، مع قطع النظر عن اعتبار تعلق الفعل بمن وقع عليه، فإنه يجري مجرى اللازم، كقوله: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَّ ﴾؛ لأنه يراد منه أن من ثبتت له صفة العلم لا يستوي هو ومن انتفت عنه، ولم يعتبر هنا وقوع العلم على معلومات من اتصف بذلك العلم. وعلى هذا القول فقوله: ﴿حِينَ لَا يَكُفُونِ ﴾ منصوب بمضمر؛ أي حين لا يكفون عن وجوههم النار يعلمون أنهم كانوا على الباطل. والأول هو الأظهر. واستظهر أبو حيان أن مفعول ﴿ يَعْلَمُ ﴾ محذوف، وأنه هو العامل في الظرف الذي هو ﴿ حِينَ ﴾، والتقدير: لو يعلم الذين كفروا مجيء الموعود الذي استعجلوه حين لا يكفون لما كفروا واستعجلوا واستهزءوا.

واعلم أنه لا إشكال في قوله تعالى: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍّ ﴾

مع قوله: ﴿ فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴿ فَلا يقال: كيف يقول: إن الإنسان خُلِق من العجل وجُبِل عليه، ثم ينهاه عما خلق منه وجُبِل عليه؛ لأنه تكليف بمحال! كلأنا نقول: نعم هو جُبِل على العجل، ولكن في استطاعته أن يلزم نفسه بالتأني؛ كما أنه جُبِل على حب الشهوات مع أنه في استطاعته أن يلزم نفسه بالكف عنها؛ كما قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ أَلْمُوكُنْ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ أَلْمُوكُنْ ﴿ وَإِنَّا لَلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ- يَسْنَهْزِءُونَ ﴿ ﴾ .

في هذه الآية الكريمة تسلية للنبي على بأن إخوانه من الرسل الكرام صلوات الله وسلامه عليهم استهزأ بهم الكفار، كما استهزءوا به عليه. يعني: فاصبر كما صبروا، ولك العاقبة الحميدة، / والنصر النهائي كما كان لهم. وما تضمنته هذه الآية الكريمة من ذلك جاء موضحًا في مواضع من كتاب الله؛ كقوله تعالى: ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلًا نَقُشُ عَلَيْكَ مِن اللهَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلًا نَقُشُ عَلَيْكَ مِن اللهَ إِلَّا مَا نَدُ اللهُ مَن مَنْ اللهُ مَن مَنْ اللهُ مَن مَنْ اللهُ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِبُوا وَأُودُوا حَتَى آئلهُمْ نَصَرُوا وَلَا مُبَدِّلَ لِكِلمَتِ اللهُ وَلَقَدْ جَاءَكُ مِن تَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِبُوا وَأُودُوا حَتَى آئلهُمْ نَصْرَاً وَلا مُبَدِّلَ لِكِلمَتِ اللهُ وَلَقَدْ جَاءَكُ مِن تَبْلِكَ فَلَا مُرَاكُ مُن اللهُ مِن قَبْلِكَ وَلِهُ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ اللهُ مُن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مُن وقوله تعالى: ﴿ وَلِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كُذِبَتُ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ وَلِلَ اللهِ تُرْجَعُ ٱلأُمُورُ فَى ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلِن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ وَلِل اللهُ عَلَى اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلِكَ اللهُ عَنْ مَا كُذِبُتُ رُسُلُهُ مَا اللهُ اللهُ مُنْ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلِكَ اللهُ عَلَى اللهُ وَلِكَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَولُ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلْكُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ ﴾ أي أحاط

بهم. ومادة حاق يائية العين؛ بدليل قوله في المضارع: ﴿ وَلَا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيَّةُ إِلَّا بِأَهْلِمِهُ ولا تستعمل هذه المادة إلا في إحاطة المكروه خاصة؛ فلا تقول: حاق به الخير بمعنى أحاط به. والأظهر في معنى الآية: أن المراد: وحاق بهم العذاب الذي كانوا يكذبون به في الدنيا ويستهزئون به. وعلى هذا اقتصر ابن كثير. وقال القرطبي في الدنيا ويستهزئون به. وعلى هذا اقتصر ابن كثير. وقال القرطبي في تفسير هذه الآية الكريمة: ﴿ فَكَاقَ ﴾ أي أحاط ودار ﴿ بِاللَّذِيكَ ﴾ في تفسير هذه الآية الكريمة: ﴿ فَكَاقَ ﴾ أي أحاط ودار ﴿ بِاللَّذِيكَ ﴾ كفروا و ﴿ سَخِرُوا مِنْهُم ﴾ وهزءوا بهم ﴿ مَّا كَانُوا بِهِ يَسْنَهْزِ عُونَ ﴿ نَكُ الله تعالى. والآية أي جزاء استهزائهم. والأول أظهر، والعلم عند الله تعالى. والآية تدل على أن السخرية من الاستهزاء وهو معروف.

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَكْلُؤُكُمُ مِاللَّهِ النَّهَارِ مِنَ ٱلرَّحْمَانِّ ﴾ .

أمر الله جل وعلا نبيه على في هذه الآية الكريمة: أن يقول للمعرضين عن ذكر ربهم: ﴿مَن يَكْلَوُكُم ﴾ أي من هو الذي يحفظكم ويحرسكم ﴿ بِالنَّيلِ ﴾ في حال نومكم ﴿ وَالنَّهَارِ ﴾ في حال تصرفكم في أموركم. والكِلاءة بالكسر: الحفظ والحراسة؛ يقال: اذهب في كِلاءة الله؛ أي في حفظه. واكتلأت منهم: احترست. ومنه قول ابن هرمة /:

٥٧٨

إن سُليمـــى والله يكلــؤهــا ضنَّت بشيء ما كان يَرْزَؤها وقول كعب بن زهير:

أنخت بعيري واكتلأت بعينه وآمرت نفسي أيّ أمريَّ أفعلُ و ﴿ مِنَ ﴾ في قوله: ﴿ مِنَ ٱلرَّمْكَنِّ ﴾ فيها للعلماء وجهان معروفان: أحدهما \_ وعليه اقتصر ابن كثير \_: أن ﴿ مِنَ ﴾ هي التي بمعنى بدل. وعليه فقوله: ﴿ مِنَ ٱلرَّحَمَٰنِ ﴾ أي بدل الرحمن، يعني غيره. وأنشد ابن كثير لذلك قول الراجز:

جارية لم تلبس المرتقا ولم تذق من البقول الفُستقا

أي: لم تذق بدل البقول الفستق. وعلى هذا القول فالآية كقوله تعالى: ﴿ أَرَضِيتُم بِٱلْحَكَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ أي بدلها ونظير ذلك من كلام العرب قول الشاعر:

أخذوا المخاض من الفصيل غلبة ظلمًا ويكتب للأمير أفيلا

يعني أخذوا في الزكاة المخاض بدل الفصيل. والوجه الثاني: أن المعنى ﴿ مَن يَكُلُونُكُم ﴾ أي يحفظكم ﴿ مِنَ الرَّمْيَنِ ﴾ أي من عذابه وبأسه. وهذا هو الأظهر عندي. ونظيره من القرآن قوله تعالى: ﴿ فَمَن يَنصُرُنِي مِن اللّهِ إِنْ عَصَيْلُهُ ﴾ أي من ينصرني منه فيدفع عنى عذابه.

والاستفهام في قوله تعالى: ﴿مَن يَكُلُونُكُم ﴾ قال أبو حيان في البحر: هو استفهام تقريع وتوبيخ. وهو عندي يحتمل الإنكار والتقرير؛ فوجه كونه إنكاريًا أن المعنى: لا كالىء لكم يحفظكم من عذاب الله ألبتة إلا الله تعالى؛ أي فكيف تعبدون غيره؟! ووجه كونه تقريريًا أنهم إذا قيل لهم: من يكلؤكم؟ اضطروا إلى أن يقروا بأن الذي يكلؤهم هو الله؛ لأنهم يعلمون أنه لا نافع ولا ضار إلا هو تعالى، ولذلك يخلصون له الدعاء عند الشدائد والكروب، ولا يدعون معه غيره، كما قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة يدعون معه غيره، كما قدمنا الآيات الموضحة لذلك في سورة والإسراء» وغيرها. فإذا أقروا بذلك توجه إليهم التوبيخ والتقريع،

049

\* قوله تعالى: ﴿ أَمْ هَٰمُ عَالِهَ أَتُ مَنْعُهُم مِّن دُونِكَ أَلا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنفُسِهِمْ وَلَاهُم مِّنَا يُصْحَبُونَ ﴾.

قوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ أَمْ ﴾ هي المنقطعة، وهي بمعنى بل والهمزة، فقد اشتملت على معنى الإضراب والإنكار، والمعنى: ألهم آلهة تجعلهم في منعة وعز حتى لا ينالهم عذابنا؟ ثم بين أن آلهتهم التي يزعمون لا تستطيع نفع أنفسها، فكيف تنفع غيرها بقوله: ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنفُسِهِمْ ﴾.

وقوله: ﴿ مِّن دُونِكَ ﴾ فيه وجهان: أحدهما: أنه متعلق ب ﴿ عَالِهَ أَنُهُ مَا لَهُ مَعْلَقُ اللهُ ﴿ مِّن دُونِكَ ﴾ أي سوانا ﴿ تَمْنَعُهُم ﴾ مما نريد أن نفعله بهم من العذاب! كلا! ليس الأمر كذلك. الوجه

الثاني: أنه متعلق بـ ﴿ تَمْنَعُهُم ﴾ لقول العرب: منعت دونه، أي كففت أذاه. والأظهر عندي الأول. ونحوه كثير في القرآن كقوله: ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّ إِللَّهُ مِن دُونِهِ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ الله عَير ذلك من الآيات.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة، من كون الآلهة التي اتخذوها لا تستطيع نصر أنفسها فكيف تنفع غيرها؛ جاء مبينًا في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَغْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا / وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ۞ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ لَا يَتَّبِعُوكُمُ مَّ سَوَآةً عَلَيْكُمْ أَدَعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَسَعُمْ صَلِمِتُوبَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُوبَ مِن دُونِ ٱللهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمُّ فَأَدْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُدْ صَدِقِينَ ١ أَلَهُمْ أَرَجُلُ يَمْشُونَ بِهَأَ أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَأَ أَرْ لَهُمْ أَعْيُنُ يُبْعِرُون بِهَأَ أَمْ لَهُمْ ءَاذَاتُ يَسْمَعُونَ بِهَأْ قُلِ ٱدْعُوا شُرَكَآءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا نُنظِرُونِ ۞ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَصُرُونَ ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُلَكَ لَا يَسْمَعُوّا ۚ وَتَرَدِنهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴿ كَا لَهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلَّكُ وَالَّذِيثَ اللَّهُ الْمُلَّكُ وَالَّذِيثَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرِ ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُمْ ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات الدالة على أن تلك الآلهة المعبودة من دون الله ليس فيها نفع البتة.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَا هُم مِّنَّا يُصْحَبُونَ ﴿ ثَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّهُ

ولا يجار عليه كما صرح بذلك في سورة «قد أفلح المؤمنون» في قوله: ﴿ قُلْ مَنْ بِيكِهِ مَلَكُونَ كُلِ شَيْءِ وَهُو يَجِيرُ وَلَا يَجُكَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُدَّ تَعَامُونَ ﴿ قُلْ مَنْ بِيكِهِ مَلَكُونَ عَلَيْهِ اللهِ وَالعَرْبِ تَقُولَ: أنا جار لك وصاحب من فلان؛ أي مجير لك منه. ومنه قول الشاعر:

ينادي بأعلى صوته متعوِّذًا ليُصْحَب منَّا والرماح دواني

يعني ليجار ويغاث منا. وأغلب أقوال العلماء في الآية راجعة إلى ما ذكرنا؛ كقول بعضهم: ﴿ يُصْحَبُونَ ﴿ يَ ﴾ يمنعون. وقول بعضهم: ﴿ وَلَا هُم مِّنَا يُصْحَبُونَ ﴿ وَلَا هُم مِّنَا يُصْحَبُونَ ﴾ أي لا يصحبهم الله بخير، ولا يجعل الرحمة صاحبًا لهم. والعلم عند الله تعالى.

\* قوله تعالى: ﴿ بَلْ مَنْعَنَا هَا وُلَآءٍ وَءَابَآءَهُمْ حَتَىٰ طَالَ عَلَيْهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمَ اللَّهِمَ اللَّهِمَ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُ

الظاهر أن الإضراب بـ ﴿ بَلَّ ﴾ في هذه الآية الكريمة انتقالي، ٥٨١ والإشارة / في قوله: ﴿ هَـُـوُلَآ ﴾ راجعة إلى المخاطبين من قبل في قوله: ﴿ قُلْ مَن يَـكُلُوُكُمُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْمَانِ ﴾ الآية، وهم كفار قريش، ومن اتخذ آلهة من دون الله. والمعنى: أنه متع هؤلاء الكفار وآباءهم قبلهم بما رزقهم من نعيم الدنيا حتى طالت أعمارهم في رخاء ونعمة، فحملهم ذلك على الطغيان واللجاج في الكفر.

وما تضمنته هذه الآية الكريمة: من أنه تعالى يمهل الكفار ويملي لهم في النعمة، وأن ذلك يزيدهم كفرًا وضلالاً؛ جاء موضحًا في مواضع كثيرة من كتاب الله تعالى، كقوله: ﴿ وَلاَ يَحْسَبَنَ

اَذَينَ كَفَرُوۤا أَنَمَا نُمَّلِي لِهُمۡ خَيْرٌ لِإَنفُسِهِمۡ إِنَمَا نُمْلِي لَهُمۡ لِيَزۡدَادُوٓا إِفْ مَا وَلَهُمۡ عَذَابُ مُنْهِينُ ﴿ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ سَنَسَتَدَرِجُهُم مِّنَ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَأَمْلِي مُهُمْ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ ﴿ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ سُبَحَننَكَ مَا كَانَ يَلْبَغِي لَنَا اَنَ نَتَخِذَ مِن دُونِكِ مِنْ أَوْلِيآ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ سُبَحَننَكَ مَا كَانَ يَلْبَغِي لَنَا اَن نَتَّخِذَ مِن دُونِكِ مِنْ أَوْلِيآ وَوَلَهُ تَعَالَى: ﴿ فَالُواْ سُبَحَٰ وَعَلَى اللّهِ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ُ \* قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنَقُصُهَا مِنْ ٱطْرَافِهَا ۗ أَفَهُمُ ٱلْغَنْلِبُونَ ﴿ ﴾ .

في معنى إتيان الله الأرض ينقصها من أطرافها في هذه الآية الكريمة أقوال معروفة للعلماء؛ وبعضها تدل له قرينة قرآنية.

قال بعض العلماء: نقصها من أطرافها: موت العلماء، وجاء في ذلك حديث مرفوع عن أبي هريرة. وبعُد هذا القول عن ظاهر القرآن بحسب دلالة السياق ظاهر كما ترى.

وقال بعض أهل العلم: نقصها من أطرافها خرابها عند موت أهلها.

وقال بعض أهل العلم: نقصها من أطرافها هو نقص الأنفس والثمرات، إلى غير ذلك من الأقوال، وأما القول الذي دلت عليه القرينة القرآنية: / فهو أن معنى ﴿ نَنقُصُها مِنْ أَطْرَافِها ﴾ أي ننقص أرض الكفر ودار الحرب، ونحذف أطرافها بتسليط المسلمين عليها وإظهارهم على أهلها، وردها دار إسلام. والقرينة الدالة على

هذا المعنى هي قوله بعده: ﴿ أَفَهُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ ﴾ والاستفهام الإنكار غلبتهم. وقيل: لتقريرهم بأنهم مغلوبون لا غالبون، فقوله: ﴿ أَفَهُمُ ٱلْغَلِبُونِ ﴿ ﴾ وليل على أن نقص الأرض من أطرافها سبب لغلبة المسلمين للكفار، وذلك إنما يحصل بالمعنى المذكور. ومما يدل لهذا الوجه قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنعُواْ قَرِيحَةٌ أَوَ تَحُلُّ قَرِيبًا مِّن دَارِهِمْ حَتَى يَأْتِي وَعَدُ ٱللّهِ ﴾ على قول من قال: إن قارماد بالقارعة التي تصيبهم سرايا النبي عَن تفتح أطراف بلادهم، أو تحل أنت يا نبي الله قريبًا من دارهم. وممن يُروى عنه هذا القول: ابن عباس وأبو سعيد وعكرمة ومجاهد وغيرهم. وهذا المعنى الذي ذكر الله هنا ذكره في آخر سورة «الرعد» أيضًا في قوله: ﴿ أُولَمْ يَرَوّا أَنّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهُ إَمِنَ أَطْرَافِهَا وَاللّهُ يَعَكُمُ لا مُعَقِّبَ لِحُكُمِةً وهُو سَرِيعُ أَلِحَسَابٍ ﴿ ﴾. وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير آية وهُو سَرِيعُ أَلِحَسَابٍ ﴿ ﴾ وقال ابن كثير رحمه الله في تفسير آية «أَفَلَا يَعْ أَلِمُ وَمَرَفَنَا ٱلْآيَتِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَلَقَدُ أَهَلَكُنَا مَا الْعَنِي اللهُ وَلَقَدُ أَهَلَكُنَا مَا أَلَوْنَ الْقُرَى وَصَرَفَنَا ٱلْآيَتِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ . هو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَهَلَكُنَا مَا اللّهُ مَن ٱلقُرَى وَصَرَفْنَا ٱلْآيَتِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ . هو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَهَلَكُنَا مَا اللّهُ مَن ٱلقُرَى وَصَرَفْنَا ٱلْآيَتِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ . هو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَهَلَكُنَا مَا اللّهُ عَلَى وَصَرَفْنَا ٱلْآيَتِ لَعَلَهُمْ يَرْجُعُونَ ﴿ ﴾ . وقال أَن اللّهُ عَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: ما ذكره ابن كثير رحمه الله صواب، واستقراء القرآن العظيم يدل عليه. وعليه فالمعنى: أفلا يرى كفار مكة ومن سار سيرهم في تكذيبك يا نبي الله، والكفر بما جئت به ﴿ أَنَّا نَأْتِى ٱلْأَرْضَ نَنقُصُها مِنْ أَطْرَافِها ﴾ أي بإهلاك الذين كذبوا الرسل كما أهلكنا قوم صالح وقوم لوط، وهم يمرون بديارهم. وكما أهلكنا قوم هود، وجعلنا سبأ أحاديث ومزقناهم كل ممزق كل ذلك بسبب تكذيب الرسل، والكفر بما جاءوا به. وهذا هو معنى قوله: ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ ٱلْقُرَىٰ ﴾ كقوم صالح وقوم

٥٨٢

لوط وقوم هود وسبا، فاحذروا من تكذيب نبينا محمد / على الله الته الله الترل بكم مثل ما أنزلنا بهم. وهذا الوجه لا ينافي قوله بعده: ﴿ أَفَهُمُ ٱلْعَلَلُونِ ﴿ فَهُ والمعنى: أن الغلبة لحزب الله القادر على كل شيء، الذي أهلك ما حولكم من القرى بسبب تكذيبهم رسلهم، وأنتم لستم بأقوى منهم، ولا أكثر أموالاً ولا أولادًا؛ كما قال تعالى: ﴿ أَهُمَ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكُنَهُمْ ﴾ الآية. وقال تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ مَّا كَانُواْ أَكْفَلُ عَنْهُم مَّا كَانُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَا أَفْوَلُ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ مَا كَانُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَا أَوْلُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ مَّا كَانُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ اللَّذِينَ مِن قَبْلُهُمْ مَا كَانُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَا أَفْوَلُ كَيْفَ كَانَ عَلِيهُمْ وَقَالًا فِي ٱلأَرْضِ فَيَالُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ أَشَدٌ مِنْهُمْ قُوّةً وَأَنَارُواْ ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهَا آلَكُنُكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمَالِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ مَنْ الآيات.

وإنذار الذين كذبوه على الله بما وقع لمن كذب من قبله من الرسل كثير جدًا في القرآن. وبه تعلم اتجاه ما استحسنه ابن كثير رحمه الله من تفسير آية «الأنبياء» هذه بآية «الأحقاف» المذكورة كما بينا.

وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: فإن قلت: أي فائدة في قوله: ﴿ نَأْقِ ٱلْأَرْضَ ﴾؟ قلت: فيه تصوير ما كان الله يجريه على أيدي المسلمين، وأن عساكرهم وسراياهم كانت تغزو أرض المشركين، وتأتيها غالبة عليها ناقصة من أظرافها. اهم منه. والله جل وعلا أعلم.

\* قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَكُمَةِ فَلَا نُظْلُمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّتَةٍ مِّنْ خَرْدَلِ ٱلْيَنَا بِهَا وَكُفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ ﴿ ﴾ . ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه يضع الموازين القسط ليوم القيامة؛ فتوزن أعمالهم وزنًا في غاية العدالة والإنصاف؛ فلا يظلم الله أحدًا شيئًا، وأن عمله من الخير أو الشر وإن كان في غاية القلة والدقة كمثقال حبة من خردل، فإن الله يأتي به؛ لأنه لا يخفى عليه شيء وكفى به جل وعلا حاسبًا؛ لإحاطة علمه بكل شيء.

وبين في غير هذا الموضع: أن الموازين عند ذلك الوزن منها ما يخف، / ومنها ما يثقل. وأن من خفت موازينه هلك، ومن ثقلت موازينه نجا؛ كقوله تعالى: ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَبِذِ الْحَقَّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِينُهُ فَأُولَتِيكَ هُمُ الْمُقَلِمُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَتْ مَوَزِينُهُ فَأُولَتِيكَ الّذِينَ خَسِرُوا الْفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَايِنِينَا يَظْلِمُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَتْ مَوَزِينُهُ فَأُولَتِيكَ اللّذِينَ خَسِرُوا اللّهُ وَلَيْكَ اللّهُ وَلَا يَسَاعَلُونَ ﴿ وَقُوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُوخَ فِ الصُّورِ فَلا اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أن موازين يوم القيامة موازين قسط؛ ذكره في «الأعراف» في قوله: ﴿وَٱلْوَزَنُ يَوْمَهِذٍ ٱلْحَقَّ ﴾ لأن الحق عدل وقسط. وما ذكره فيها: من أنه لا تظلم نفس شيئًا؛ بينه في مواضع أخر كثيرة؛ كقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفِهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَهُ أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا وَلَكِنَ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا وَلَكِنَ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا وَلَكِنَ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ فَيَهِ وَقَد قدمنا الآيات الدالة على

هذا في سورة «الكهف».

وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من كون العمل وإن كان مثقال ذرة من خير أو شر أتى به جل وعلا؛ أوضحه في غير هذا الموضع، كقوله عن لقمان مقررًا له: ﴿ يَنْبُنَى إِنَّهَا إِن تَكُ مِنْ هَلَا الموضع، كقوله عن لقمان مقررًا له: ﴿ يَنْبُنَى إِنَّهَا إِن تَكُ مِنْ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللللّ

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَاذِينَ ﴾ جمع ميزان. وظاهر القرآن تعدد الموازين لكل شخص، لقوله: ﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَازِينُكُم ﴾، وقوله: ﴿ وَمَنْ خَقَّتُ مَوَازِينُكُم ﴾ فظاهر القرآن يدل على أن للعامل الواحد موازين يوزن بكل واحد منها صنف من أعماله، كما قال الشاعر /:

010

ملك تقوم الحادثات لعدله فلكل حادثة لها ميزان

والقاعدة المقررة في الأصول: أن ظاهر القرآن لا يجوز العدول عنه إلا بدليل يجب الرجوع إليه. وقال ابن كثير في تفسير هذه الآية الكريمة: الأكثر على أنه إنما هو ميزان واحد، وإنما جمع باعتبار تعدد الأعمال الموزونة فيه. وقد قدمنا في آخر سورة «الكهف» كلام العلماء في كيفية وزن الأعمال، فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

وقوله في هذه الآية: ﴿ ٱلْقِسْطَ ﴾ أي العدل، وهو مصدر

وصف به، ولذا لزم إفراده، كما قال في الخلاصة:

ونعتوا بمصدر كثيرا فالتزموا الإفراد والتذكيرا

كما قدمناه مرارًا. ومعلوم أن النعت بالمصدر يقول فيه بعض العلماء: إنه للمبالغة. وبعضهم يقول: هو بنية المضاف المحذوف، فعلى الأول كأنه بالغ في عدالة الموازين حتى سماها القسط الذي هو العدل. وعلى الثاني فالمعنى: الموازين ذوات القسط.

واللام في قوله: ﴿ لِيُؤْمِ ٱلْقِيكُمَةِ ﴾ فيها أوجه معروفة عند العلماء:

(منها) أنها للتوقيت، أي الدلالة على الوقت، كقول العرب: جئت لخمس ليال بقين من الشهر، ومنه قول نابغة ذبيان:

توهمت آيات لها فعرفتها لستة أعوام وذا العام سابع

(ومنها) أنها لام كي، أي نضع الموازين القسط لأجل يوم القيامة، أي لحساب الناس فيه حسابًا في غاية العدالة والإنصاف.

(ومنها) أنها بمعنى في، أي نضع الموازين القسط في يوم القيامة.

والكوفيون يقولون: إن اللام تأتي بمعنى في، ويقولون: إن من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَذِينَ ٱلْقِسْطَ لِيُومِ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ أي في يوم القيامة، وقوله تعالى: ﴿ لَا يُجَلِّمُ الْوَقْبُ اللَّهُو ﴾ أي في وقتها. ووافقهم في ذلك ابن قتيبة من المتقدمين، وابن مالك من المتأخرين، وأنشد مستشهدًا لذلك قول مسكين الدارمي /:

أولئك قومي قد مضوا لسبيلهم كما قد مضى من قبل عاد وتبع

يعني مضوا في سبيلهم. وقول الآخر:

وكل أب وابن وإن عمرا معًا مقيمين مفقود لوقت وفاقد أي في وقت.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَلَا نُظَ لَمُ نَفَسُ شَيْعًا ﴾ يجوز أن يكون ﴿ شَيْعًا ﴾ هو المفعول الثاني لـ ﴿ نُظَ لَمُ ﴾ ويجوز أن يكون ما ناب عن المطلق؛ أي شيئًا من الظلم لا قليلاً ولا كثيرًا. ومثقال الشيء: وزنه. والخردل: حب في غاية الصغر والدقة. وبعض أهل العلم يقول: هو زريعة الجرجير. وأنث الضمير في قوله: ﴿ بِهَا ﴾ وهو راجع إلى المضاف الذي هو ﴿ مِثْقَ الَ ﴾ وهو مذكر لاكتسابه التأنيث من المضاف إليه الذي هو ﴿ حَبَ مَ مِنْ خَرَدُلٍ ﴾ على حد قوله في الخلاصة:

وربما أكسب ثانٍ أولاً تأنيثًا أن كان لحذفٍ مُوْهَلا ونظير ذلك من كلام العرب قول عنترة في معلقته:

جُادت عليه كلَّ عينٍ ثرَّة فتركنَ كلَّ قرارةٍ كالدِّرْهَمِ وقول الراجز:

طول الليالي أسرعت في نقضي نقضي نقضي ونقضن بعضي وقول الأعشى:

وتشرق بالقول الذي قد أذعته كما شرقت صدر القناة من الدم وقول الآخر: OAV

مشين كما اهتزت رماح تسفهت أعاليها مر الرياح النواسم

فقد أنث في البيت الأول لفظة «كل» لإضافتها إلى «عين». وأنث في البيت الثاني لفظة «طول» لإضافتها إلى «الليالي». وأنث في البيت الثالث الصدر لإضافته إلى «القناة». وأنث في البيت الرابع «مر» لإضافته إلى «الرياح». والمضافات المذكورة لو حذفت لبقي الكلام مستقيمًا؛ كما قال في الخلاصة /:

## \* . . . أن كان لحذفٍ مُوْهَلا \*

وقرأ هذا الحرف عامة القراء ماعدا نافعًا ﴿ وَإِن كَانَ مِثْقَكَالَ حَبِّكَةٍ ﴾ بنصب ﴿ مِثْقَكَالَ ﴾ على أنه خبر ﴿ كَانَ ﴾ أي: وإن كان العمل الذي يراد وزنه مثقال حبة من خردل. وقرأ نافع وحده (وإن كان مثقالُ) بالرفع فاعل ﴿ كَانَ ﴾ على أنها تامة ؛ كقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ دُوعُسِّرَةٍ ﴾ الآية.

# \* قوله تعالى: ﴿ وَهَانَدَا ذِكُرُّ مُبَارَكُ أَنزَلْنَاهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ مُتكِرُونَ ﴿ ﴾ .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن هذا القرآن العظيم في أَن كُرُ مُّبَارَكُ ﴾ أي كثير البركات والخيرات؛ لأن فيه خير الدنيا والآخرة. ثم وبَّخ من ينكرونه منكرًا عليهم بقوله: ﴿ أَفَأَنتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ نَ ﴾. وما ذكره جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أن هذا القرآن مبارك؛ بينه في مواضع متعددة من كتابه؛ كقوله تعالى في «الأنعام»: ﴿ وَهَلَا كِئنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَكُمُ مُنَا وَعُلَا كِتَنبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَكُمُ مُنَا وَقُوله فيها أيضًا: ﴿ وَهَلَا كِتَنبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَيْدِ في الآية؛ وقوله فيها أيضًا: ﴿ وَهَلَا كِتَنبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُبَرَكُ لِيَتَبَرُوا لِيَنْهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَتَبَرُوا لِيَا لَيْ وَقُوله تعالى في «ص»: ﴿ كِنْتُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَلَبَرُوا لِيَا لَهُ اللّهِ اللّهِ اللّه وقوله تعالى في «ص»: ﴿ كِنْتُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَلَبَرُوا لِيَالِكُ مُبَرَكُ لِيَابًا وَلَا لَهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وقوله تعالى في «ص»: ﴿ كِنْتُ أَنزَلْنَهُ إِلْنَهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ءَايَتِهِ وَلِمَنَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْمَةِ فَيَ الله عير ذلك من الآيات. فنرجو الله تعالى القريب المجيب: أن تغمرنا بركات هذا الكتاب العظيم المبارك بتوفيق الله تعالى لنا لتدبر آياته، والعمل بما فيها من الحلال والحرام، والأوامر والنواهي، والمكارم والآداب، امتثالاً واجتناباً، إنه قريب مجيب.

\* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْءَالَيْنَاۤ إِبْرُهِيمَ رُشَّدَهُ مِن قَبْلُ ﴾.

قد قدمنا ما يوضح هذه الآيات إلى آخر القصة من القرآن في سورة «مريم» فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ وَٱنصُرُوٓاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن نبيه إبراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام لما أفحم قومه الكفرة بالبراهين والحجج القاطعة، لجئوا إلى استعمال القوة فقالوا: ﴿ حَرِقُوهُ وَٱلصَّرُوا اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ عَدوها إبراهيم شر قتلة، وهي الإحراق بالنار /.

٥٨٨

ولم يذكر هنا أنهم أرادوا قتله بغير التحريق؛ ولكنه تعالى ذكر في سورة «العنكبوت» أنهم ﴿ قَالُواْ اَفْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ ﴾ وذلك في قوله: ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ اَقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ ﴾ الآية.

وقد جرت العادة بأن المبطل إذا أفحم بالدليل لجأ إلى ما عنده من القوة ليستعملها ضد الحق.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿إِن كُننُمُ فَلَعِلِينَ ﴿ ﴾ أي إن كنتم ناصرين آلهتكم نصرًا مؤزرًا. فاختاروا له أفظع قتلة،

وهي الإحراق بالنار. وإلا فقد فرطتم في نصرها.

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَكْنَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ عَلَيْكَ إِبْرَهِيمَ ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ عَلَيْكَ إِبْرَهِيمَ الْأَخْسَرِينَ ﴿ يَكَ ﴾ .

في الكلام حذف دل المقام عليه، وتقديره: قالوا حرقوه فرموه في النار، فلما فعلوا ذلك قلنا يا نار كوني بردًا وسلامًا. وقد بين في «الصافات» أنهم لما أرادوا أن يلقوه في النار بنوا له بنيانًا ليلقوه فيه.

وفي القصة: أنهم ألقوه من ذلك البنيان العالي بالمنجنيق بإشارة رجل من أعراب فارس (يعنون الأكراد)، وأن الله خسف به الأرض فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ قَالُوا اَبْنُوا لَهُ بُنِينَا فَا لَقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴿ قَالُوا اَبْنُوا لَهُ مُ والمفسرون يذكرون من شدة هذه النار وارتفاع لهبها، وكثرة حطبها شيئًا عظيمًا هائلًا. وذكروا عن نبي الله إبراهيم أنهم لما كتفوه مجردًا ورموه إلى النار، قال له جبريل: هل لك حاجة؟ قال: أما إليك فلا، وأما الله فنعم! قال: لم لا تسأله؟ قال: علمه بحالي كاف عن سؤالي.

وما ذكره الله جل وعلا في هذه الآية الكريمة: من أنه أمر النار بأمره الكوني القدري أن تكون بردًا وسلامًا على إبراهيم؛ يدل على أنه أنجاه من تلك النار؛ لأن قوله تعالى: ﴿ كُونِ بَرْدًا ﴾ يدل على سلامته من حرها. وقوله: ﴿ وَسَلَامًا ﴾. يدل على سلامته من شر بردها الذي انقلبت الحرارة إليه. وإنجاؤه إياه منها الذي دل عليه أمره الكوني القدري هنا جاء مصرحًا به في / «العنكبوت» في قوله تعالى: ﴿ فَأَنْجَنْهُ اللّهُ مِنَ النّارِ ﴾ وأشار إلى ذلك هنا بقوله:

### ﴿ وَنَجَّيْنَكُ وَلُوطًا ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ ـ كَيْدُا فَجَعَلْنَاهُمُ اللَّهِ مَا قبله. فالكيد الذي أرادوه به إحراقه بالنار نصرًا منهم لآلهتهم في زعمهم، وجعله تعالى إياهم الأخسرين؛ أي الذين هم أكثر خسرانًا لبطلان كيدهم وسلامته من نارهم.

وقد أشار تعالى إلى ذلك أيضًا في سورة «الصافات» في قوله: ﴿ فَأَرَادُواْ بِهِ كَيْدًا جُعَلْنَهُمُ الْأَسْفَلِينَ ﴿ ﴾ وكونهم الأسفلين واضح لعلوه عليهم وسلامته من شرهم. وكونهم الأخسرين لأنهم خسروا الدنيا والآخرة، ذلك هو الخسران المبين. وفي القصة: أن الله سلط عليهم خلقًا من أضعف خلقه فأهلكهم وهو البعوض. وفيها أيضًا: أن كل الدواب تطفيء عن إبراهيم النار، إلا الوزغ فإنه ينفخ النار عليه.

وقد قدمنا الأحاديث الواردة بالأمر بقتل الأوزاغ في سورة «الأنعام»، وعن أبي العالية: لو لم يقل الله: ﴿وَسَلَمًا ﴾ لكان بردها أشد عليه من حرها. ولو لم يقل ﴿ عَلَى ٓ إِبرَهِيمَ ﴿ كَانَ بردها باقيًا إلى الأبد. وعن علي وابن عباس رضي الله عنهم لو لم يقل: ﴿وَسَلَمًا ﴾ لمات إبراهيم من بردها. وعن السدي: لم تبق في ذلك اليوم نار إلا طفئت. وعن كعب وقتادة: لم تحرق النار من إبراهيم إلا وثاقه. وعن المنهال بن عمرو: قال إبراهيم: ما كنت أيامًا قط أنعم مني في الأيام التي كنت فيها في النار. وعن شعيب الحماني: أنه ألقي في النار وهو ابن ست عشرة سنة. وعن ابن جريج: ألقي فيها وهو ابن ست وعشرين. وعن الكلبي: بردت نيران الأرض

09.

جميعًا، فما أنضجت ذلك اليوم كراعًا. وذكروا في القصة: أن نمروذ أشرف على النار من الصرح فرأى إبراهيم جالسًا على السرير يؤنسه ملك الظل، فقال: نعم الرب ربك، لأقربن له أربعة آلاف بقرة وكف عنه. وكل هذا من الإسرائيليات. والمفسرون يذكرون كثيرًا منها في هذه القصة وغيرها من قصص الأنبياء /.

وقال البخاري في صحيحه: حدثنا أحمد بن يونس، أراه قال: حدثنا أبو بكر عن أبي حَصِين عن أبي الضحى عن ابن عباس ﴿ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ فَيَ قَالَهَا إبراهيم عليه السلام حين ألقي في النار، وقالها محمد ﷺ حين قالوا: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمْ فَي النار، وقالها محمد ﷺ حين قالوا: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَي النار، وقالها محمد عَنْ ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ وَاللَّهُ مَنْ أَلِهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ وَاللَّهُ عَنْ أَبِي الضحى مالك ابن إسماعيل، حدثنا إسرائيل عن أبي حَصِين عن أبي الضحى عن ابن عباس قال: كان آخر قول إبراهيم حين ألقي في النار: «حسبي الله ونعم الوكيل». انتهى.

\* قوله تعالى: ﴿ وَيَغَيَّنَكُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَـُرَكُنَا فِيهَا لِلْمَاكَمِينَ إِنَّ ﴾.

الضمير في قوله: ﴿ وَنَجَيّنَكُ ﴾ عائد إلى إبراهيم. قال أبو حيان في البحر المحيط: وضمن قوله: ﴿ وَنَجَيّنَكُ ﴾ معنى أخرجناه بنجاتنا إلى الأرض؛ ولذلك تعدى ﴿ وَنَجَيّنَكُ ﴾ بـ «إلى» ويحتمل أن يكون ﴿ إِلَى ﴾ متعلقًا بمحذوف؛ أي منتهيًا إلى الأرض، فيكون في موضع الحال. ولا تضمين في ﴿ وَنَجَيّنَكُ ﴾ على هذا. والأرض التي خرجا منها: هي كُوثتَى من أرض العراق، والأرض التي خرجا إليها: هي أرض الشام اه منه. وهذه الآية الكريمة

تشير إلى هجرة إبراهيم ومعه لوط من أرض العراق إلى الشام فرارًا بدينهما.

وقد أشار تعالى إلى ذلك في غير هذا الموضع؛ كقوله في «العنكبوت»: ﴿ ﴿ فَعَامَنَ لَهُ لُوطُّ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَىٰ رَبِّيٌّ ﴾ الآية، وقولُه في «الصافات»: ﴿ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ على أظهر القولين ؟ لأنه فار إلى ربه بدينه من الكفار. وقال القرطبي رحمه الله في تفسير قوله تعالى ﴿ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ١٠٠٠ : هذه الآية أصل في الهجرة والعزلة، وأول من فعل ذلك إبراهيم عليه السلام، وُذُلك حين خلصه الله من النار قال: ﴿ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي ﴾ أي مهاجر من بلد قومي ومولدي، إلى حيث أتمكن من عبادة ربى ﴿ فَإِنَّهُمْ سَيَهْدِينِ ﴾ فيما نويت إلى الصواب. وما أشار إليه جل وعلا من أنه بارك للعالمين في الأرض المذكورة، التي هي الشام على قول الجمهور في هذه الآية بقوله: ﴿ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَكِّرُكُنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ = بينه في غير الموضع؛ / كقوله: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةٌ تَجْرِي بِأَمْرِيةِ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَدَّرُكْنَا فِيهَا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِيُّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِۦ لَيْلًا مِّنَ ٱلْمُسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَكْرَكْنَا حَوْلَةٍ﴾ الآية. ومعنى كونه بارك فيها؛ هو ما جعل فيها من الخصب والأشجار والأنهار والثمار؛ كما قال تعالى: ﴿ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَكَرَكُنتِ مِّنَ ٱلسَّكَمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ومن ذلك أنه بعث أكثر الأنبياء منها.

وقال بعض أهل العلم: ومن ذلك أن كل ماء عذب أصل منبعه من تحت الصخرة التي عند بيت المقدس. وجاء في ذلك حديث مرفوع، والظاهر أنه لايصح. وفي قوله تعالى: ﴿ إِلَى ٱلْأَرْضِ

ٱلَّتِي بَنَرَّلْنَا فِيهَا﴾ أقوال أخر تركناها لضعفها في نظرنا.

وفي هذه الآية الكريمة دليل على أن الفرار بالدين من دار الكفر إلى بلد يتمكن فيه الفار بدينه من إقامة دينه؛ واجب. وهذا النوع من الهجرة وجوبه باق بلا خلاف بين العلماء في ذلك.

\* قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِشْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةٌ وَكُلَّا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ﴿ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه وهب لإبراهيم ابنه إسحاق، وابن ابنه يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، وأنه جعل الجميع صالحين. وقد أوضح البشارة بهما في غير هذا الموضع، كقوله تعالى: ﴿ وَأَمْرَأَتُهُ قَايِمَةً فَضَحِكَتُ فَبُشِّرْنَهَا بِإِسْحَنَى وَمِن وَرَآءِ إِسْحَتَى يَعْقُوبَ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَيَشَرَّنَكُ بِإِسْحَقَ نِبِيًّا مِنَ ٱلصَّلِيحِينَ ﴿ ﴾ . وقد أشار تعالى في سورة «مريم» إلى أنه لما هجر الوطن والأقارب عوضه الله من ذلك قرة العين بالذرية الصالحة، وذلك في قوله: ﴿ فَلَمَّا ٱعْتَرَٰهُمُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيُّا ﴿ ﴾.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ نَافِلَةً ﴾ قال فيه ابن كثير: قال عطاء ومجاهد: نافلة عطية، وقال ابن عباس وقتادة والحكم بن عتيبة: النافلة: ولد الولد، يعني أن يعقوب ولد إسحاق/.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: أصل النافلة في اللغة: الزيادة على الأصل، ومنه النوافل في العبادات؛ لأنها زيادات على الأصل الذي هو الفرض. وولد الولد زيادة على الأصل، الذي هو

ولد الصلب، ومن ذلك قول أبي ذؤيب الهذلي:

فإن تك أنثى من معدِّ كريمة علينا فقد أعطيت نافلة الفضل

أي أعطيت الفضل عليها والزيادة في الكرامة علينا، كما هو التحقيق في معنى بيت أبي ذؤيب هذا، وكما شرحه به أبو سعيد الحسن بن الحسين السكري في شرحه لأشعار الهذليين. وبه تعلم أن إيراد صاحب اللسان بيت أبي ذؤيب المذكور مستشهدًا به لأن النافلة الغنيمة غير صواب، بل هو غلط. مع أن الأنفال التي هي الغنائم راجعة في المعنى إلى معنى الزيادة؛ لأنها زيادة تكريم أكرم الله بها هذا النبي الكريم فأحلها له ولأمته. أو لأن الأموال المغنومة أموال أخذوها زيادة على أموالهم الأصلية بلا تمن.

وقوله: ﴿ نَافِلَةً ﴾ فيه وجهان من الإعراب، فعلى قول من قال: النافلة العطية؛ فهو ما ناب عن المطلق من ﴿ وَوَهَبَّنَا ﴾ أي وهبنا له إسحاق ويعقوب هبة. وعليه فالنافلة مصدر جاء بصيغة اسم الفاعل، كالعاقبة والعافية. وعلى أن النافلة بمعنى الزيادة فهو حال من ﴿ وَيَعَقُوبَ ﴾ أي وهبنا له يعقوب في حال كونه زيادة على اسحاق.

\* قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِيمَا لَهُ فَعَلَا الْمُعَلِقِ وَإِينَا الْمُعَلِقِ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

الضمير في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ ﴾ يشمل كل المذكورين: إبراهيم، ولوطًا، وإسحاق، ويعقوب، كما جزم به أبو حيان في البحر المحيط، وهو الظاهر.

وقد دلت هذه الآية الكريمة على أن الله جعل إسحاق ويعقوب من الأئمة، أي جعلهم رؤساء في الدين يقتدى بهم في الخيرات وأعمال الطاعات وقوله: ﴿ بِأُمْرِنَا ﴾ أي بما أنزلنا عليهم من الوحي والأمر والنهي، أو يهدون / الناس إلى ديننا بأمرنا إياهم، بإرشاد ٥٩٣ الخلق ودعائهم إلى التوحيد.

وهذه الآية الكريمة تبين أن طلب إبراهيم الإمامة لذريته المذكور في سورة «البقرة» أجابه الله فيه بالنسبة إلى بعض ذريته دون بعضها، وضابط ذلك: أن الظالمين من ذريته لا ينالون الإمامة بخلاف غيرهم؛ كإسحاق ويعقوب فإنهم ينالونها كما صرح به تعالى في قوله هنا: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمُ أَيِّمَةً ﴾. وطلب إبراهيم هو المذكور في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَىٰٓ إِبْرَهِعَمَ رَبُّهُ بِكَلِمَنتٍ فَأَتَمَّ لَهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَّامًا قَالَ وَمِن ذُرِيَتِيٍّ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ . فقوله: ﴿ وَمِن ذُرِّيَّةً ﴾ أي واجعل من ذريتي أئمة يقتدى بهم في الخير؛ فأجابه الله بقوله: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِينَ ﴿ أَي لَا يَنَالُ الظَّالَمِينَ عَهْدِي بالإمامة؛ على الأصوب. ومفهوم قوله: ﴿ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ إِنَّا ﴾ أن غيرهم يناله عهده بالإمامة، كما صرح به هنا. وهذا التفصيل المذكور في ذرية إبراهيم أشار له تعالى في «الصافات» بقوله: ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴿ إِنَّهُ ﴾ وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَأُوْحَيْنَآ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ ﴾ أي أن يفعلوا الطاعات، ويأمروا الناس بفعلها. وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة من جملة الخيرات، فهو من عطف الخاص على العام. وقد قدمنا مرارًا النكتة البلاغية المسوغة للإطناب في عطف الخاص على العام. وعكسه في القرآن. فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

وقوله: ﴿ وَكَانُواْ لَنَا عَلَيدِينَ ﴿ يَ مَا يَا مَا يَا مُونَ النَّاسِ به ، وامتثال الأوامر بإخلاص؛ فهم يفعلون ما يأمرون الناس به ، ويجتنبون ما ينهونهم عنه؛ كما قال نبي الله شعيب: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنَّ أُغَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنَهَلَكُمْ عَنْهُ ﴾ الآية. وقوله: ﴿ أَيِمَةُ ﴾ معلوم أنه جمع إمام. والإمام: هو المقتدى به ، ويطلق في الخير كما هنا ، وفي الشر كما في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَةُ يَكَتَّونَ إِلَى النَّارِ ﴾ الآية. وما ظنه الزمخشري من الإشكال في هذه الآية ليس بواقع ؛ كما نبه عليه أبو حيان. والعلم عند الله تعالى.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ ﴾ لم تعوض هنا تاء عن العين الساقطة بالاعتلال على القاعدة التصريفية المشهورة؛ لأن عدم / تعويضها عنه جائز كما هنا، كما أشار إلى ذلك في الخلاصة بقوله:

... ... ... وألِف الإفعالِ واسْتِفْعال أَزِل لِذَا الإعلالِ والتَّا الْزَمْ عِوض وحذفُها بالنقلِ رُبَّما عَرض وقد أشار في أبنية المصادر إلى أن تعويض التاء المذكورة من

وٱستعِـذِ استعـادةً ثـمَّ أَقِـم إقـامـة وغـالبًـا ذا التَّـا لَـزِمْ

العين هو الغالب بقوله:

وما ذكرناه من أن التاء المذكورة عوض عن العين أجود من قول من قال: إن العين باقية وهي الألف الباقية، وأن التاء عوض عن ألف الإفعال.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلُوطًا ءَانَيْنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمًا وَنَجَيَّنَاهُ مِنَ ٱلْقَرْبَةِ

ٱلَّتِي كَانَت تَعْمَلُ ٱلْخَبَكَمِثُ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ فَاسِقِينَ ﴿ وَأَدْخَلْنَاهُ فِي رَحْمَتِنَا ۗ إِنَّهُ مِنَ ٱلصَّلِلِحِينَ ﴿ ﴾ .

قوله: ﴿ وَلُوطًا ﴾ منصوب بفعل مضمر وجوباً يفسره آتيناه ؟ كما قال في الخلاصة:

فالسابق انصبه بفعل أضمرا حتمًا موافق لما قد أُظْهِرا

قال القرطبي في تفسير هذه الآية: الحكم: النبوة، والعلم: المعرفة بأمر الدين، وما يقع به الحكم بين الخصوم. وقيل: علمًا فهمًا، وقال الزمخشري: حكمًا: حكمة، وهو ما يجب فعله، أو فصلاً بين الخصوم، وقيل: هو النبوة.

قال مقيده \_ عفا الله عنه \_: أصل الحكم في اللغة: المنع كما هو معروف. فمعنى الآيات: أن الله آتاه من النبوة والعلم ما يمنع أقواله وأفعاله من أن يعتريها الخلل. والقرية التي كانت تعمل الخبائث: هي سدوم وأعمالها، والخبائث التي كانت تعملها جاءت موضحة في آيات من كتاب الله: (منها) اللواط، وأنهم هم أول من فعله من الناس، كما قال تعالى: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلْفَنْحِشَةُ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَصَدِ مِنَ الْفَالِمِينَ ﴿ وَقَالَ: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱللَّكُولَنَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَقَلْرُونَ مَا لَحَبائث الْمُذَوْنَ الْفَكُمِينَ ﴿ وَقَلْ اللَّهُمْ مَنَ أَزْوَلِمِكُمْ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴿ وَقَلْمُ وَلَى اللّهِ وَمَن الخبائث الله لَكُورُ رَبُّكُمْ مِنَ أَزْوَلِمِكُمْ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴿ وَقَطْعُونَ السّكِيلُ وَيَأْتُونَ فِي المَدكورة إتبانهم المنكر في ناديهم، وقطعهم الطريق، كما قال تعالى: ﴿ أَلْوَجَالُ وَيَقَطْعُونَ السّكِيلُ وَيَأْتُونَ فِي الله عنه الله نالإخراج من الوطن؛ كما قال تعالى عنهم: نكذيب نبي الله لوط وتهديدهم له بالإخراج من الوطن؛ كما قال تعالى عنهم: ﴿ قَالُوالَ إِن لَمْ تَنتَهِ يَنْلُولُ لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُخْرَجِينَ ﴿ فَمَا تَعالَى: ﴿ فَمَا تَعالَى: ﴿ فَالُوالَ إِن لَوْ تَعَدِيدِهِ مِن أَنْ أَنْ أَنْ مُنَ ٱلْمُخْرَجِينَ فَيْكُ ، وقال تعالى : ﴿ فَمَا فَالَ تعالَى اللّهِ فَمَا فَالُونَ لَا تَعَالَى اللّهُ فَالُوالَ إِن لَوْ تَعَلَيْ مَا لَوْ فَالُوالَ إِن لَوْ تَعَالَى: ﴿ فَالُوالَ إِن لَوْ تَعَالَى: ﴿ فَمَا لَمُنْ مَا لَا الْمُعْرَافِهُ مَا لَا تعالَى اللّهُ فَمَا لَا اللّهُ فَالُوالَ إِن لَوْ تَعَالَى اللّهُ فَالُوالَ إِن لَوْ تَعَالَى اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ الْمُعْرِقِينَ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَالْمُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

كَاتَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوّا ءَالَ لُوطِ مِن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسُ يَنْطَهَّرُونَ رَفَى ﴾ إلى غير ذلك من الآيات. وقد بين الله في مواضع متعددة من كتابه: أنه أهلكهم فقلب بهم بلدهم، وأمطر عليهم حجارة من سجيل، كما قال تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيمَ اسَافِلَهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْمِ مُ عَجَارَةً مِّن سِجِيلٍ ﴿ فَهَ وَالآيات بنحو ذلك كثيرة. والخبائث: جمع خبيثة، وهي الفعلة السيئة، كالكفر واللواط وما جرى مجرى ذلك.

وقوله: ﴿ قَوْمَ سَوْوِ ﴾ أي أصحاب عمل سيء، ولهم عند الله جزاء يسوءهم؛ وقوله: ﴿ فَكَسِقِينَ ﴿ فَكَسِقِينَ ﴿ فَكَ خَارِجِينِ عن طاعة الله. وقوله: ﴿ وَأَدْخَلْنَكُ ﴾ يعني لوطًا: ﴿ فِ رَحْمَتِنَا ﴾ شامل لنجاته من عذابهم الذي أصابهم، وشامل لإدخاله إياه في رحمته التي هي الجنة، كما في الحديث الصحيح: «تحاجت النار والجنة..» الحديث وفيه: «فقال للجنة أنت رحمتي أرحم بها من أشاء من عبادي».

 « قوله تعالى: ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَكَادَىٰ مِن قَكِبُلُ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَنَجَيْنَكُ وَأَهْلَهُ مِنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مَا اللَّالَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا ال

قوله: ﴿ وَنُوحًا ﴾ منصوب بـ «اذكر» مقدرًا، أي واذكر نوحًا حين نادى من قبل، أي من قبل إبراهيم ومن ذُكِر معه. ونداء نوح هذا المذكور هنا هو المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَادَكَنَانُوحُ فَلَيْعُمَ الْمُجِيبُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَادَكَنَانُوحُ فَلَيْعُمَ الْمُجِيبُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَادَكَنَانُوحُ فَلَيْعُمَ الْمُجِيبُونَ ﴿ وَفَقَلَ أَدُرِ مَنَا هُو المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ وَبَعَلَنَا ذُرِيّتَهُ هُو الْبَاقِينَ ﴾ ، وقد أوضح الله هذا النداء بقوله: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَا نَذَرُ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَفِرِينَ دَيّارًا ﴿ إِنّاكَ إِن تَذَرّهُمُ يُضِلُواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُواْ إِلّا فَاجِرًا كَفَارًا ﴿ فَ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَقُولُه تعالى: ﴿ هَكَا اللّهُ مُعْمَ قُومٌ نُوجٍ فَكَذَّبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ مُجْنُونٌ وَازْدُجِرَ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ هَكَذَبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ مُجْنُونٌ وَازْدُجِرَ ﴿ ﴾ . /

فَدَعَا رَبَّهُ أَنِي مَغَلُوبُ فَأَنكَصِرُ ﴿ فَفَنَحْنَا أَبُوبَ ٱلسَّمَا عِمَاءٍ مُّنَهُمِ ﴿ إِنَ ﴾ الآية. والمراد بالكرب العظيم في الآية: الغرق بالطوفان الذي تتلاطم أمواجه كأنها الجبال العظام. كما قال تعالى: ﴿ وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالَجِبَالِ ﴾، وقال تعالى: ﴿ فَأَبْعَنْنَهُ وَأَصْحَبُ ٱلسَّفِينَةِ ﴾ الآية، إلى غير ذلك من الآيات. والكرب: هو أقصى الغم، والأخذ بالنفس.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿فَنَجَيْنَكُهُ وَأَهْلُهُ ﴾ يعني إلا من سبق عليه القول من أهله بالهلاك مع الكفرة الهالكين، كما قال تعالى: ﴿قُلْنَا أَخِلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ أَتَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ قال تعالى: ﴿قُلْنَا أَخِلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ أَتَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ القول منهم: ابنه المذكور في قوله: ﴿ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴿ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴿ وَمِلْ اللهِ المذكورة في قوله: ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ كَفَرُوا أَمْرَأَتَ نُوجٍ \_ إلى قوله \_ وَقِيلَ وَدِله : ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ ﴿ كَفَرُوا أَمْرَأَتَ نُوجٍ \_ إلى قوله \_ وَقِيلَ النّارَ مَعَ ٱلدَّا خِلِينَ ﴿ ﴾ .

 \* قوله تعالى: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَلِهِدِينَ ﴿ فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَنَ وَكُنَّا ءَالَيْنَا كُمُ مَا وَعِلْمَا ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ وَدَاوُدَ ﴾ منصوب بـ «اذكر» مقدرًا. وقيل: معطوف قوله: ﴿ وَنُومًا إِذْ نَادَى مِن قَبَلُ ﴾ أي: واذكر نوحًا إذ نادى من قبل ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلْتَمَنَ إِذْ يَعَكُمَانِ فِي ٱلْحَرَثِ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِذْ ﴾ من قبل ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلْتَمَنَ إِذْ يَعَكُمَانِ فِي ٱلْحَرَثِ ﴾ الآية، وقوله: ﴿ إِذْ ﴾ بدل من ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلْتَمَنَ ﴾ بدل اشتمال كما أوضحناه في سورة «مريم» وذكرنا بعض المناقشة فيه، وقد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن من أنواع البيان التي تضمنها أن يقول بعض العلماء في الآية قولاً ويكون في نفس الآية قرينة تدل على خلاف

ذلك القول. وذكرنا في هذا الكتاب مسائل كثيرة من ذلك. فإذا علمت ذلك فاعلم أن جماعة من العلماء قالوا: إن حكم داود وسليمان في الحرث المذكور في هذه الآية كان بوحي: إلا أن ما أوحي إلى سليمان كان ناسخًا لما أوحي إلى داود.

والقرينة الثانية: هي أن قوله تعالى: ﴿فَفَهَمَنَهَا ﴾ الآية يدل على أنه فهمه إياها من نصوص ما كان عندهم من الشرع؛ لا أنه أنزل عليه فيها وحيًا جديدًا ناسخًا؛ لأن قوله تعالى: ﴿فَفَهَمَّنَهَا ﴾ أليق بالأول من الثاني، كما ترى.

مسائل تتعلق بهذه الآية الكريمة: المسألة الأولى

اعلم أن هذا الذي ذكرنا أن القرينة تدل عليه في هذه الآية

من أنهما حكما فيها باجتهاد، وأن سليمان أصاب في اجتهاده؛ جاءت السنة الصحيحة بوقوع مثله منهما في غير هذه المسألة؛ فدل ذلك على إمكانه في هذه المسألة، وقد دلت القرينة القرآنية على وقوعه، قال البخاري في صحيحه: (باب إذا ادعت المرأة ابنًا) حدثنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب، حدثنا أبو الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «كانت امرأتان معهما ابناهما، جاء الذئب فذهب بابن إحداهما، فقالت لصاحبتها: إنما ذهب بابنك. فقالت الأخرى: إنما ذهب بابنك. فتحاكمتا إلى داود عليه السلام، فقضى به للكبرى؛ فخرجتا على سليمان بن داود عليهما السلام، فأخبرتاه فقال: ائتوني بالسكين أشقه بينكما. فقالت الصغرى: لا تفعل يرحمك الله هو ابنها؛ فقضى به للصغرى. قال أبو هريرة: والله إن سمعت بالسكين قط إلا يومئذ، وما كنا نقول إلا / المدية». انتهى من صحيح ٥٩٨ البخاري.

وقال مسلم بن الحجاج في صحيحه: حدثني زهير بن حرب، حدثني شبابة، حدثني ورقاء عن أبي الزناد، عن الأعرج عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ قال: «بينما امرأتان معهما ابناهما جاء الذئب فذهب بابن إحداهما. فقالت هذه لصاحبتها: إنما ذهب بابنك أنت. وقالت الأخرى: إنما ذهب بابنك، فتحاكمتا إلى داود فقضي به للكبرى. فخرجتا على سليمان بن داود عليهما السلام؛ فأخبرتاه فقال: ائتوني بالسكين أشقه بينكما. فقالت الصغرى: لا يرحمك الله». انتهى منه. فهذا الحديث الصحيح يدل دلالة واضحة على أنهما قضيا معًا بالاجتهاد في شأن الولد المذكور، وأن سليمان

أصاب في ذلك، إذ لو كان قضاء داود بوحي لما جاز نقضه بحال. وقضاء سليمان واضح أنه ليس بوحى؛ لأنه أوهم المرأتين أنه يشقه بالسكين، ليعرف أمه بالشفقة عليه، ويعرف الكاذبة برضاها بشقه لتشاركها أمه في المصيبة فعرف الحق بذلك. وهذا شبيه جدًا بما دلت عليه الآية حسبما ذكرنا، وبينا دلالة القرينة القرآنية عليه. ومما يشبه ذلك من قضائهما القصة التي أوردها الحافظ أبو القاسم ابن عساكر في ترجمة «سليمان» عليه السلام من تاريخه، من طريق الحسن بن سفيان، عن صفوان بن صالح، عن الوليد بن مسلم، وعن سعيد بن بشر، عن قتادة عن مجاهد عن ابن عباس فذكر قصة مطولة، ملخصها: أن امرأة حسناء في زمان بني إسرائيل راودها عن نفسها أربعة من رؤسائهم، فامتنعت على كل منهم، فاتفقوا فيما بينهم عليها؛ فشهدوا عند داود عليه السلام أنها مكنت من نفسها كلبًا لها، قد عودته ذلك منها، فأمر برجمها، فلما كان عشية ذلك اليوم جلس سليمان، واجتمع معه ولدان مثله؛ فانتصب حاكمًا وتزيا أربعة منهم بزي أولئك، وآخر بزي المرأة، وشهدوا عليها بأنها مكنت من نفسها كلبًا، فقال سليمان: فرقوا بينهم. فسأل أولهم: ما كان لون الكلب؟ فقال: أسود، فعزله. واستدعى الآخر فسأله عن لونه؟ فقال: أحمر. وقال الآخر: أغبش. وقال الآخر: أبيض، فأمر عند ذلك بقتلهم، فحكي ذلك لداود عليه السلام، / فاستدعى من فوره بأولئك الأربعة فسألهم متفرقين عن لون ذلك الكلب فاختلفوا عليه، فأمر بقتلهم. انتهى بواسطة نقل ابن كثير في تفسير هذه الآية الكريمة. وكل هذا مما يدل على صحة ما فسرنا به الآية، لدلالة القرينة القرآنية عليه. وممن فسرها بذلك الحسن

#### المسألة الثانية

اعلم أن الاجتهاد في الأحكام في الشرع دلت عليه أدلة من الكتاب والسنة؛ منها هذا الذي ذكرنا هنا. وقد قدمنا في سورة بني "إسرائيل" طرفًا من ذلك، ووعدنا بذكره مستوفى في هذه السورة الكريمة، وسورة "الحشر"، وهذا أوان الوفاء بذلك الوعد في هذه السورة الكريمة. وقد علمت مما مر في سورة "بني إسرائيل" أنا ذكرنا طرفًا من الأدلة على الاجتهاد، فبيّنا إجماع العلماء على العمل بنوع الاجتهاد المعروف بالإلحاق بنفي الفارق الذي يسميه

الشافعي: القياس في معنى الأصل، وهو تنقيح المناط. وأوضحنا / أنه لا ينكره إلا مكابر، وبينا الإجماع أيضًا على العمل بنوع الاجتهاد المعروف بتحقيق المناط، وأنه لا ينكره إلا مكابر، وذكرنا أمثلة له في الكتاب والسنة، وذكرنا أحاديث دالة على الاجتهاد، منها الحديث المتفق عليه المتقدم، ومنها حديث معاذ حين بعثه النبي على اليمن، وقد وعدنا بأن نذكر طرقه هنا إلى آخر ما ذكرنا هناك.

أما الرواية المتصلة الصحيحة التي ذكرنا سابقًا عن ابن قدامة في روضة الناظر أن عبادة بن نُسي رواه عن عبدالرحمن بن غنم، عن معاذ، فهذا الإسناد وإن كان متصلاً ورجاله معرفون بالثقة، فإني لم أقف على من خرج هذا الحديث من هذه الطريق، إلا ما ذكره العلامة ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين عن أبي بكر الخطيب بلفظ: وقد قيل، إن عبادة بن نسي رواه عن عبدالرحمن ابن غنم، عن معاذ اهم منه. ولفظة «قيل» صيغة تمريض كما هو معروف. وإلا ما ذكره ابن كثير في تاريخه، فإنه لما ذكر فيه حديث معاذ المذكور باللفظ الذي ذكرنا بالإسناد الذي أخرجه به الإمام أحمد قال: وأخرجه أبو داود، والترمذي من حديث شعبة به. وقال الترمذي: لا نعرفه إلا من هذا الوجه وليس إسناده عندي بمتصل،

ثم قال ابن كثير: وقد رواه ابن ماجه من وجه آخر عنه، إلا أنه من طريق محمد بن سعيد بن حسان وهو المصلوب أحد الكذابين، عن عبادة بن نسى عن عبدالرحمن عن معاذ به نحوه.

واعلم أن النسخة الموجودة بأيدينا من تاريخ ابن كثير التي هي من الطبعة الأولى سنة ١٣٥١ فيها تحريف مطبعي في الكلام الذي ذكرنا. ففيها محمد بن سعد بن حسان، والصواب محمد بن سعيد لا سعد. وفيها: عن عياذ بن بشر، والصواب: عن عبادة بن نسي /.

وما ذكره ابن كثير رحمه الله من إخراج ابن ماجه لحديث معاذ المذكور من طريق محمد بن سعيد المصلوب، عن عبادة بن نسي، عن عبدالرحمن وهو ابن غنم، عن معاذ، لم أره في سنن ابن ماجه، والذي في سنن ابن ماجه بالإسناد المذكور من حديث معاذ غير المتن المذكور، وهذا لفظه: حدثنا الحسن بن حماد سجادة، حدثنا يحيى بن سعيد الأموي، عن محمد بن سعيد بن حسان، عن عبادة بن نسي، عن عبدالرحمن بن غنم، حدثنا معاذ ابن جبل قال: بعثني رسول الله عليه إلى اليمن قال: «لا تقضين ولا تفصلن إلا بما تعلم، وإن أشكل عليك أمر فقف حتى تبينه أو تكتب إلي فيه» اهد منه. وما أدري أوهم الحافظ ابن كثير فيما ذكر؟ أو هو يعتقد أن معنى «تبينه» في الحديث أي تعلمه باجتهادك في استخراجه من المنصوص، فيرجع إلى معنى الحديث المذكور؟ وعلى كل حال فالرواية المذكورة من طريق عبادة بن نسي عن ابن غنم عن معاذ فيها كذاب وهو محمد بن سعيد المذكور الذي قتله

أبو جعفر المنصور في الزندقة وصلبه، وقال أحمد بن صالح: وضع أربعة آلاف حديث؛ فإذا علمت بهذا انحصار طرق الحديث المذكور الذي فيه أن معاذًا قال للنبي على إنه إن لم يجد المسألة في كتاب الله ولا سنة رسول الله على اجتهد فيها رأيه. وأقره النبي على ذلك في الطريقتين المذكورتين؛ علمت وجه تضعيف الحديث ممن ضعفه، وأنه يقول: طريق عبادة بن نسي عن ابن غنم لم تسندوها ثابتة من وجه صحيح إليه. والطريق الأخرى التي في المسند والسنن فيها الحارث ابن أخي المغيرة وهو مجهول، والرواة فيها أيضًا عن معاذ مجاهيل؛ فمن أين قلتم بصحتها؟ وقد قدمنا أن ابن كثير رحمه الله قال في مقدمة تفسيره: إن الطريقة المذكورة في المسند والسنن بإسناد جيد. وقلنا: لعله يرى أن الحرث المذكور ثقة، وقد وثقه ابن حبان، وأن أصحاب معاذ لا يعرف فيهم كذاب ولا متهم.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: ويؤيد ما ذكرنا عن مراد ابن كثير / بجودة الإسناد المذكور ما قاله العلامة ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين، قال فيه: وقد أقر النبي على معاذًا على اجتهاد رأيه فيما لم يجد فيه نصًا عن الله ورسوله، فقال شعبة: حدثني أبو عون عن الحارث بن عمرو، عن أناس من أصحاب معاذ: أن رسوله على لما بعثه إلى اليمن قال: «كيف تصنع إن عرض لك قضاء»؟ قال: أقضي بما في كتاب الله. قال: «فإن لم يكن في كتاب الله»؟ قال: فبسنة رسول الله على، قال: «فإن لم يكن في سنة رسول الله على»؟ قال: أجتهد رأيي، لا آلو. فضرب رسول الله على صدري ثم قال: «الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله على صدري ثم قال: «الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله على

لما يرضى رسول الله». فهذا حديث إن كان عن غير مسمين فهم أصحاب معاذ فلا يضره ذلك؛ لأنه يدل على شهرة الحديث. وأن الذي حدث له الحرث بن عمرو عن جماعة من أصحاب معاذ لا واحد منهم، وهذا أبلغ في الشهرة من أن يكون عن واحد منهم ولو سُمِّي، كيف وشهرة أصحاب معاذ بالعلم والدين والفضل والصدق بالمحل الذي لا يخفى، ولا يعرف في أصحابه متهم ولا كذاب، ولا مجروح؛ بل أصحابه من أفاضل المسلمين وخيارهم، لايشك أهل العلم بالنقل في ذلك، كيف وشعبة حامل لواء هذا الحديث؟ وقال بعض أئمة الحديث: إذا رأيت شعبة في إسناد حديث فاشدد يديك به. قال أبو بكر الخطيب: وقد قيل إن عبادة بن نسى رواه عن عبدالرحمن بن غنم، عن معاذ، وهذا إسناد متصل، ورجاله معروفون بالثقة، على أن أهل العلم قد نقلوه، واحتجوا به؛ فوقفنا بذلك على صحته عندهم، كما وقفنا بذلك على صحة قول رسول الله ﷺ: «لا وصية لوارث». وقوله في البحر: «هو الطهور ماؤه، الحل ميتته» وقوله: «إذا اختلف المتبايعان في الثمن والسلعة قائمة تحالفا وترادا البيع»، وقوله: «الدية على العاقلة». وإن كانت هذه الأحاديث لا تثبت من جهة الإسناد ولكن لما تلقتها الكافة عن الكافة غنوا بصحتها عندهم عن طلب الإسناد لها؛ فكذلك حديث معاذًا لما احتجوا به جميعًا غنوا عن طلب الإسناد له. انتهى منه. / وحديث عمرو بن العاص وأبي هريرة الثابت في الصحيحين شاهد له كما قدمنا، وله شواهد غير ذلك ستراها إن شاء الله تعالى.

#### المسألة الثالثة

اعلم أن الاجتهاد الذي دلت عليه نصوص الشرع أنواع متعددة:

(منها) الاجتهاد في تحقيق المناط، وقد قدمنا كثيرًا من أمثلته في «الإسراء».

(ومنها) الاجتهاد في تنقيح المناط، ومن أنواعه: السبر، والتقسيم، والإلحاق بنفي الفارق.

واعلم: أن الاجتهاد بإلحاق المسكوت عنه بالمنطوق به قسمان:

الأول: الإلحاق بنفي الفارق، وهو قسم من تنقيح المناط كما ذكرناه آنفًا. ويسمى عند الشافعي: القياس في معنى الأصل، وهو بعينه مفهوم الموافقة، ويسمى أيضًا القياس الجلي.

والثاني من نوعي الإلحاق: هو القياس المعروف بهذا الاسم في اصطلاح أهل الأصول.

أما القسم الأول الذي هو الإلحاق بنفي الفارق، فلا يحتاج فيه إلى وصف جامع بين الأصل والفرع وهو العلة؛ بل يقال فيه: لم يوجد بين هذا المنطوق به وهذا المسكوت عنه فرق فيه يؤثر في الحكم البتة فهو مثله في الحكم. وأقسامه أربعة: لأن المسكوت عنه إما أن يكون مساويًا للمنطق به في الحكم، أو أولى به منه، وفي كل منهما إما أن يكون نفي الفارق بينهما مقطوعًا به أو مظنونًا؛ فالمجموع أربعة:

(الأول منها): أن يكون المسكوت عنه أولى بالحكم من المنطوق به مع القطع بنفي الفارق كقوله تعالى: ﴿ فَلاَ نَقُل لَمُّمَا أُفِّ﴾ فالضرب المسكوت عنه أولى بالحكم الذي هو التحريم من التأفيف

المنطوق به مع القطع بنفي الفارق، وكقوله تعالى: ﴿وَأَشَّهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُرُ ﴾ فشهادة أربعة عدول / المسكوت عنها أولى بالحكم ٢٠٤ وهو القبول من المنطوق به وهو شهادة العدلين مع القطع بنفي الفارق.

(والثاني منها): أن يكون المسكوت عنه أولى بالحكم من المنطوق به أيضًا، إلا أن نفي الفارق بينهما ليس قطعيًا بل مظنونًا ظنًا قويًا مزاحمًا لليقين؛ ومثاله: نهيه على عنها أولى بالحكم وهو المنع من فالتضحية بالعوراء المسكوت عنها أولى بالحكم وهو المنع من التضحية بالعوراء المنطوق بها، إلا أن نفي الفارق بينهما ليس قطعيًا بل مظنونًا ظنًا قويًا؛ لأن علة النهي عن التضحية بالعوراء كونها ناقصة ذاتًا وثمنًا وقيمة، وهذا هو الظاهر. وعليه فالعمياء أنقص منها ذاتًا وقيمة. وهناك احتمال آخر: هو الذي منع من القطع بنفي الفارق، وهو احتمال أن تكون علة النهي عن التضحية بالعوراء: أن العور مظنة الهزال؛ لأن العوراء ناقصة البصر، وناقصة البصر تكون ناقصة الرعي؛ لأنها لا ترى إلا ما يقابل عينًا واحدة، ونقص الرعي مظنة للهزال، وعلى هذا الوجه فالعمياء واحدة، ونقص الرعي مظنة للهزال، وعلى هذا الوجه فالعمياء ليست كالعوراء؛ لأن العمياء يختار لها أحسن العلف؛ فيكون ذلك مظنة لسمنها.

(والثالث منها): أن يكون المسكوت عنه مساويًا للمنطوق به في الحكم مع القطع بنفي الفارق؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ الْيَتَامَى وَإِغْرَاقَهَا المسكوت عنه مساو للأكل المنطوق به في الحكم الذي هو التحريم والوعيد بعذاب النار مع القطع بنفي الفارق.

(والرابع منها): أن يكون المسكوت عنه مساويًا للمنطوق به في الحكم أيضًا: إلا أن نفي الفارق بينهما مظنون ظنًا قويًا مزاحمًا لليقين، ومثاله الحديث الصحيح «من أعتق شركًا له في عبد...» الحديث المتقدم في «الإسراء، والكهف» فإن المسكوت عنه وهو عتق بعض الأمة مساو للمنطوق به وهو عتق بعض العبد في الحكم الذي هو سراية العتق المبينة في الحديث المتقدم مرارًا. إلا أن نفي الفارق بينهما مظنون ظنًا قويًا؛ لأن الذكورة والأنوثة بالنسبة ٦٠٥ إلى العتق وصفان طرديان لا يناط بهما حكم من / أحكام العتق؛ كما قدمناه مستوفى في سورة «مريم» وهناك احتمال آخر هو الذي منع من القطع بنفي الفارق، وهو احتمال أن يكون الشارع نص على سراية العتق في خصوص العبد الذكر، مخصصًا له بذلك الحكم دون الأنثى؛ لأن عتق الذكر يترتب عليه من الآثار الشرعية مالا يترتب على عتق الأنثي، كالجهاد والإمامة والقضاء. ونحو ذلك من المناصب المختصة بالذكور دون الإناث. وقد أكثرنا من أمثلة هذا النوع الذي هو الإلحاق بنفى الفارق في سورة «بني إسرائيل».

(وأما النوع الثاني من أنواع الإلحاق): فهو القياس المعروف في الأصول، وهو المعروف بقياس التمثيل. وسنعرفه هنا لغة واصطلاحًا، ونذكر أقسامه، وما ذكره بعض أهل العلم من أمثلته في القرآن:

اعلم أن القياس في اللغة: التقدير والتسوية؛ يقال: قاس الثوب بالذراع، وقاس الجرح بالمِيْل ـ بالكسر ـ وهو المرود: إذا

قدر عمقه به؛ ولهذا سمي الميل مقياسًا، ومن هذا المعنى قول البعيث بن بشر يصف جراحة أو شجة:

إذا قاسها الآسي النطاسي أدبرت غثيثتها وازداد وهيًا هـزومهـا

فقوله: «قاسها» يعني قدر عمقها بالميل. والآسى: الطبيب، والنطاسي (بكسر النون وفتحها): الماهر بالطب؛ والغثيثة (بثاءين مثلثتين): مدة الجرح وقيحه، وما فيه من لحم ميت. والوهي: التخرق والتشقق. والهزوم: غمز الشيء باليد فيصير فيه حفوة كما يقع في الورم الشديد.

وتعريف القياس المذكور في اصطلاح أهل الأصول، كثرت فيه عبارات الأصوليين، مع مناقشات معروفة في تعريفاتهم له. واختار غير واحد منهم تعريفه بأنه: حمل معلوم على معلوم ـ أي الحاقه به في حكمه ـ لمساواته له في علة الحكم. وهذا التعريف إنما يشمل القياس الصحيح دون الفاسد. والتعريف الشامل للفاسد: هو أن تزيد على تعريف الصحيح لفظة عند الحامل؛ فتقول: هو إلحاق معلوم في حكمه لمساواته له في علة الحكم عند الحامل، فيدخل / الفاسد في الحد مع الصحيح، كما أشار إليه صاحب مراقى السعود بقوله معرفًا للقياس:

بحمل معلوم على ما قد علم للاستوا في علة الحكم وسم وإن ترد شموله لما فَسَدْ فزد لدى الحامل والزيد أَسَدْ

ومعلوم أن أركان القياس المذكور أربعة: وهي الأصل المقيس عليه، والفرع المقيس، والعلة الجامعة بينهما، وحكم

٦.٠

الأصل المقيس عليه.

فلو قسنا النبيذ على الخمر؛ فالأصل الخمر، والفرع النبيذ، والعلة الإسكار، وحكم الأصل الذي هو الخمر التحريم. وشروط هذه الأركان الأربعة والبحث فيها، مستوفى في أصول الفقه، فلا نطيل به الكلام هنا.

واعلم أن القياس المذكور ينقسم بالنظر إلى الجامع بين الفرع والأصل إلى ثلاثة أقسام:

الأول: قياس العلة. والثاني: قياس الدلالة. والثالث: قياس الشبه.

أما قياس العلة فضابطه: أن يكون الجمع بين الفرع والأصل بنفس علة الحكم، فالجمع بين النبيذ والخمر بنفس العلة التي هي الإسكار. والقصد مطلق التمثيل، لأنا قد قدمنا أن قياس النبيذ على الخمر لايصح، لوجود النص على أن «كل مسكر خمر، وأن ما أسكر كثيره فقليله حرام». والقياس لايصح مع التنصيص على أن حكم الفرع المذكور كحكم الأصل، إلا أن المثال يصح بالتقدير والفرض ومطلق الاحتمال كما تقدم. وكالجمع بين البر والذرة بنفس العلة التي هي الكيل مثلاً عند من يقول بذلك، وإلى هذا أشار في المراقى بقوله:

وما بذات علة قد جُمعا فيه فقيس علة قد سمعا

وأما قياس الدلالة فضابطه: أن يكون الجمع فيه بدليل العلة لا بنفس العلة، كأن يجمع بين الفرع والأصل بملزوم العلة أو أثرها

7.7

أو حكمها، فمثال الجمع بملزوم العلة أن يقال: النبيذ حرام كالخمر بجامع الشدة المطربة، وهي / ملزوم للإسكار، بمعنى أنها يلزم من وجود الإسكار. ومثال الجمع بأثر العلة أن يقال: القتل بالمثقل يوجب القصاص كالقتل بمحدد بجامع الإثم، وهو أثر العلة وهي القتل العمد العدوان. ومثال الجمع بحكم العلة أن يقال: تقطع الجماعة بالواحد كما يقتلون به، بجامع وجوب الدية عليهم في ذلك حيث كان غير عمد، وهو حكم العلة التي هي القطع منهم في الصورة الأولى، والقتل منهم في الثانية. وإلى تعريف قياس الدلالة المذكور أشار في مراقي السعود بقوله:

جامع ذي الدلالة الذي لزم فأثر فحكمها كما رسم

وقوله: «الذي لزم» بالبناء للفاعل يعني اللازم، وتعبيره هنا باللازم تبعًا لغيره غلط منه رحمه الله، وممن تبعه هو؛ لأن وجود اللازم لا يكون دليلاً على وجود الملزوم بإطباق العقلاء؛ لاحتمال كون اللازم أعم من الملزوم، ووجود الأعم لا يقتضي وجود الأخص كما هو معروف. ولذا أجمع النظار على استثناء عين التالي في الشرطي المتصل لا ينتج عين المقدم؛ لأن وجود اللازم لا يقتضي وجود الملزوم. والصواب ما مثلنا به من الجمع بملزوم العلة؛ لأن الملزوم هو الذي يقتضي وجوده وجود اللازم كما هو معروف. فالشدة المطربة والإسكار متلازمان، ودلالة الشدة المطربة على الإسكار إنما هي من حيث إنها ملزوم له لا لازم، لما عرفت من أن وجود اللازم لا يقتضي وجود الملزوم. واقتضاؤه له هنا إنما هو للملازمة بين الطرفين؛ لأن كلاً منهما لازم للآخر وملزوم له

للملازمة بينهما من الطرفين.

وأما قياس الشبه: فقد اختلفت فيه عبارات أهل الأصول. فعرف بعضهم الشبه بأنه منزلة بين المناسب والطرد. وعرفه بعضهم بأنه المناسب بالتبع لا بالذات. ومعنى هذا كمعنى تعريف من عرفه بأنه المستلزم للمناسب.

قال مقيده \_ عفا الله عنه وغفر له \_: عبارات أهل الأصول في الشبه الذي هو المسلك السادس من مسالك العلة عند المالكية والشافعية، كلها / تدور حول شيء واحد، وهو أن الوصف الجامع في قياس الشبه يشبه المناسب من وجهه، ويشبه الوصف الطردي من جهة أخرى. وقد قدمنا في سورة «مريم» أن المناسب هو الوصف الذي تتضمن إناطة الحكم به مصلحة من جلب نفع أو دفع ضر، والطردي هو ما ليس كذلك، إما في جميع الأحكام وإما في بعضها؛ ولا خلاف بين أهل الأصول في أن ما يسمى بغلبة الأشياء لا يخرج عن قياس الشبه؛ لأن بعضهم يقول إنه داخل فيه، وهو الظاهر. وبعضهم يقول هو بعينه لا شيء آخر. وغلبة الأشباه هي إلحاق فرع متردد بين أصلين بأكثرهما شبهًا به؛ كالعبد فإنه متردد بين أصلين لشبهه بكل واحد منهما؛ فهو يشبه المال لكونه يباع ويشترى ويوهب ويورث إلى غير ذلك من أحوال المال. ويشبه الحر من حيث إنه إنسان ينكح ويطلَق ويثاب ويعاقب، وتلزمه أوامر الشرع ونواهيه. وأكثر أهل العلم يقولون: إن شبهه بآلمال أكثر من شبهه بالحر؛ لأنه يشبه المال في الحكم والصفة معًا أكثر مما يشبه الحر فيهما.

٦ • ٨

فمن شبه بالمال في الحكم كونه يباع ويشترى ويورث، ويوهب ويعار، ويدفع في الصداق والخلع، ويرهن إلى غير ذلك من التصرفات المالية.

ومن شُبَهه بالمال في الصفة كونه تتفاوت قيمته بحسب تفاوت أوصافه جودة ورداءة. كسائر الأموال. فلو قتل إنسان عبدًا لآخر لزمته قيمته نظرًا إلى أن شبهه بالمال أغلب. وقال بعض أهل العلم: تلزمه ديته كالحر زعمًا منه أن شبهه بالحر أغلب. فإن قيل: بأي طريق يكون هذا النوع الذي هو غلبة الأشباه من الشبه؛ لأنكم قررتم أنه مرتبة بين المناسب والطردي، فما وجه كونه مرتبة بين المناسب والطردي؟ فالجواب: أن إيضاح ذلك فيه أن أوصافه المشابهة للمال ككونه يباع ويشترى إلخ طردية بالنسبة إلى لزوم الدية؛ لأن كونه كالمال ليس صالحًا لأن يناط به / لزوم ديته إذا قتل، وكذلك أوصافه المشابهة للحر ككونه مخاطبًا يثاب ويعاقب إلخ؛ فهي طردية بالنسبة إلى لزوم القيمة؛ لأن كونه كالحر ليس صالحًا لأن يناط به لزوم القيمة، فهو من هذه الحيثية يشبه الطردي كما ترى. أما ترتب القيمة على أوصافه المشابهة لأوصاف المال فهو مناسب كما ترى. وكذلك ترتب الدية على أوصافه المشابهة لأوصاف الحر مناسب، وبهاذين الاعتبارين يتضح كونه مرتبة بين المناسب والطردي.

ومن أمثلة أنواع الشبه غير غلبة الأشباه: الشبه الذي الوصف الجامع فيه لا يناسب لذاته، ولكنه يستلزم المناسب لذاته، وقد شهد الشرع بتأثير جنسه القريب في جنس الحكم القريب؛ كقولك في الخل مائع لا تبنى القنطرة على جنسه، فلا يرفع به الحدث،

٦.٥

ولا حكم الخبث قياسًا على الدهن. فقولك: «لا تبنى القنطرة على جنسه» ليس مناسبًا في ذاته؛ لأن بناء القنطرة على المائع في حد ذاته وصف طردي إلا أنه مستلزم للمناسب؛ لأن العادة المطردة أن القنطرة لا تبنى على المائع القليل، بل على الكثير كالأنهار، والقلة مناسبة، لعدم مشروعية المتصف بها من المائعات للطهارة العامة. فإن الشرع العام يقتضي أن تكون أسبابه عامة الوجود. أما تكليف الجميع بمالا يجده إلا البعض فبعيد من القواعد؛ فصار قولك: «لا تبنى القنطرة على جنسه» ليس بمناسب، وهو مستلزم للمناسب. وقد شهد الشرع بتأثير جنس القلة والتعذر في عدم مشروعية الطهارة، بدليل أن الماء إذا قل واشتدت إليه الحاجة فإنه يسقط الأمر بالطهارة به وينتقل إلى التيمم.

وأما الشبه الصوري: فقد قدمنا الكلام عليه مستوفى في سورة «النحل» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُرُ فِي ٱلْأَنْعَلَمِ لَعِبْرَةً لَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَ

والشبه المستلزم المناسبا مثل الوضو يستلزم التقربا مع اعتبار جنسه القريب في مثله للحكم لا الغريب صلاحه لم يدر دون الشرع ولم ينط مناسب بالسمع 11.

وحيثما أمكن قيس العلة إلا ففي قبوله تردد في الحكم والصفة ثم الحكم وابن علية يرى للصورى

فتركه بالاتفاق أثبت غلبة الأشباه هو الأجود فصفة فقط لدى ذي العلم كالقيس للخيل على الحمير

واعلم أن قياس الطرد يصدق بأمرين؛ لأن الطرد يطلق اطلاقين: يطلق على الوصف الطردي الذي لا يصلح لإناطة حكم به لخلوه من الفائدة؛ كما لو ظن بعض القائلين بنقض الوضوء بلحم الجزور؛ أن علة النقض به الحرارة فألحق به لحم الظبي قائلاً: إنه ينقض الوضوء قياسًا على لحم الجزور بجامع الحرارة. فهذا القياس باطل؛ لأنه الوصف الجامع فيه طردي. ومثله كل ما كان الوصف الجامع فيه طردي يطلق عليهما قياس الطرد.

والأمر الثاني منهما: هو القياس الذي الوصف الجامع فيه مستنبطًا بالمسلك الثامن المعروف بالطرد وهو الدوران الوجودي، وإيضاحه: أنه مقارنة الحكم للوصف في جميع صوره غير الصورة التي فيها النزاع في الوجود فقط دون العدم. والاختلاف في إفادته العلة معروف في الأصول.

واعلم أن القياس وما يتعلق به موضَّح في فن أصول الفقه، والأدلة التي تدل على أن الوصف المعين علة للحكم المعين هي المعروفة بمسالك العلة، وهي عشرة عند من يعد منها «إلغاء الفارق»، وتسعة عند من لا يعده منها، وهي: النص، والإجماع،

والإيماء، والسبر والتقسيم، والمناسبة، والشبه، والدوران، / والطرد، وتنقيح المناط، وإلغاء الفارق، والتحقيق أنه نوع من تنقيح المناط كما قدمنا. وقد نظمها بعضهم بقوله:

مسالك علة رتب فنص فإجماع فإيماء فسبر مناسبة كذا شبه فيتلو له الدوران طَرْد يستمر فتنقيح المناط فألْغ فرقًا وتلك لمن أراد الحصرَ عشر ومحل إيضاحها فن أصول الفقه، وقد أوضحناها في غير هذا المحل.

وأما القوادح في الدليل من قياس وغيره، فهي معروفة في فن الأصول وقد نظمها باختصار الشيخ عمر الفاسي بقوله:

> وفقد الانضباط والظهور وكون ذاك الحكم لا يفضى إلى والخدش في الوضع والاعتبار وابدأ باستفسار في الإجمال

القدح بالنقض وبالكسر معًا نخلف العكس وبالقلب اسمعا وعدم التأثير بالوصف وفى أصل وفرع ثم حكم فاقتفى والمنع والفرق وبالتقسيم وباختلاف الضابط المعلوم والخدش في تناسب المذكور مقصود ذي الشرع العزيز فاقبلا والقول بالموجب ذو اعتبار أو الغرابة بلا إشكال

وإنما لم نوضح هنا المسالك والقوادح؛ لأن ذلك يفضى إلى الإطالة المملة، مع أن الجميع موضح في أصول الفقه، وقد أوضحناه في غير هذا الموضع، وقصدنا هنا التنبية عليه في الجملة من غير تفصيل. فإذا علمت ذلك؛ فاعلم أن العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى شفى الغليل بمالا مزيد عليه في هذه المسائل في كتابه إعلام الموقعين عن رب العالمين، وسنذكر هنا إن شاء الله جملاً وافية مفيدة من كلامه في هذا الموضوع الذي نحن بصدده. قال رحمه الله في كلامه على قول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه في رسالته المشهورة إلى أبي موسى: (ثم الفهم الفهم فيما أُدلي إليك مما ورد عليك مما ليس في قرآن ولا سنة، ثم قايس بين الأمور عند ذلك، واعرف الأمثال، ثم اعمد فيما ترى إلى أحبها إلى الله، وأشبهها بالحق)؛ مانصه /:

«هذا أحد ما اعتمد عليه القياسيون في الشريعة، قالوا: هذا كتاب عمر إلى أبي موسى، ولم ينكره أحد من الصحابة، بل كانوا متفقين على القول بالقياس وهو أحد أصول الشريعة، ولا يستغني عنه فقيه. وقد أرشد الله تعالى عباده إليه في غير موضع من كتابه، فقاس النشأة الثانية على النشأة الأولى في الإمكان، وجعل النشأة الأولى أصلاً، والثانية فرعًا عليها، وقاس حياة الأموات على حياة الأرض بعد موتها بالنبات، وقاس الخلق الجديد الذي أنكره أعداؤه على خلق السملوات والأرض، وجعله من قياس الأولى، كما جعل قياس النشأة الثانية على الأولى من قياس الأولى، وقاس الحياة بعد الموت على اليقظة بعد النوم. وضرب الأمثال وصرفها في الأنواع المختلفة، وكلها أقيسة عقلية ينبه بها عباده على أن حكم الشيء حكم مثله، فإن الأمثال كلها قياسات يعلم منها حكم الممثل من الممثل به. وقد اشتمل القرآن على بضعة وأربعين مثلاً تتضمن

تشبيه الشيء بنظيره والتسوية بينهما في الحكم، وقال تعالى: ﴿ وَيَلُّكَ ٱلْأَمْثُ لُ نَضْرِبُهَ كَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَ ۖ إِلَّا ٱلْعَكِلِمُونَ ﴾ بالقياس في ضرب الأمثال من خاصة العقل، وقد ركز الله في فطر الناس وعقولهم التسوية بين المتماثلين وإنكار التفريق بينهما، والفرق بين المختلفين وإنكار الجمع بينهما قالوا: ومدار الاستدلال جميعه على التسوية بين المتماثلين، والفرق بين المختلفين؛ فإنه إما استدلال بمعين على معين، أو بمعين على عام، أو بعام على معين، أو بعام على عام. فهذه الأربعة هي مجامع ضروب الاستدلال. فالاستدلال بالمعين على المعين هو الاستدلال بالملزوم على لازمه، بكل ملزوم دليل على لازمه، فإن كان التلازم من الجانبين كان كل منهما دليلًا على الآخر ومدلولاً له. وهذا النوع ثلاثة أقسام: أحدها: الاستدلال بالمؤثر على الأثر، والثاني: الاستدلال بالأثر على المؤثر. والثالث: الاستدلال بأحد الأثرين على الآخر. فالأول: كالاستدلال بالنار على الحريق. والثاني: كالاستدلال بالحريق على النار. والثالث: كالاستدلال بالحريق على الدخان. ومدار ذلك كله على التلازم؛ فالتسوية بين المتماثلين هو الاستدلال بثبوت أحد الأثرين على الآخر / وقياس الفرق هو استدلال بانتفاء أحد الأثرين على انتفاء الآخر، أو بانتفاء اللازم على انتفاء ملزومه؛ فلو جاز التفريق بين المتماثلين لانسدت طريق الاستدلال، وغلقت أبوابه.

( ) 1

قالوا: وأما الاستدلال بالمعين على العام فلا يتم إلا بالتسوية بين المتماثلين، إذ لو جاز القرق لما كان هذا المعين دليلاً على الأمر العام المشترك بين الأفراد. ومن هذا أدلة القرآن بتعذيب المعينين الذين عذبهم على تكذيب رسله وعصيان أمره، على أن

هذا الحكم عام شامل على من سلك سبيلهم، واتصف بصفتهم، وهو سبحانه قد نبه عباده على نفس هذا الاستدلال، وتعدية هذا الخصوص إلى العموم، كما قال تعالى عقيب إخباره عن عقوبات الأمم المكذبة لرسلهم وما حل بهم: ﴿ أَكُفَّازُكُوْ خَيْرٌ مِنْ أُولَتِهِكُو أَمْ لَكُمْ بَرَآءَةٌ فِي ٱلزُّيْرِ ﴾، فهذا محض تعدية الحكم إلى من عدا المذكورين بعموم العلة، وإلا فلو لم يكن حكم الشيء حكم مثله لما لزمت التعدية، ولا تمت الحجة. ومثل هذا قوله تعالى عقيب إخباره عن عقوبة قوم هود حين رأوا العارض في السماء: ﴿ قَالُواْ هَلَاَا عَارِضُ مُّطِرُناً ﴾، فقال تعالى: ﴿ بَلْ هُو مَا أَسْتَعْجَلْتُم بِهِ أَرِيحٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ تُكَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَيِّ إِلَّا مُسَكِثُهُم كَذَالِكَ بَحْرِي أَلْقَوْمَ ٱلمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾ ثم قال: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّاهُمْ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدُرًا وَأَفْعِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَآ أَبْصَنْرُهُمْ وَلَآ أَفْعِدَتُهُم مِن شَيْءٍ إِذ كَانُواْ يَجْحَدُونَ بَنَايَتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِدِ يَسْتَهْزِهُونَ ﴿ ﴾ فتأمل قوله: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّهُمْ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ ﴾ تجد المعنى: أن حكمكم كحكمهم، وأنا إذا كنا قد أهلكناهم بمعصية رسولنا ولم يدفع عنهم ما مكنوا فيه من أسباب العيش. فأنتم كذلك تسوية بين المتماثلين. وأن هذا محض عدل الله بين عباده.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ الْمَاتَمُ يَسِيمُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقَبُهُ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِم دَمَّرَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم وَلِلْكَفْرِينَ أَمْثَلُها ﴿ فَ الْحَبرِ أَن حكم الله عله. وكذلك كل موضع أمر الله سبحانه فيه بالسير في الأرض سواء كان السير الحسِّي على / الأقدام والدواب، أو السير المعنوي بالتفكير والاعتبار، أو كان اللفظ يعمهما وهو الصواب، فإنه يدل على الاعتبار والحذر أن يحل بالمخاطبين ما حل بأولئك،

ولهذا أمر سبحانه أولى الأبصار باعتبار بما حل بالمكذبين، ولولا أن حكم النظير حكم نظيره حتى تعبر العقول منه إليه لما حصل الاعتبار، وقد نفى الله سبحانه عن حكمه وحكمته التسوية بين المختلفين في الحكم، فقال تعالى: ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُتَّلِمِينَ كَٱلْجُرِمِينَ ﴿ مَا لَكُرْ كَيْفَ تَحَكَّمُونَ ﴿ ﴾، وأخبر أن هذا حكم باطل في الفطر والعقول، لا تليق نسبته إليه سبحانه. وقال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ سَوَآءٌ تَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَآءَ مَا يَعَكُمُونَ ٢٠٠٠ وقال تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّادِ ﴿ ﴾ أفلا تراه كيف ذكر العقول، ونبه الفطر بما أودع فيها من إعطاء النظير حكم نظيره، وعدم التسوية بين الشيء ومخالفه في الحكم. وكل هذا من الميزان الذي أنزله الله مع كتابه، وجِعله قرينه ووزيره؛ فقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ ٱلْكِننَبَ بِٱلْحَيِّقِ وَٱلْمِيزَانَّ ﴾، وقال: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾، وقال تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ﴾ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ ﴾ فهذا الكتاب، ثم قال: ﴿ وَٱلسَّمَآهَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ﴾ والميزان يراد به العدل، والآلة التي يعرف بها العدل وما يضاده. والقياس الصحيح هو الميزان، فالأولى تسميته بالاسم الذي سماه الله به؛ فإنه يدل على العدل، وهو اسم مدح واجب على كل واحد في كل حال بحسب الإمكان؛ بخلاف اسم القياس فإنه ينقسم إلى حق وباطل، وممدوح ومذموم، ولهذا لم يجيء في القرآن مدحه ولا ذمه، ولا الأمر به ولا النهي عنه، فإنه مورد تقسم إلى صحيح وفاسد. فالصحيح هو الميزان الذي أنزله الله مع كتابه، والفاسد ما يضاده كقياس الذين قاسوا البيع

710

على الربا بجامع ما يشتركان فيه من التراضي بالمعاوضة المالية؛ وقياس الذين قاسوا الميتة على المذكى في جواز أكلها بجامع ما يشتركان فيه من إزهاق الروح، هذا بسبب من الآدميين، وهذا / بفعل الله؛ ولهذا تجد في كلام السلف ذم القياس، وأنه ليس من الدين، وتجد في كلامهم استعماله والاستدلال به، وهذا حق وهذا حق؛ كما سنبينه إن شاء الله تعالى.

والأقْيِسة المستعملة في الاستدلال ثلاثة: قياس علة، وقياس دلالة، وقياس شبه، وقد وردت كلها في القرآن.

فأما قياس العلة: فقد جاء في كتاب الله عز وجل في مواضع؛ منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ اَدَمَّ خَلَقَ اللَّهِ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ فَي فَي فَأخبر تعالى أن عيسى نظير آدم في التكوين، بجامع ما يشتركان فيه من المعنى الذي تعلق به وجود سائر المخلوقات، وهو مجيئها طوعًا لمشيئته وتكوينه، فكيف يستنكر وجود عيسى من غير أب من يقرُّ بوجود آدم من غير أب ولا أم، ووجود حواء من غير أم. فآدم وعيسى نظيران يجمعهما الذي يصح تعليق الإيجاد والخلق به.

ومنها قوله تعالى: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ فَي أَي: قد كان من قبلكم أمم أمثالكم، فانظروا إلى عواقبهم السيئة، واعلموا أن سبب ذلك ما كان من تكذيبهم بآيات الله ورسله، وهم الأصل، وأنتم الفرع، والعلة الجامعة: التكذيب، والحكم: الهلاك.

ومنها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَوَّا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ مَّكَّنَّهُمْ فِي

ٱلْأَرْضِ مَا لَمْ نُمَكِّن لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَاةَ عَلَيْهِم مِّدْرَارًا وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَارَ تَجْرِى مِن تَحْنِيمٌ فَأَهْلَكُنَّهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرَّنًا ءَاخَرِينَ ﴿ ﴾ فذكر سبحانه إهلاك من قبلنا من القرون، وبين أن ذلك كان لمعنى القياس وهو ذنوبهم، فهم الأصل، ونحن الفرع، والذنوب العلة الجامعة، والحكم: الهلاك. فهذا محض قياس العلة، وقد أكده سبحانه بضرب من الأوالي، وهو أن من قبلنا كانوا أقوى منا فلم / تدفع عنهم قوتهم وشدتهم ما حل بهم. ومنه قوله تعالى: ﴿ كَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ كَانُوا أَشَدَ مِنكُمْ قُوَّةً وَأَكْثَرَ أَمْوَلًا وَأَوْلَنَدًا فَأَسْتَمْتَعُوا بِخَلَقِهِمْ فَأَسْتَمْتَعْتُمْ بِعَلَاقِكُمُ كَمَا أَسْتَمْتَعَ الَّذِيرَ مِن قَبْلِكُمْ بِخَلَقِهِمْ وَخُصْتُمْ كَالَّذِي خَسَاضُوٓا أُولَتِيكَ حَبِطَتَ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأُولَتِيكُ هُمُ ٱلْخَدْسِرُّونَ ﴿ ﴾ وقد اختلف في محل هذا «الكاف» وما يتعلق به، فقيل: هو رفع خبر مبتدأ محذوف، أي: أنتم كالذين من قبلكم. وقيل: نصب بفعل محذوف تقديره: فعلتم كفعل الذين من قبلكم. والتشبيه على هاذين القولين في أعمال الذين من قبل، وقيل: التشبيه في العذاب. ثم قيل: العامل محذوف؛ أي لعنهم وعذبهم كما لعن الذين من قبلهم. وقيل: بل العامل ما تقدم؛ أي وعَد الله المنافقين كوعد الذين من قبلكم، ولعنهم كلعنهم، ولهم عذاب مقيم كالعذاب الذي لهم.

والمقصود أنه سبحانه ألحقهم بهم في الوعيد، وسوَّى بينهم فيه كما تساووا في الأعمال، وكونهم كانوا أشد منهم قوة وأكثر أموالاً وأولادًا فَرْقٌ غير مؤثر، فعلق الحكم بالوصف الجامع المؤثر، وألغى الوصف الفارق، ثم نبه على أن مشاركتهم في الأعمال اقتضت مشاركتهم في الجزاء فقال: ﴿ فَٱسْتَمْتَعُوا بِخَلَقِهِمْ

فَاسَتَمْتَعْتُم بِخَلَقِكُمُ كَمَا اَسْتَمْتَعُ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُم بِخَلَقِهِمْ وَخُضْتُمْ كَالَّذِي خَاصُواً ﴾ فهذه هي العلة المؤثرة والوصف الجامع، وقوله: ﴿ أُوْلَكِمِكَ حَبِطَتَ أَعْمَنْكُهُمْ ﴾ هو الحكم، والذين من قبلهم الأصل، والمخاطبون الفرع.

قال عبدالرزاق في تفسيره: أنا معمر، عن الحسن في قوله: ﴿ فَٱسْتَمْتَعُواْ بِحَلَاقِهِمْ ﴾ قال: بدينهم؛ ويروى عن أبي هريرة.

وقال ابن عباس: استمتعوا بنصيبهم من الآخرة في الدنيا. وقال آخرون: بنصيبهم من الدنيا. وحقيقة الأمر: أن الخلاق هو النصيب والحظ، كأنه الذي خُلِق للإنسان وقُدِّر له، كما يقال: قَسْمه الذي قُسِم له، ونَصِيبه الذي نُصِب له أي: أُثبت. وقطُّه الذي قُطَّ له أي: قُطِع، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَهُ فِ الْآخِرَةِ / مِنْ خَلَنقٍ ۞ ﴾ وقول النبي ﷺ: ﴿إنما يلبس الحرير في الدنيا من لا خلاق له في الآخرة». والآية تتناول ما ذكره السلُّف كله، فإنه سبحانه قال: ﴿ كَانُوا أَشَدَ مِنكُمْ قُوَّهُ ﴾ فبتلك القوة التي كانت فيهم كانوا يستطيعون أن يعملوا للدنيا والآخرة، وكذلك الأموال والأولاد، وتلك القوة والأموال والأولاد هي الخلاق، فاستمتعوا بقوتهم وأموالهم في الدنيا، ونفس الأعمال التي عملوها بهذه القوة من الخلاق الذي استمتعوا به. ولو أرادوا بذلك الله والدار الآخرة لكان لهم خلاق في الآخرة، فتمتعهم بها أخذ حظوظهم العاجلة، وهذا حال من لم يعمل إلا لدنياه، سواء كان عمله من جنس العبادات أو غيرها. ثم ذكر سبحانه حال الفروع فقال: ﴿ فَأَسْتَمْتَعْتُمْ بِخَلَاقِكُمُ كُو كُمَا اسْتَمْتَعَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُم بِخَلَاقِهِمْ ﴾ فدل هذا على أن حكمهم

حكمهم، وأنهم ينالهم ما ينالهم؛ لأن حكم النظير حكم نظيره. ثم قال: ﴿ وَخُضَّتُم كَالَّذِى خَاضُوا ﴾. فقيل: «الذي» صفة لمصدر محذوف، أي: كالمخوض الذي خاضوا وهو فاعل الخوض. محذوف؛ أي: كخوض القوم الذي خاضوا وهو فاعل الخوض. وقيل: «الذي» مصدرية كـ «ما»، أي كخوضهم. وقيل: هي موضع الذين. والمقصود أنه سبحانه جمع بين الاستمتاع بالخلاق وبين الخوض بالباطل؛ لأن فساد الدين إما أن يقع بالاعتقاد الباطل والتكلم به وهو الخوض، أو يقع بالعمل، بخلاف الحق والصواب وهو الاستمتاع بالخلاق. فالأول: البدع، والثاني: اتباع الهوى، وهاذان هما أصل كل شر وفتنة وبلاء، وبهما كُذبت الرسل وعُصي وهاذان هما أصل كل شر وفتنة وبلاء، وبهما كُذبت الرسل وعُصي الرب، ودُخِلت النار، وحَلَّت العقوبات.

فالأول من جهة الشبهات، والثاني من جهة الشهوات، ولهذا كان السلف يقولون: احذروا من الناس صنفين: صاحب هوى فَتَنه هواه، وصاحب دنيا أعجبته دنياه. وكانوا يقولون: احذروا فتنة العالم الفاجر، والعابد الجاهل، فإن فتنتهما فتنة لكل مفتون، فهذا يشبه المغضوب عليهم الذين يعلمون الحق ويعملون بخلافه، وهذا يشبه الضالين الذين يعملون بغير علم.

وفي صفة الإمام أحمد رحمه الله: عن الدنيا ما كان أصبره، وبالماضين / ما كان أشبهه، أتته البدع فنفاها، والدنيا فأباها. وهذه حال أئمة المتقين، الذين وصفهم الله تعالى في كتابه بقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَىٰتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ يَكُ فَالصَبِرُ وَالْمَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله والله وباليقين تُدْفع الشبهات، كما قال تعالى:

 $\Lambda$ 

﴿ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ ﴿ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ وَاذْكُرْ عِبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَكَ وَيَعْقُوبَ أُوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِرِ ﴿ ﴾ .

وفي بعض المراسيل: «إن الله يحب البصرَ الناقد عند ورود الشبهات، ويحب العقل الكامل عند حلول الشهوات». فقوله تعالى: ﴿ فَٱسْتَمْتَعْتُمْ مِخَلَقِكُو ﴾ إشارة إلى إتباع الشهوات، وهو داء العصاة. وقوله: ﴿ وَخُصَّتُم كَالَّذِي حَكَاضُواً ﴾ إشارة إلى الشبهات، وهو داء المبتدعة وأهل الأهواء والخصومات، وكثيرًا ما يجتمعان. فقلَّ من تجده فاسد الاعتقاد إلا وفساد اعتقاده يظهر في عمله. والمقصود أن الله أخبر أن في هذه الأمة من يستمتع بخلاقه كما استمتع الذين من قبله بخلاقهم، ويخوض كخوضهم، وأن لهم من الذم والوعيد كما للذين من قبلهم، ثم حضهم على القياس والاعتبار بمن قبلهم فقال: ﴿ أَلَمْ يَأْتِهِمْ نَبَأُ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَـادٍ وَثَـمُودَ وَقَوْمِ إِبْرَهِـيمَ وَأَصْحَنبِ مَدِّيَنَ وَالْمُؤْتَفِكَتِّ أَنَنْهُمُّ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾ فتأمل صحة هذا القياس وإفادته لِمَا عُلِّق عليه من الحكم، وأن الأصل والفرع قد تساويا في المعنى الذي علق به العقاب، وأكَّده كما تقدم بضرب من الأوْلَى وهو شدة القوة وكثرة الأموال والأولاد، فإذا لم يتعذر على الله عقاب الأقوى منهم بذنبه فكيف يتعذر عليه عقاب من هو دونه؟!.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِىُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ إِن يَشَأَ يُذَهِبُكُمْ وَيَشَأَ يُذَهِبُكُمْ وَيَسَتَخَلِفٌ مِنْ بَعْدِكُم مَّا يَشَآءُ كُمَّا ٱنْشَأَكُمُ مِّن ذُرِّيَةِ قَوْمٍ ءَاخُرِينَ ﴾. فهذا قياس جلي، يقول سبحانه: إن شئت أذهبتكم واستخلفت

غيركم، كما أذهبت من قبلكم واستخلفتكم، بذكر أركان القياس الأربعة؛ علة الحكم وهي عموم مشيئته وكمالها، والحكم وهو إذهابه إياهم وإتيانه بغيرهم، والأصل وهو ما كان من قبل، والفرع وهم المخاطبون.

ومنه قوله تعالى: ﴿ بَلَ كَذَبُواْ بِمَا لَرَ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كَنَكَ كَذَبَ ٱلَّذِينَ / مِن قَبْلِهِم فَانظُر كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ٱلظّلِمِينَ ﴿ يَفَ فَانظُر كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ٱلظّلِمِينَ ﴿ يَفُ فَاخْبِر أَن مِن قبل المكذبين أصل يعتبر به، والفرع نفوسهم؛ فإذا ساووهم في المعنى ساووهم في العاقبة. ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنّا السّلِنَا إِلَيْكُو رَسُولًا ﴿ فَعَصَى فِرْعَوْنُ رَسُولًا ﴿ فَعَصَى فِرْعَوْنُ رَسُولًا ﴿ فَهَكَا وَبِيلًا إِنَّ فَعَصَى فِرْعَوْنُ رَسُولًا فَلَا فَعَمَى فِرْعَوْنُ اللَّهُ وَعُونَ رَسُولًا فَلَا فَعَمَى فِرْعَوْنُ اللَّهُ وَعُونَ رَسُولًا فَا فَعَلَى اللَّهِ فَاخْدُم أَخَذًا وبيلًا فَهَاكُذَا مِن فرعون عصى رسوله فأخذه أخذًا وبيلًا بفهاكذا من فرعون، وأن فرعون عصى رسوله فأخذه أخذًا وبيلًا فقد فُتِحَ لك عصى منكم محمدًا ﷺ. وهذا في القرآن كثير جدًا فقد فُتِحَ لك بانه.

## فصل

وأما قياس الدلالة: فهو الجمع بين الأصل والفرع، بدليل العلة وملزومها، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيْهِ مَ أَنَّكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا آنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتَ وَرَبَتَ إِنَّ ٱلَّذِى ٓ أَحْيَاهَا لَمُحْيى ٱلْمَوْقَ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ فَإِذَا ٱنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتَ وَرَبَتَ إِنَّ ٱلَّذِى آخَياهَا لَمُحْيى ٱلْمَوْقَ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرً فَيْهَ فَدل سبحانه عباده بما أراهم من الإحياء الذي تحققوه وشاهدوه، على الإحياء الذي استبعدوه، وذلك قياس إحياء على إحياء، واعتبار الشيء بنظيره، والعلة الموجبة هي عموم قدرته سبحانه وكمال حكمته، وإحياء الأرض دليل العلة.

ومنه قوله تعالى: ﴿ يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُمْي

ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَٰلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾. فدل بالنظير على النظير، وقرب أحدهما من الآخر جدًا بلفظ الإخراج، أي: يخرجون من الأرض أحياء كما يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي.

ومنه قوله تعالى: ﴿ أَيَحُسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتَرِّكُ سُدِّى ﴿ أَلَمْ بِكُ نَطْفَةُ مِن مِّنِيِّ يُمْنَىٰ ﴿ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ فَعَمَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنْثَى ﴿ أَلَيْسَ ذَالِكَ بِقَادِرٍ ۗ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى ٱلۡمُوۡتَىٰ ۞﴾ فبين سبحانه كيفية الخلق واختلاف أحوال الماء في الرحم إلى أن صار منه الزوجان الذكر والأنثى، وذلك أمارة وجود صانع قادر على ما يشاء، ونبه سبحانه عباده بما أحدثه في النطفة المهينة الحقيرة من الأطوار، وسوقها في مراتب / الكمال، من مرتبة إلى مرتبة أعلى منها، حتى صارت بشرًا سويًا في أحسن خلقة وتقويم، على أنه لا يحسن به أن يترك هذا البشر سدًى مهملاً معطلًا، لا يأمره ولا ينهاه، ولا يقيمه في عبوديته، وقد ساقه في مراتب الكمال من حين كان نطفة إلى أن صار بشرًا سويًا، فكذلك يسوقه في مراتب كماله طبقًا بعد طبق، وحالاً بعد حال، إلى أن يصير جاره في داره؛ يتمتع بأنواع النعيم، وينظر إلى وجهه، ويسمع كلامه». إلى آخر كلام ابن القيم رحمه الله تعالى، فإنه أطال في ذكر الأمثلة على النحو المذكور، ولم نذكر جميع كلامه خوفًا من الإطالة المملة. وفيما ذكرنا من كلامه تنبيه على مالم نذكره، وقد تكلم على قياس الشبه فقال فيه:

«وأما قياس الشبه فلم يحكه الله سبحانه إلا عن المبطلين؛ فمنه قوله تعالى إخبارًا عن إخوة يوسف أنهم قالوا لما وجدوا الصُّواع في رحل أخيهم: ﴿إِن يَسَّرِقَ فَقَدَّسَرَقَ أَثَّ لَمُ مِن مَبَّلُ ﴾ فلم

77.

يجمعوا بين الفرع والأصل بعلة ولا دليلها، وإنما ألحقوا أحدهما بالآخر من غير دليل جامع سوى مجرد الشبه الجامع بينه وبين يوسف، فقالوا هذا مقيس على أخيه بينهما شبه من وجوه عديدة، وذلك قد سرق فكذلك هذا، وهذا هو الجمع بالشبه الفارغ والقياس بالصورة المجردة عن العلة المقتضية للتساوي، وهو قياس فاسد، والتساوي في قرابة الأخوة ليس بعلة للتساوي في السرقة لوكان حقًا، ولا دليل على التساوي فيها، فيكون الجمع لنوع شبه خال من العلة ودليلها».

ثم ذكر رحمه الله لقياس الشبه الفاسد أمثلة أخرى في الآيات الدالة على أن الكفار كذبوا الرسل بقياس الشبه حيث شبهوهم بالبشر، وزعموا أن ذلك الشبه مانع من رسالتهم؛ كقوله تعالى عن الكفار أنهم قالوا: ﴿مَا نَرَنك إلّا بَشَرًا مِثْلَنّا ﴾، وقوله تعالى عنهم: الكفار أنهم قالوا: ﴿مَا نَرَنك إلّا بَشَرًا مِثْلَنّا ﴾، وقوله تعالى عنهم: ﴿مَا هَنذا إلّا بَشَرٌ مِثْلُكُم مِثَا تَأْكُلُونَ مِنْه ﴾ الآية. إلى غير ذلك من الآيات. فالمشابهة بين الرسل وغيرهم في كون الجميع بشرًا لا تقتضي المساواة بينهم في انتفاء الرسالة عنهم جميعًا، ولما قالوا للرسل: ﴿مَا أَنتُم إلا بَشَرٌ مِثْلُنك ﴾ أجابوهم بقولهم: ﴿إِن خَنُ إلّا بَشَرٌ مِثْلُنك ﴾ أجابوهم بقولهم: ﴿ وَلَا يَمْنُ إلّا بَشَرٌ مِثَلًا مَن يَشَاءُ مِن عِبَادِهِ ﴾. وقياس الكفار الرسل على سائر البشر في عدم الرسالة قياس ظاهر البطلان؛ لأن الواقع من التخصيص والتفضيل، وجعل بعض البشر شريفًا وبعضه سوقًا؛ الواقع من التخصيص والتفضيل، وجعل بعض البشر شريفًا وبعضه سوقًا؛ مُنظ هذا القياس؛ كما أشار إليه جواب الرسل المذكور آنفًا، يشير دنيًا، وبعضه ماكلًا وبعضه مرءوسًا وبعضه رئيسًا، وبعضه ملكًا وبعضه سوقًا؛ إليه قوله تعالى: ﴿أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحَمْتَ رَبِكَ خَنُ هَسَمَنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم فِي النَّيْ الله عَول المُنْ الله المُنْ الله مُنْ الله مُنْ الله المُنْ الله المُنْ الله وقي المُنْ الله المُنْ الله المُنْ الله مُنْ الله المُنْ الله مُنْ الله المُنْ الله المؤلِق الدُيْنَ الله المُنْ الله الله المُنْ الله المُنْ الله المؤلِق المُنْ الله الله الله الله المُنْ الله المؤلِق الله المؤلِق الله المؤلِق الله المؤلِق الله الله الله المؤلِق الله المؤلِق الم

وَرَحْمَتُ رَيِّكَ خَيِّرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴿ ﴾ وهذه الأمثلة من قياس الشبه ليس فيها وصف مناسب بالذات ولا بالتبع؛ فلذلك كانت باطلة.

ثم ذكر ابن القيم رحمه الله: أن جميع الأمثال في القرآن كلها قياسات شبه صحيحة؛ لأن حقيقة المثل تشبيه شيء بشيء في حكمه، وتقريب المعقول من المحسوس أو أحد المحسوسين من الآخر واعتبار أحدهما بالآخر. ثم سرد الأمثال القرآنية ذلك فيها واحدًا، وأطال الكلام في ذلك فأجاد وأفاد.

وقال في آخر كلامه: قالوا فهذا بعض ما اشتمل عليه القرآن من التمثيل والقياس، والجمع والفرق، واعتبار العلل والمعاني وارتباطها بأحكامها تأثيرًا واستدلالاً. قالوا: وقد ضرب الله سبحانه الأمثال، وصرفها قدرًا وشرعًا، ويقظة ومنامًا، ودل عباده على الاعتبار بذلك؛ وعبورهم من الشيء إلى نظيره، واستدلالهم بالنظير على النظير؛ بل هذا أصل عبارة الرؤيا التي هي جزء من أجزاء النبوة، ونوع من أنواع الوحي؛ فإنها مبنية على القياس والتمثيل، واعتبار المعقول بالمحسوس.

ألا ترى أن الثياب في التأويل كالقميص تدل على الدين؛ فما كان فيها من طول أو قصر، أو نظافة أو دئس فهو في الدين؛ كما أول النبي عليه القميص بالدين والعلم، والقدر المشترك بينهما أن كلاً منهما يستر صاحبه ويجمله بين الناس /.

ومن هذا تأويل اللبن بالفطرة لما في كل منهما من التغذية الموجبة للحياة وكمال النشأة، وأن الطفل إذا خلي وفطرته لم يعدل عن اللبن؛ فهو مفطور على إيثاره على ما سواه، وكذلك فطرة

الإسلام التي فطر الله عليها الناس.

ومن هذا تأويل البقر بأهل الدين والخير الذين بهم عمارة الأرض، كما أن البقر كذلك، مع عدم شرها وكثرة خيرها، وحاجة الأرض وأهلها إليها؛ ولهذا لما رأى النبي ﷺ بقرًا تُنْحَر كان ذلك نحرًا في أصحابه.

ومن ذلك تأويل الزرع والحرث بالعمل؛ لأن العامل زارع للخير والشر، ولابد أن يخرج له ما بذره كما يخرج للباذر زرع ما بذره، فالدنيا مزرعة، والأعمال البذر، ويوم القيامة يوم طلوع الزرع وحصاده.

ومن ذلك تأويل الخشب المقطوع المتساند بالمنافقين، والجامع بينهما أن المنافق لا روح فيه ولا ظل ولا ثمر، فهو بمنزلة الخشب الذي هو كذلك؛ ولهذا شبه تعالى المنافقين بالخُشُب المسندة؛ لأنهم أجسام خالية عن الإيمان والخير. وفي كونها مسندة نكتة أخرى: وهي أن الخشب إذا انتفع به جعل في سقف أو جدار أو غيرهما من مظان الانتفاع، وما دام متروكًا فارغًا غير منتفع به جعل مسندًا بعضه إلى بعض؛ فشبه المنافقين بالخشب في الحالة التي لا ينتفع فيها بها إلى آخر كلامه رحمه الله. وقد ذكر أشياء كثيرة من عبارة الرؤيا فأجاد وأفاد رحمه الله، وكلها راجعة إلى اعتبار النظير بنظيره، وذلك كله يدل دلالة واضحة على أن نظير الحق حق، ونظير الباطل باطل.

ثم قال ابن القيم رحمه الله: فهذا شرع الله وقدره ووحيه، وثوابه وعقابه، كله قائم بهذا الأصل وهو إلحاق النظير بالنظير،

واعتبار المثل بالمثل؛ ولهذا يذكر الشارع العلل والأوصاف المؤثرة، والمعاني المعتبرة في الأحكام القدرية والشرعية والجزائية؛ ليدل بذلك على تعلق الحكم بها / أين وجدت، واقتضائها لأحكامها، وعدم تخلفها عنها إلا لمانع يعارض اقتضاءها ويوجب تخلف آثارها عنها، كقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴾، ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُمْ اللّهُ وَحَدَهُ كَاللّهُ وَحَدَهُ كُمُ اللّهُ وَحَدَهُ كَاللّهُ وَحَدَهُ كَاللّهُ وَحَدَهُ اللّهُ وَحَدَهُ اللّهَ وَكَوْلَ اللّهُ اللّهُ وَكَاللهُ اللّهُ وَكَاللهُ اللّهُ وَكَرِهُوا مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ وَكَرِهُوا مَا نَزْل اللّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ فَي اللّهُ مَا اللّه وَكَرِهُوا مَا نَزْل اللّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ فَي اللّهُ مَا اللّهُ وَكَرِهُوا مَا نَزْل اللّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ فَي اللّهُ مَا اللّهُ مَا نَزْل اللّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ فَي اللّهُ مَا نَزْلُ اللّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ فَي اللّهُ وَذَالِكُمْ ظَنْكُو اللّهِ عَلَى اللّهُ مَرْبِكُمْ أَرْدَاكُمْ اللّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ اللّهُ مَا اللّه وَذَالِكُمْ ظَنْكُو اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وقد جاء التعليل في الكتاب العزيز بالباء تارة، وباللام تارة، وبـ «أن» تارة، وبمجموعهما تارة، وبـ «كي» تارة، و «من أجل» تارة، وترتيب الجزاء على الشرط تارة، وبالفاء المؤذنة بالسبية تارة، وترتيب الحكم على الوصف المقتضي له تارة، وبـ «لما» تارة، وبـ «أن» المشددة تارة، وبـ «لعل» تارة، وبالمفعول له تارة. فالأول كما تقدم. واللام كقوله: ﴿ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾، و «أن» كقوله: ﴿ ذَلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾، و «أن» كقوله: ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْزِلَ الْكِئنَبُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا ﴾. ثم قيل: التقدير لئلا تقولوا، وقيل: كراهة أن تقولوا. و «أن واللام» كقوله: ﴿ لِثَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةُ بَعَدَ الزُسُلِ ﴾ وغالب ما يكون هذا النوع في النفي فتأمله. و «كي الرَّسُلِ ﴾ وغالب ما يكون هذا النوع في النفي فتأمله. و «كي المَدَّنَةُ مَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ الهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الله

الرَّسُولَ فَأَخَذُنَهُ أَخَذًا وَبِيلًا ﴿ ﴾ ، وترتيب الحكم على الوصف كقوله: ﴿ يَهْدِى بِهِ اللّهُ اللّهِ مَنِ اتَّبَعَ رِضُواَ اللّهِ ﴾ ، وقوله: ﴿ يَرْفَعَ اللهُ اللّهِ اللّهِ مَنَ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَنَ اللّهُ مَنِ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللل

وقد ذكر النبي على على الأحكام والأوصاف المؤثرة فيها ليدل على ارتباطها بها؛ وتعديها بتعدي أوصافها وعللها، كقوله في نبيذ التمر: «تمرة طيبة، وماء طهور»؛ وقوله: «إنما جعل الاستئذان من أجل البصر»، وقوله: «إنما نهيتكم من أجل الدافة»؛ وقوله في الهرة: «ليست بنجس إنها من الطوافين عليكم والطوافات». ونهيه عن تغطية رأس المحرم الذي وقصته ناقته وتقريبه الطيب؛ وقوله: «فإنه يبعث يوم القيامة ملبيًا»؛ وقوله: «إنكم إذا فعلتم ذلكم قطعتم أرحامكم» ذكره تعليلاً لنهيه عن نكاح المرأة على عمتها وخالتها. وقوله تعالى: ﴿ وَيَسْئُلُونَكُ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُوَ أَذَى فَأُعَيْزِلُوا ٱللِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ أَلُ هُو آذَى فَأُعَيْزِلُوا ٱللِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ أَلُ هُو آذَى فَأُعَيْزِلُوا ٱللِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ قُلُ هُو آذَى فَأُعَيْزِلُوا ٱللِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ قُلُ هُو آذَى فَأَعَيْزِلُوا ٱللِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ قُلُ هُو آذَى فَأُعَيْزِلُوا ٱللِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ قُلُ هُو آذَى فَأُعَيْزِلُوا ٱللَّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ قُلُ هُو آذَى فَأُعَيْرِلُوا ٱللَّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ قُلُ هُو آذَى فَأَعَيْزِلُوا ٱللَّسَاءَ فِي الْمَوْرِيثُ مُن وقوله في الخمر والميسر: ﴿ إِنَّمَا يُرْبِدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَهُ الْمَحِيضِ قُلُ هُو آذَى فَاعَدَ الْمَعْرِقُولُوا اللَّهِ الْمُحْرِيضَ أَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وقوله في الخمر والميسر: ﴿ إِنَّمَا يُرْبِدُ ٱلشَّيْطُنُ أَن يُوقِعَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقِ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُولُهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُولِهُ الْعَلَاقُ اللَّهُ الْعَلَاقُ اللَّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ اللَّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَاقُ الْعَلَاقُ اللَّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ اللَّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ اللَّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَ

بَيْنَكُمُ الْعَدَوةَ وَالْبَعْضَاةَ فِي الْخَيْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَعَنِ الصَّلَوَةِ فَهَلَ اَنتُم مُنتُهُونَ ﴿ اللّهِ وقوله عَلَيْهِ وقد سئل عن بيع الرطب بالتمر: «أينقص الرطب إذا جف»؟ قالوا: نعم، فنهى عنه. وقوله: «إذا وقع الذباب في إناء دون الثالث فإن ذلك يحزنه»؛ وقوله: «إذا وقع الذباب في إناء أحدكم فامقلوه فإن في أحد جناحيه داء وفي الآخر دواء. وإنه يتقى بالجناح الذي فيه الداء»، وقوله: «إن الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر فإنها رجس»، وقال وقد سئل عن مس الذكر هل ينقض الوضوء: «هل هو إلا بضعة منك»، وقوله في ابنة حمزة: «إنها لا تحل لي إنها ابنة أخي من الرضاعة»، وقوله في الصدقة: «إنها لا تحل لآل محمد، إنما هي أوساخ الناس». وقد قرب النبي الله الأمثال.

وقد ذكر فيه أقيسة فعلها النبي ﷺ. منها قياس القبلة على المضمضة في حديث عمر المتقدم. وقياس دين الله على دين الآدمي في وجوب القضاء. وقد قدمناه مستوفى كما قبله في سورة «بنى إسرائيل».

ومنها قياس العكس في حديث: أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ قال: «أرأيتم لو وضعها في حرام أيكون عليه وزر» وقد قدمناه مستوفى في سورة «التوبة».

ومنها قصة الذي ولدت امرأته غلامًا أسود، وقد قدمنا ذلك مستوفى في سورة «بني إسرائيل».

ومنها حديث المستحاضة الذي قاس فيه النبي ﷺ دم العرق

الذي هو دم الاستحاضة على غيره من دماء العروق التي لا تكون حيضًا. وكل ذلك يدل على أن إلحاق النظير بالنظير من الشرع، لا مخالف له كما يزعمه الظاهرية ومن تبعهم.

## المسألة الرابعة

اعلم أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يجتهدون في مسائل الفقه في حياة النبي ﷺ ولم ينكر عليهم، وبعد وفاته من غير نكير، وسنذكر هنا إن شاء الله تعالى أمثلة كثيرة لذلك.

فمن ذلك أمره ﷺ أصحابه أن يصلوا العصر في بني قريظة، فاجتهد بعضهم وصلاها في الطريق وقال: لم يرد منا تأخير العصر، وإنما أراد سرعة النهوض؛ فنظروا إلى المعنى. واجتهد آخرون وأخروها إلى بني قريظة فصلوها ليلاً؛ وقد نظروا إلى اللفظ، وهؤلاء سلف أهل الظاهر. وأولئك سلف أصحاب المعاني والقياس.

ومنها: أن عليًا رضي الله عنه لما كان باليمن أتاه ثلاثة نفر يختصمون في غلام فقال كل منهم: هو ابني. فأقرع بينهم، فجعل الولد للقارع وجعل عليه / للرجلين الآخرين ثلثي الدية؛ فبلغ ذلك النبي عليه ختى بدت نواجذه من قضاء على رضي الله عنه.

777

ومنها: اجتهاد سعد بن معاذ رضي الله عنه في حكمه في بني قريظة، وقد صوبه النبي ﷺ وقال: «لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبع سماوات».

ومنها: اجتهاد الصحابيين اللذين خرجا في سفر فحضرت

الصلاة وليس معهما ماء، فصليا ثم وجدا الماء في الوقت، فأعاد أحدهما ولم يعد الآخر؛ فصوبهما النبي ﷺ، وقال للذي لم يعد: «أصبت السنة وأجزأتك صلاتك»، وقال للآخر: «لك الأجر مرتين».

ومنها: اجتهاد مجزز المدلجي بالقيافة، وقال: إن أقدام زيد وأسامة بعضها من بعض، وقد سر النبي ﷺ بذلك حتى برقت أسارير وجهه. وذلك دليل على صحة إلحاق ذلك القائف الفرع بالأصل، مع أن زيدًا أبيض وأسامة أسود؛ فألحق هذا القائف الفرع بنظيره وأصله، وألغى وصف السواد والبياض الذي لا تأثير له في الحكم.

ومنها: اجتهاد أبي بكر الصديق رضي الله عنه في الكلالة قال: أقول فيها برأبي فإن يكن صوابًا فمن الله، وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان (أراه ما خلا الوالد والولد) فلما استخلف عمر قال: إني لأستحيي من الله أن أرد شيئًا قاله أبو بكر.

قال مقيده \_عفا الله عنه وغفر له \_: ومن أغرب الأشياء عندي ما جاء عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: من أن النبي عليه أشار له إلى معنى الكلالة إشارة واضحة ظاهرة جدًا. ولم يفهمها عنه مع كمال فهمه وعلمه، وأن الوحي ينزل مطابقًا لقوله مرارًا. وذلك أنه رضي الله عنه قال: ما سألت النبي عليه عن شيء أكثر ما سألته عن الكلالة حتى طعن بأصبعه في صدري وقال: «تكفيك ما سألته عن الكلالة حتى طعن بأصبعه في صدري وقال: «تكفيك آية الصيف التي في آخر سورة النساء». وهذا الإرشاد من النبي واضح كل الوضوح في أنه يريد: أن / الكلالة هي ماعدا الولد والوالد؛ لأن آية الصيف المذكورة التي أخبره أنها تكفيه دلت على والوالد؛ لأن آية الصيف المذكورة التي أخبره أنها تكفيه دلت على ذلك دلالة كافية واضحة فقوله تعالى فيها: ﴿إِنِ ٱمْرُقًا هَلِكَ لَيْسَ لَهُمُ ذلك دلالة كافية واضحة فقوله تعالى فيها: ﴿إِنِ ٱمْرُقًا هَلَكَ لَيْسَ لَهُمُ

وَلَدُّ صريح في أن الكلالة لا يكون فيها ولد. وقوله فيها: ﴿وَلَهُ وَلَهُ وَأَخُونَ فَيها ولد. وقوله فيها: ﴿وَلَهُ وَأَخُونَ أَوْ أُخُتُ ﴾ يدل بالإلتزام على أنها لا أب فيها؛ لأن الإخوة والأخوات لا يرثون مع الأب، وذلك مما لا نزاع فيه، فظهر أن آية الصيف المذكورة تدل بكل وضوح على أن الكلالة ماعدا الولد والوالد، ولم يفهم عمر رضي الله عنه الإشارة النبوية المذكورة، فالكمال التام لله جل وعلا وحده، سبحانه وتعالى علواً كبيرًا.

ومنها: اجتهاد ابن مسعود رضي الله عنه في المرأة التي توفى زوجها ولم يفرض لها صداقًا ولم يدخل بها. فقال: أقول فيها برأيي، فإن كان صوابًا فمن الله؛ لها كمهر نسائها لا وكس ولا شطط، ولها الميراث وعليها العدة. وقد شهد لابن مسعود بعض الصحابة أن النبي على الله فضى بنحو ذلك في بروع بنت واشق، ففرح بذلك.

ومنها: اجتهاد الصحابة في أن أبا بكر رضي الله عنه أولى من غيره بالإمامة؛ لأن النبي ﷺ قدمه على غيره في إمامة الصلاة.

ومنها: اجتهاد أبي بكر في العهد بالخلافة إلى عمر، سواء قلنا إنه من المصالح المرسلة، أو قلنا إنه قاس العهد بالولاية على العقد لها. ومن ذلك اجتهادهم في جمع المصحف بالكتابة. ومن ذلك اجتهادهم في الجد والإخوة، والمشتركة المعروفة بالجماريَّة، واليمية (۱).

ومنها: اجتهاد أبي بكر في التسوية بين الناس في العطاء، واجتهاد عمر في تفضيل بعضهم على بعض فيه.

<sup>(</sup>١) كذا! ولعلها: العمرية.

ومنها: اجتهادهم في جلد السكران ثمانين، قالوا: إذا سكر هذي، وإذا هذي افتري فحدوه حد الفرية. وأمثال هذا كثيرة جدًا. وهي تدل على أن اجتهاد الصحابة في مسائل الفقه متواتر معني، فإن الوقائع منهم في ذلك وإن لم تتواتر آحادها فمجموعها يفيد العلم اليقيني لتواترها معنى، كما لا يخفى على من / عرف ذلك. ورسالة عمر بن الخطاب إلى أبي موسى المتضمنة لذلك مشهورة. وقال ابن القيم في إعلام الموقعين: وقال الشعبي عن شريح قال لي عمر: اقض بما استبان لك من كتاب الله، فإن لم تعلم كل كتاب الله فاقض بما استبان لك من قضاء رسول الله ﷺ، فإن لم تعلم كل أقضية رسول الله ﷺ فاقض بما استبان لك من أئمة المهتدين، فإن لم تعلم كل ما قضت به أئمة المهتدين فاجتهد رأيك، واستشر أهل العلم والصلاح. . إلى أن قال: وقايس على بن أبي طالب رضي الله عنه زيد بن ثابت في المكاتب، وقايسه في الجد والإخوة، وقاس ابن عباس الأضراس بالأصابع وقال: عقلها سواء، اعتبروها بها. قال المزنى: الفقهاء من عهد رسول الله ﷺ إلى يومنا هذا وهلم جرا استعملوا المقاييس في الفقه في جميع الأحكام في أمر دينهم، وأجمعوا بأن نظير الحق حق، ونظير الباطل باطل، فلا يجوز لأحد إنكار القياس لأنه التشبيه بالأمور والتمثيل عليها.

قال أبو عمر بعد حكاية ذلك عنه: ومن القياس المجمع عليه صيد ماعدا الكلب من الجوارح قياسًا على الكلاب بقوله: ﴿ وَمَا عَلَمْتُم مِّنَ الْمُؤَارِجِ مُكَلِّمِينَ ﴾، وقال عز وجل: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحَصَنَتِ ﴾ فدخل في ذلك المحصنون قياسًا. وكذلك قوله في الإماء: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَنَيْرَ لَ يَعْجَشَتِهِ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِن الْعَذَابِ ﴾

AYF

فدخل في ذلك العبد قياسيًا عند الجمهور إلا من شذ ممن لا يكاد يعد قوله خلافًا. وقال في جزاء الصيد المقتول في الإحرام: ﴿ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُمُ مُتَعَمِّدًا ﴾ فدخل فيه قتل الخطأ قياسًا عند الجمهور إلا من شذ. وقال: ﴿ يَنَا يُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نَكَحَتُمُ الْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ طَلَقَتُمُوهُنَ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُ ﴾ فدخل في ذلك الكتابيات قياسًا.

وقال في الشهادة في المداينات: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُكِيْنِ فَرَجُكُ وَاللَّهُ مَا يَكُونَا رَجُكُمْ بِدَيْنٍ وَالْمَانَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَآءِ ﴿ فدخل في معنى: ﴿ إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنٍ إِلَىٰتَ أَجِلٍ مُسَكِّمٌ ﴾ / قياسًا المواريث والودائع والغصوب وسائر الأموال. وأجمعوا على توريث البنتين الثلثين قياسًا على الأختين. وقال عمن أعسر بما عليه من الربا: ﴿ وَلِن كَاكَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾ فدخل في ذلك كل معسر بدين حلال، وثبت ذلك قياسه.

ومن هذا الباب توريث الذكر ضعفي ميراث الأنثى منفردًا، وإنما ورد النص في اجتماعهما بقوله: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي آوَلَكِ كُمُّ لللَّهَ كِل اللَّهُ فِي آوَلَكِ كُمُّ لللَّهَ كِل مِثْلُ حَظِّ ٱلْأَنشَيَةً فَلِللَّهَ وَإِن كَانُوۤ الإِخْوَةُ رِّجَالًا وَنِسَآءُ فَلِللَّهَ كُرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنشَيَةً ﴾، وقال: ﴿ وَإِن كَانُوۤ الإِخْوَةُ رِّجَالًا وَنِسَآءُ فَلِللَّهَ كُرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنشَيَةً ﴾.

ومن هذا الباب قياس التظاهر بالبنت على التظاهر بالأم فيم لو قال لزوجته: أنت على كظهر بنتي. وقياس الرقبة في الظهار على الرقبة في القتل بشرط الإيمان. وقياس تحريم الأختين وسائر القرابات من الإماء على الحرائر في الجمع في التسري. قال: وهذا لو تقصيته لطال به الكتاب.

قلت: بعض هذه المسائل فيها نزاع. وبعضها لا يعرف فيها

نزاع بين السلف. وقد رام بعض نفاة القياس إدخال هذه المسائل المجمع عليها في العمومات اللفظية، فأدخل قذف الرجال في قذف المحصنات، وجعل المحصنات صفة للفروج لا للنساء. وأدخل صيد الجوارح كلها في قوله: ﴿ وَمَا عَلَّمْتُم مِّنَ ٱلْجَوَارِجِ ﴾ ، وقوله: ﴿ مُكَلِّبِينَ ﴾ وإن كان من لفظ الكلب فمعناه مغرين لها على الصيد؛ قاله مجاهد والحسن، وهو رواية عن ابن عباس. وقال أبو سليمان الدمشقى: ﴿ مُكَلِّبِينَ ﴾ معناه معلمين، وإنما قيل لهم: ﴿ مُكَلِّبِينَ ﴾ لأن الغالب من صيدهم إنما يكون بالكلاب، وهؤلاء وإن أمكنهم ذلك في بعض المسائل، كما جزموا بتحريم أجزاء الخنزير لدخوله في قوله: ﴿ فَإِنَّهُ رِجْشُ ﴾ وأعادوا الضمير إلى المضاف إليه دون المضاف؛ فلا يمكنهم ذلك في كثير من المواضع، وهم يضطرون فيها ولابد إلى القياس أو القول بما لم يقل به غيرهم ممن تقدمهم؟ فلا يعلم أحد من أئمة الفتوى يقول في قول النبي ﷺ وقد سئل عن فأرة وقعت في سمن: «ألقوها وما حولها وكلوه»؛ إن ذلك مختص بالسمن دون سائر الأدهان والمائعات. هذا مما يقطع بأن الصحابة والتابعين / وأئمة الفتيا لا يفرقون فيه بين السمن والزيت والشيرج ٢٣٠ والدبس؛ كما لا يفرق بين الفأرة والهرة في ذلك.

وكذلك نهى النبي ﷺ عن بيع الرطب بالتمر، لا يفرق عالم يفهم عن الله رسوله بين ذلك وبين بيع العنب بالزبيب. ومن هذا أن الله سبحانه قال في المطلقة ثلاثًا: ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَةٌ فَإِن طَلَّقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَاۤ إِن ظَنَّاۤ أَن يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ ﴾ أي إن طلقها الثاني فلا جناح عليها وعلى الزوج الأول أن يتراجعا. والمراد به تجديد العقد، وليس ذلك مختصًا بالصورة التي يطلق

فيها الثاني فقط، بل متى تفارقا بموت أو خلع أو فسخ أو طلاق حلت للأول قياسًا على الطلاق.

ومن ذلك قول النبي على: «لا تأكلوا في آنية الذهب والفضة ولا تشربوا في صحافها فإنها لهم في الدنيا ولكم في الآخرة»، وقوله: «الذي يشرب في آنية الذهب والفضة: إنما يجرجر في بطنه نار جهنم» وهذا التحريم لا يختص بالأكل والشرب، بل يعم سائر وجوه الانتفاع، فلا يحل له أن يغتسل بها، ولا يتوضأ بها، ولا يكتحل منها وهذا أمر لا يشك فيه عالم.

ومن ذلك نهي النبي على المحرم عن لبس القميص والسراويل والعمامة والخفين، ولا يختص ذلك بهذه الأشياء فقط، بل يتعدى النهي إلى الجباب والأقبية والطيلسان والقلنسوة، وما جرى مجرى ذلك من الملبوسات.

ومن هذا قوله ﷺ: "إذا ذهب أحدكم إلى الغائط فليذهب معه بثلاثة أحجار» فلو ذهب معه بخرقة تنظيف أكثر من الأحجار، أو قطن أو صوف أو خز ونحو ذلك جاز، وليس للشارع غرض في غير التنظيف والإزالة، فما كان أبلغ في ذلك كان مثل الأحجار في الجواز أو أولى.

ومن ذلك أن النبي على «نهى أن يبيع الرجل على بيع أخيه أو يخطب على خطبته». معلوم أن المفسدة التي نهى عنها في البيع / والخطبة موجودة في الإجارة؛ فلا يحل له أن يؤجر على إجارته. وإن قدر دخول الإجارة في لفظ البيع العام وهو بيع المنافع فحقيقتها غير حقيقة البيع، وأحكامها غير أحكامه.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ هُوَإِن كُنتُمْ عَكَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبًا فَرِهَنُ مُقْبُوضَةً ﴾ قاست الأئمة الرهن في الحضر على الرهن في السفر مع وجود الكاتب على الرهن مع عدمه. فإن استدل على ذلك بأن النبي ﷺ رهن درعه في الحضر فلا عموم في ذلك؛ فإنما رهنها على شعير استقرضه من يهودي فلابد من القياس: إما على الآية، وإما على السنة.

ومن ذلك أن سمرة بن جندب لما باع خمر أهل الذمة وأخذ

ثمنها في العشور التي عليهم، فبلغ ذلك عمر قال: قاتل الله سمرة؟ أما علم أن رسول الله على قال: «لعن الله اليهود حرمت عليهم الشحوم فجملوها وباعوها وأكلوا أثمانها». وهذا محض القياس من عمر رضي الله عنه؛ فإن تحريم / الشحوم على اليهود كتحريم الخمر على المسلمين. وكما يحرم ثمن الشحوم المحرمة فكذلك يحرم ثمن الخمر الحرام.

747

ومن ذلك أن الصحابة رضي الله عنهم جعلوا العبد على النصف من الحر في النكاح والطلاق والعدة، قياسًا على مانص الله عليه من قوله: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَنَحِسَةِ فَعَلَيْهِنَ نِصَفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ مِنَ الْعَدَابِ ﴾. ثم ذكر رحمه الله آثارًا دالة على أن الصحابة جعلوا العبد على النصف من الحر فيما ذكر قياسًا على مانص الله عليه من تنصيف الحد على الأمة.

ومن ذلك توريث عثمان بن عفان رضي الله عنه المبتوتة في مرض الموت برأيه، ووافقه الصحابة على ذلك.

ومن ذلك قول ابن عباس رضي الله عنهما في نهي النبي ﷺ عن بيع الطعام . عن بيع الطعام الطعام .

ومن ذلك أن عمر وزيدًا رضي الله عنهما لما قالا: إن الأم ترث ما بقى بعد أحد الزوجين في مسألة زوج أو زوجة مع الأبوين، قاسا وجود أحد الزوجين مع الأبوين على ما إذا لم يكن هناك زوج ولا زوجة، فإنه حينئذ يكون للأب ضعف ما للأم، فقدرا أن الباقي بعد الزوج أو الزوجة كل المال. وهذا من أحسن القياس؛ فإن قاعدة الفرائض: أن الذكر والأنثى إذا اجتمعا وكانا في درجة

واحدة، فإما أن يأخذ الذكر ضعف ما تأخذه الأنثى كالأولاد وبني الأب، وإما أن تساويه كولد الأم. وأما أن الأنثى تأخذ ضعف ما يأخذ مع مساواته لها في درجته فلا عهد به في الشريعة. فهذا من أحسن الفهم عن الله ورسوله.

ومن ذلك أخذ الصحابة رضي الله عنهم في الفرائض بالعول، وإدخال النقص على جميع ذوي الفرائض قياسًا على إدخال النقص على الغرماء إذا ضاق مال المفلس عن توفيتهم. ولاشك أن العول الذي أخذ به الصحابة رضي الله عنهم أعدل من توفية بعض المستحقين حقه كاملاً ونقص بعضهم بعض حقه، فهذا ظلم لاشك فيه، وأمثال هذا كثيرة، فلو تقصيناها لطال / الكلام جدًا. وهذه الوقائع التي ذكرنا وأمثالها مما لم نذكر تدل دلالة قطعية على أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يستعملون القياس في الأحكام، ويعرفونها بالأمثال والأشباه والنظائر، ولا يلتفت إلى من يقدح في كل سند من أسانيدها، فإنها في كثرة طرقها واختلاف مخارجها وأنواعها جارية مجرى التواتر المعنوي الذي لاشك فيه وإن لم وغلم الحديث.

## المسألة الخامسة

اعلم أن القياس جاءت على منعه في الجملة أدلة كثيرة، وبها تمسك الظاهرية ومن تبعهم، وسنذكر هنا إن شاء الله جملاً وافية من ذلك ثم نبين الصواب فيه إن شاء الله تعالى.

قالوا: فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ

وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُّمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُّ ﴾ وأجمع المسلمون على أن الرد إلى الله سبحانه هو الرد إلى كتابه، والرد إلى الرسول صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه هو الرد إليه في حضوره وحياته، وإلى سنته في غيبته وبعد مماته. والقياس ليس بهذا ولا هذا، ولا يقال الرد إلى القياس هو من الرد إلى الله ورسوله؛ لدلالة كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام كما تقدم تقريره؛ لأن الله سبحانه إنما ردنا إلى كتابه وسنة رسوله، ولم يردنا إلى قياس عقولنا وآرائنا فقط، بل قال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَا أَرَىٰكَ ٱللَّهُ ﴾ ولم يقل: بما رأيت أنت. وقال: ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَبِّكَ هُمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾ ، ﴿ وَمَن لَّمْ يَحَكُم بِمَا آَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِمِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ ﴾ ، ﴿ وَمَن لَّذَ يَحْكُم بِمَا آَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُمْ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يَبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾، وقال: ﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّ أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتَّلَىٰ عَلَيْهِمَّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَرَحْمَـ لَهُ وَذِكَرَىٰ / لِقَوْمِ يُؤْمِنُونِ ﴿ إِنَّ ﴾، وقال: ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا ٓ أَضِلُّ عَلَىٰ نَفْسِيٌّ وَإِنِ ٱهْتَدَيْثُ فَبِمَا يُوجِيَّ إِلَيَّ رَقِتٌ ﴾ فلو كان القياس هدى لم ينحصر الهدى في الوحي. وقال: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمُ ﴿ فَنَفَى الْإِيمَانَ حَتَى يُوجِدُ تحكيمه وحده، وهو تحكيمه في حال حياته وتحكيم سنته فقط بعد وفاته، وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ أي لا تقولوا حتى يقول قال نفاة القياس: والإخبار عنه بأنه حرَّم ما سكت عنه، أو أوجبه قياسًا على ما تكلم بتحريمه أو إيجابه تقدُّمٌ بين يديه. فإنه إذا قال: حرمت عليكم الربا في البر، فقلنا: ونحن

نقيس على قولك البلوط، فهذا محض التقدُّم، قالوا: وقد حرم سبحانه أن نقول عليه مالا نعلم. فإذا قلنا ذلك فقد واقعنا هذا المحرم يقينًا، فإنا غير عالمين بأنه أراد من تحريم الربا في الذهب والفضة تحريمه في القديد من اللحوم، وهذا قَفْو منا ما ليس لنا به علم، وتعدِّ لما حد لنا، ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه. والواجب أن نقف عند حدوده، ولا نتجاوزها ولا نقصر بها. ولا يقال: فإبطال القياس وتحريمه والنهي عنه تقدُّم بين يدي الله ورسوله، وتحريم لما لم ينص على تحريمه، وقَفْو منكم لما ليس لكم به علم؛ لأنا نقول: الله سبحانه وتعالى أخرجنا من بطون أمهاتنا لا نعلم شيئًا، وأنزل علينا كتابه، وأرسل إلينا رسوله يعلمنا الكتاب والحكمة؛ فما علمناه وبينه لنا فهو من الدين، وما لم يعلمناه ولا بين لنا أنه من الدين فليس من الدين ضرورة. وكل ما ليس من الدين فهو باطل، فليس بعد الحق إلا الضلال. وقال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ فالذي أكمله الله سبحانه، وبينه هو ديننا لا دين لنا سواه؛ فأين فيما أكمله لنا: قيسوا ما سكتُ عنه على ما تكلمت بإيجابه أو تحريمه أو إباحته، سواء كان الجامع بينهما علة أو دليل علة، أو وصفًا شبهيًا، فاستعملوا ذلك كله، وأنسبوه إليّ وإلى رسولي وإلى ديني، وأحكموا به علَيّ.

قالوا: وقد أخبر سبحانه أن الظن لا يغني من الحق شيئًا، وأخبر رسوله «أن الظن أكذب الحديث» ونهى عنه، ومن أعظم الظن ظن / القياسيين؛ فإنهم ليسوا على يقين أن الله سبحانه وتعالى حرم بيع السمسم بالشيرج، والحلوى بالعنب، والنشا بالبر، وإنما هي ظنون مجردة لا تغني من الحق شيئًا.

قالوا: وإن لم يكن قياس الضراط على السلام عليكم من الظن الذي نهينا عن اتباعه وتحكيمه، وأخبرنا أنه لا يغني عن الحق شيئًا فليس في الدنيا ظن باطل؛ فأين الضراط من السلام عليكم! وإن لم يكن قياس الماء الذي لاقى الأعضاء الطاهرة الطيبة عند الله في إزالة الحدث على الماء الذي لاقى أخبث العذرات والميتات والنجاسات ظنًا؛ فلا ندري ما الظن الذي حرم الله سبحانه القول به، وذمه في كتابه، وسلخه من الحق. وإن لم يكن قياس أعداء الله ورسوله من عباد الصلبان واليهود الذين هم أشد الناس عداوة للمؤمنين على أوليائه وخيار خلقه، وسادات الأمة وعلمائها وصلحائها في تكافؤ دمائهم وجريان القصاص بينهم ظنًا؛ فليس في الدنيا ظن يذم أتباعه.

قالوا: ومن العجب أنكم قستم أعداء الله على أوليائه في جريان القصاص بينهم، فقتلتم ألف ولي لله تعالى قتلوا نصرانيًا واحدًا، ولم تقيسوا من ضرب رجلاً بدبوس فنثر دماغه بين يديه على من طعنه بمسلة فقتله.

قالوا: وسنبين لكم من تناقض أقيستكم واختلافها وشدة اضطرابها؛ ما يبين أنها من عند غير الله. قالوا: والله تعالى لم يكل بيان شريعته إلى آرائنا وأقيستنا واستنباطنا، وإنما وكلها إلى رسوله المبين عنه. فما بينه عنه وجب اتباعه، وما لم يبينه فليس من الدين، ونحن نناشدكم الله هل اعتمادكم في هذه الأقيسة الشبهية والأوصاف الحدسية التخمينية على بيان الرسول، أو على آراء الرجال، وظنونهم وحدسهم؛ قال الله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلْيَكَ ٱلدِّكَ رَاءِ

لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ فأين بين النبي ﷺ: أني إذا حرمت شيئًا أو أوجبته أو أبحته، فاستخرجوا وصفًا ما شبيهًا جامعًا بين ذلك وبين جميع ما سكتُ عنه فألحقوه به وقيسوه عليه؟ /.

٦٣٦

قالوا: والله تعالى قد نهى عن ضرب الأمثال له، فكما لا تضرب له الأمثال لا تضرب لدينه، وتمثيل مالم ينص على حكمه بما نص عليه لشبه ما ضرب الأمثال لدينه. قالوا: وما ضربه الله ورسوله من الأمثال فهو حق خارج عما نحن بصدده من إثباتكم الأحكام بالرأي والقياس من غير دليل من كتاب ولا سنة. وذكروا شيئًا كثيرًا من الأمثال التي ضربها رسول الله ﷺ معترفين بأنها حق، قالوا: ولا تفيدكم في محل النزاع، قالوا: فالأمثال التي ضربها رسول الله ﷺ إنما هي لتقريب المراد، وتفهيم المعنى وإيصاله إلى ذهن السامع وإحضاره في نفسه بصورة المثال الذي مثل به؛ فإنه قد يكون أقرب إلى تعقله وفهمه، وضبطه واستحضاره له باستحضار نظيره. فإن النفس تأنس بالنظائر والأشباه الأنس التام، وتنفر من الغربة والوحدة وعدم النظير. ففي الأمثال من تأنيس النفس وسرعة قبولها وانقيادها لما ضرب لها مثله من الحق أمر لا يجحده أحد ولا ينكره. وكلما ظهرت لها الأمثال ازداد المعنى ظهورًا ووضوحًا. فالأمثال شواهد المعنى المراد، وتزكية له؛ وهي كزرع أخرج شطأة فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه، وهي خاصة العقل ولبه وثمرته، ولكن أين في الأمثال التي ضربها الله ورسوله على هذا الوجه؟ فهمنا أن الصداق لا يكون أقل من ثلاثة دراهم أو عشرة، قياسًا وتمثيلًا على أقل ما يقطع فيه السارق، هذا بالألغاز والأحاجي أشبه منه بالأمثال المضروبة للفهم؛ كما قال إمام الحديث محمد بن

إسماعيل البخاري في جامعه الصحيح: (باب من شبه أصلاً معلومًا بأصل مبين قد بين الله حكمهما ليفهم السامع).

قالوا: فنحن لا ننكر هذه الأمثال التي ضربها الله ورسوله، ولا نجهل ما أريد بها، وإنما ننكر أن يستفاد وجوب الدم على من قطع من جسده أو رأسه ثلاث شعرات أو أربعًا من قوله تعالى: ٦٣٧ ﴿ وَلَا تَحَلِقُواْ رُءُ وَسَكُمْ / حَتَى بَبَلَعُ الْهَدَى تَجِلَةُ فَهَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْ يِدِ ۚ أَذَى مِن زَأْسِدِ ۗ فَفِدْيَةٌ مِن صِيامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍّ ﴾ وأن الآية تدل على ذلك. وأن قوله عَلَيْ في صدقة الفطر: «صاع من تمر أو صاع من شعير أو صاع من أقط أو صاع من بر أو صاع من زبيب» يفهم منه أنه لو أعطى صاعًا من إهليلج جاز، وأنه يدل على ذلك بطريق التمثيل والاعتبار. وأن قوله ﷺ: «الولد للفراش» يستفاد منه ومن دلالته أنه لو قال الولى بحضرة الحاكم: زوجتك ابنتي، وهو بأقصى الشرق وهي بأقصى الغرب، فقال: قبلت هذا التزويج وهي طالق ثلاثًا، ثم جاءت بعد ذلك بولد لأكثر من ستة أشهر؛ أنه ابنه، وقد صارت فراشًا بمجرد قوله: قبلت هذا التزويج، ومع هذا لو كانت له سرية يطؤها ليلاً ونهارًا لم تكن فراشًا له، ولو أتت بولد لم يلحقه نسبه إلا أن يدعيه ويستلحقه، فإن لم يستلحقه فليس بولده.

وأين يفهم من قوله ﷺ: «إن في قتل الخطأ شبه العمد ما كان بالسوط والعصا مائة من الإبل»؛ أنه لو ضربه بحجر المنجنيق أو بكور الحداد أو بمرازب الحديد العظام، حتى خلط دماغه للحمه وعظمه؛ أن هذا خطأ شبه عمد لا يوجب قودًا؟ .

وأين يفهم من قوله ﷺ: «ادرءوا الحدود عن المسلمين

ما استطعتم فإن لم يكن له مخرج فخلوا سبيله، فإن الإمام إن يخطىء في العقوبة»؛ أن من عقد على أمه أو ابنته أو أخته ووطئها فلا حد عليه. وأن هذا مفهوم من قوله: «ادرءوا الحدود بالشبهات» فهذا في معنى الشبهة التي تدرأ بها الحدود، وهي الشبهة في المحل أو في الفاعل أو في الاعتقاد. ولو عرض هذا على فهم من فرض من العالمين لم يفهمه من هذا اللفظ بوجه من الوجوه. وإن من يطأ خالته أو عمته بملك اليمين فلا حد عليه مع علمه بأنها خالته أو عمته وتحريم الله لذلك، ويفهم هذا من «ادرءوا الحدود بالشبهات»، وأضغاف أضعاف هذا من «ادرءوا الحدود بالشبهات»، وأضغاف أضعاف هذا مما لا يكاد ينحصر /.

قالوا: فهذا التمثيل والتشبيه هو الذي ننكره، وننكر أن يكون في كلام الله ورسوله دلالة على فهمه بوجه ما.

قالوا: ومن أين يفهم من قوله: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبَرَةً ﴾، ومن قوله: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبَرَةً ﴾، ومن قوله: ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن بالعنب، ونحو ذلك. قالوا: وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾، ولم يقل إلى قياساتكم وآرائكم، ولم يجعل الله آراء الرجال وأقيستها حاكمة بين الأمة أبدًا.

قالوا: وقد قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُهُمُ ٱلَّذِيرَةُ مِنَ أَمْرِهِمٌ ﴾ فإنما منعهم من الخيرة عند حكمه وحكم رسوله؛ لا عند آراء الرجال وأقيستهم وظنونهم.

وقد أمر سبحانه رسوله باتباع ما أوحاه إليه خاصة، وقال: ﴿ وَأَنِ ٱخۡكُمُ بَيۡنَهُم بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾، وقال

تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ ﴾ ؟ قالوا: فدل هذا النص على أن ما لم يأذن به الله من الدين فهو شرع غيره الباطل.

قالوا: وقد أخبر النبي ﷺ عن ربه تبارك وتعالى: أن كل ما سكت عن إيجابه أو تحريمه فهو عفو عفا عنه لعباده، مباح إباحة العفو، فلا يجوز تحريمه ولا إيجابه قياسًا على ما أوجبه أو حرمه بجامع بينهما، فإن ذلك يستلزم رفع هذا القسم بالكلية وإلغاءه، إذ المسكوت عنه لابد أن يكون بينه وبين المحرم شبه ووصف جامع، وبينه وبين الواجب. فلو جاز إلحاقه به لم يكن هناك قسم قد عفا عنه؛ ولم يكن ما سكت عنه قد عفا عنه، بل يكون ما سكت عنه قد حرمه قياسًا على ما حرمه، وهذا لا سبيل إلى دفعه، وحينئذ فيكون تحريم ما سكت عنه تبديلًا لحكمه. وقد ذم الله تعالى من بدل غير القول الذي أمر به، فمن بدل غير الحكم الذي شرع له فهو أولى بالذم، وقد قال النبي ﷺ: «إن / من أعظم المسلمين في المسلمين جرمًا: من سأل عن شيء لم يحرم فحرم على الناس من أجل مسألته» فإذا كان هذا فيمن تسبب إلى تحريم الشارع صريحًا بمسألته عن حكم ما سكت عنه، فكيف بمن حرم المسكوت عنه بقياسه ورأيه!! يوضحه أن المسكوت عنه لما كان عفوًا عفا الله لعباده عنه، وكان البحث عنه سببًا لتحريم الله إياه لما فيه من مقتضى التحريم لا لمجرد السؤال عن حكمه، وكان الله قد عفا عن ذلك وسامح به عباده كما يعفو عما فيه مفسدة من أعمالهم وأقوالهم. فمن المعلوم أن سكوته عن ذكر لفظ عام يحرمه؛ يدل على أنه عفو منه، فمن حرمه بسؤاله عن علة التحريم وقياسه على

المحرم بالنص، كان أدخل في الذم ممن سأله عن حكمه لحاجته إليه، فحرم من أجل مسألته، بل كان الواجب عليه ألا يبحث عنه؛ ولا يسأل عن حكمه اكتفاء بسكوت الله عن عفوه عنه. فهاكذا الواجب عليه ألا يحرم المسكوت عنه بغير النص الذي حرم أصله الذي يلحق به.

قالوا: وقد دل على هذا كتاب الله حيث يقول: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْبِيَآهَ إِن تُبَدَّ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ۚ وَإِن تَسْتَلُوا عَنْهَا حِينَ يُسَزَّلُ اَلْقُرْءَانُ تُبَدَ لَكُمُّ عَفَا اللَّهُ عَنَا وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيكُ ﴿ قَدْ سَأَلُهَا قَوْمٌ مِن قَبْلِكُم ثُمَّ أَصْبَحُواْ بِهَا كَلْفِرِينَ ۞ ﴾. وقد قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «ذروني ما تركتكم فإنما هلك الذين من قبلكم بكثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم» فأمرهم أن يتركوه من السؤال ما تركهم. ولا فرق في هذا بين حياته وبين مماته. فنحن مأمورون أن نتركه ﷺ وما نص عليه، فلا نقول له لم حرمت كذا لنلحق به ما سكت عنه، بل هذا أبلغ في المعصية من أن نسأله عن حكم شيء لم يحكم فيه؛ فتأمله فإنه واضح، ويدل عليه قوله في نفس الحديث: «وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم» فجعل الأمور ثلاثة لا رابع لها: مأمور به، فالفرض عليهم فعله بحسب الاستطاعة. ومنهى عنه، فالفرض عليهم / اجتنابه بالكلية، ومسكوت عنه، فلا يتعرض للسؤال والتفتيش عليه.

وهذا حكم لا يختص بحياته فقط، ولا يخص الصحابة دون

٦٤.

من بعدهم، بل فرض علينا نحن امتثال أمره، واجتناب نهيه، وترك البحث والتفتيش عما سكت عنه. وليس ذلك الترك جهلاً وتجهيلاً لحكمه، بل إثبات لحكم العفو وهو الإباحة العامة، ورفع الحرج عن فاعله.

فقد استوعب الحديث أقسام الدين كلها، فإنها: إما واجب، وإما حرام، وإما مباح. والمكروه والمستحب فرعان على هذه الثلاثة غير خارجين عن المباح. وقد قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَالَيَّعَ قُرُءَانَهُ ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ فَإِنَّ ﴾ فوكل بيانه إليه سبحانه، لا إلى القياسيين والآرائيين.

وقال تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءُ يَتُكُم مَّا أَنزَلَ اللهُ لَكُمُ مِّن ِ رَزْقِ فَجَعَلْتُهُ مِنَةُ وَاللهَ وَاللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ قُلَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

تحاكم إليها أو دعا منازعه إلى التحاكم إليها فقد حاكم إلى الطاغوت!.

وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ بِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعَلَّمُونَ ﴿ ﴾ . قالوا: ومن تأمل هذه الآية حق التأمل؛ تبين له أنها نص على إبطال القياس وتحريمه؛ لأن القياس كله ضرب الأمثال للدين وتمثيل ما لا نص / فيه بما فيه نص. ومن مثل ما لم ينص الله سيحانه على تحريمه أو إيجابه بما حرمه أو أوجيه فقد ضرب لله الأمثال، ولو علم سبحانه أن الذي سكت عنه مثل الذي نص عليه لأعلمنا بذلك، ولما أغفله سيحانه، وما كان ربك نسيًا، وليبين لنا ما نتقي كما أخبر عن نفسه بذلك إذ يقول سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ فَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنَهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾. ولَمَا وكله إلى آرائنا ومقاييسنا التي ينقض بعضها بعضًا. فهذا يقيس ما يذهب إليه على ما يزعم أنه نظيره، فيجيء منازعه فيقيس ضد قياسه من كل وجه، ويبدى من الوصف الجامع مثل ما أبداه منازعه أو أظهر منه، ومحال أن يكون القياسان معًا من عند الله، وليس أحدهما أولى من الآخر فليسا من عنده. وهذا وحده كاف في إبطال القياس، وقد قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا بِـلِسَـانِ قَوْمِهِـ لِيُــُبَيِّنَ لَمُثَّمَّ ﴾، وقال: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهُمْ ﴾. فكل ما بينه رسول الله ﷺ فعن ربه سبحانه، بينه بأمره وإذنه. وقد علمنا يقينًا وقوع كل اسم في اللغة على مسماه فيها، وأن اسم البر لا يتناول الخردل، واسم التمر لا يتناول البلوط، واسم الذهب والفضة لا يتناول القزدير، وأن تقدير نصاب السرقة لا يدخل فيه تقدير المهر، وأن تحريم أكل الميتة لا يدل على أن

المؤمن الطيب عند الله حيًا وميتًا إذا مات صار نجسًا خبيثًا. وأن هذا عن البيان الذي ولاه الله ورسوله وبعثه به أبعد شيء وأشده منافاة له؛ فليس هو مما بعث به الرسول قطعًا، فليس إذًا من الدين. وقال النبي ﷺ: "ما بعث الله من نبي إلا كان حقًا عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وينهاهم عن شر ما يعلمه لهم» ولو كان الرأى والقياس خيرًا لهم لدلهم عليه، وأرشدهم إليه، ولقال لهم إذا أوجبت عليكم شيئًا أو حرمته فقيسوا عليه ما كان بينه وصف جامع، أو ما أشبهه. أو قال ما يدل على ذلك أو يستلزمه، ولَمَا حذرهم من ذلك أشد الحذر. وقد أحكم اللسان كل اسم على مسماه لا على غيره. وإنما بعث الله سبحانه محمدًا على بالعربية التي يفهمها العرب من لسانها، فإذا نص سبحانه في كتابه أو نص رسوله على اسم من الأسماء، وعلق عليه حكمًا من / الأحكام؛ وجب ألا يوقع ذلك الحكم إلا على ما اقتضاه ذلك الاسم، ولا يتعدى به الوضع الذي وضعه الله ورسوله فيه، ولا يخرج عن ذلك الحكم شيء، مما يقتضيه الاسم، فالزيادة عليه زيادة في الدين، والنقص منه نقص في الدين. فالأول القياس، والثاني التخصيص الباطل، وكلاهما ليس من الدين، ومن لم يقف مع النصوص فإنه تارة يزيد في النص ما ليس منه، ويقول هذا قياس. ومرة ينقص منه بعض ما يقتضيه ويخرجه عن حكمه ويقول هذا تخصيص. ومرة يترك النص جملة ويقول ليس العمل عليه، أو يقول هذا خلاف القياس، أو خلاف الأصول.

قالوا: ولو كان القياس من الدين لكان أهله أتبع الناس للأحاديث، وكان كلما توغل فيه الرجل كان أشد اتباعًا للأحاديث

والآثار. قالوا: ونحن نرى أن كلما اشتد توغل الرجل فيه اشتدت مخالفته للسنن، ولا نرى خلاف السنن والآثار إلا عند أصحاب الرأس والقياس. فللَّه كم من سنة صحيحة صريحة قد عطلت به، وكم من أثر دَرَسَ حكمه بسببه، فالسنن والآثار عند الآرائيين والقياسيين خاوية على عروشها، معطلة أحكامها، معزولة عن سلطانها وولايتها، لها الاسم ولغيرها الحكم، لها السكة والخطبة ولغيرها الأمر والنهي؛ وإلا فلماذا ترك حديث العرايا، وحديث قسم الابتداء، وأن للزوجة حق العقد سبع ليال إن كانت بكرًا، أو ثلاثًا إن كانت ثيبًا. ثم يقسم بالسوية، وحديث تغريب الزاني غير المحصن، وحديث الاشتراط في الحج، وجواز التحلل بالشرط، وحديث المسح على الجوربين، وحديث عمران بن حصين وأبي هريرة في أن كلام الناسي والجاهل لا يبطل الصلاة، وحديث دفع اللقطة إلى من جاء فوصف وعاءها ووكاءها وعفاصها، وحديث المصراة، وحديث القرعة بين العبيد إذا أعتقوا في المرض ولم يحملهم الثلث، وحديث خيار المجلس، وحديث إتمام الصوم لمن أكل ناسيًا، وحديث إتمام الصبح لمن طلعت عليه الشمس وقد صلى منها ركعة، وحديث الصوم عن الميت، وحديث الحج عن / المريض المأيوس من برئه، وحديث الحكم بالقافة، وحديث «من وجد متاعه عند رجل قد أفلس»، وحديث النهي عن بيع الرطب بالتمر، وحديث بيع المدبر، وحديث القضاء بالشاهد مع اليمين، وحديث «الولد للفراش إذا كان من أمة» وهو سبب الحديث، وحديث تخيير الغلام بين أبويه إذا افترقا، وحديث قطع السارق في ربع دينار، وحديث رجم الكتابيين في الزني، وحديث من تزوج

امرأة أبيه أمر بضرب عنقه وأخذ ماله، وحديث «لا يقتل مؤمن بكافر»، وحديث «لعن الله المحلل والمحلل له»، وحديث «لانكاح إلا بولى»، وحديث «المطلقة ثلاثًا لا سكنى لها ولا نفقة»، وحديث: «أعتق صفية وجعل عتقها صداقها»، وحديث «أصدقها ولو خاتمًا من حديد»، وحديث «إباحة لحوم الخيل»، وحديث «كل مسكر حرام»، وحديث «ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة»، وحديث المزارعة والمساقاة، وحديث «ذكاة الجنين ذكاة أمه»، وحديث «الرهن مركوب ومحلوب»، وحديث النهى عن تخليل الخمر، وحديث قصة الغنيمة «للراجل سهم وللفارس ثلاثة»، وحديث «لا تحرم المصة والمصتان»، وأحاديث حرمة المدينة، وحديث إشعار الهدى وحديث «إذا لم يجد المحرم الإزار فليلبس السراويل»، وحديث الوضوء من لحوم الإبل، وأحاديث المسح على العمامة، وحديث الأمر بإعادة الصلاة لمن صلى خلف الصف وحدة، وحديث السراويل، وحديث منع الرجل من تفضيل بعض ولده على بعض؛ وأنه جور لا تجوز الشهادة عليه، وحديث «أنت ومالك لأبيك»، وحديث «من دخل والإمام يخطب يصلى تحية المسجد»، وحديث الصلاة على الغائب، وحديث الجهر بـ «آمين» في الصلاة، وحديث جواز رجوع الأب فيما وهبه لولده ولا يرجع غيره، وحديث «الكلب الأسود يقطع الصلاة»، وحديث الخروج إلى العيد من الغد إذا علم بالعيد بعد الزوال، وحديث نضح بول الغلام الذي لم يأكل الطعام، وحديث الصلاة على القبر، وحديث «من / زرع في أرض قوم بغير إذنهم فليس له من الزرع شيء وله نفقته»، وحديث بيع جابر بعيره واشتراط ظهره، وحديث النهى

عن جلود السباع، وحديث «لا يمنع أحدكم جاره أن يغرز خشبة في جداره»، وحديث «إن أحق الشروط أن توفوا به ما استحللتم به الفروج»، وحديث «من باع عبدًا وله مال فماله للبائع»، وحديث «إذا أسلم وتحته أختان اختار أيتهما شاء»، وحديث الوتر على الراحلة، وحديث «كل ذي ناب من السباع حرام»، وحديث «من السنة وضع اليمني على اليسرى في الصلاة، وحديث «لا تجزىء صلاة لا يقيم الرجل فيها صلبه من ركوعه وسجوده»، وأحاديث رفع اليدين في الصلاة عند الركوع والرفع منه، وأحاديث الاستفتاح، وحديث: كان للنبي ﷺ سكتتان في الصلاة، وحديث «تحريمها التكبير وتحليلها التسليم»، وحديث حمل الصبية في الصلاة، وأحاديث القرعة، وأحاديث العقيقة، وحديث «لو أن رجلًا اطلع عليك بغير إذنك»، وحديث «أيدع يده في فيك تقضمها كما يقضم الفحل»، وحديث «إن بلالاً يؤذن بليل»، وحديث النهى عن صوم يوم الجمعة، وحديث النهي عن الذبح بالسن والظفر، وحديث صلاة الكسوف والاستسقاء، وحديث النهي عن عسيب الفحل، وحديث «المحرم إذا مات لم يخمر رأسه، ولم يقرب طيبًا» إلى أضعاف ذلك من الأحاديث التي كان تركها من أجل القول بالقياس والرأى.

فلو كان القياس حقًا لكان أهله أتبع الأمة للأحاديث، ولا حُفِظ لهم ترك حديث واحد إلا لنص ناسخ له؛ فحيث رأينا كل من كان أشد توغلًا في القياس والرأي كان أشد مخالفة للأحاديث الصحيحة الصريحة؛ علمنا أن القياس ليس من الدين، وأن شيئًا تُترك له سنن لأبين شيء منافاة للدين، فلو كان القياس من عند الله

لطابق السنة أعظم مطابقة، ولم يخالف أصحابه حديثًا واحدًا منها، ولكانوا أسعد بها من أهل الحديث. فَلْيُرُوا أهلَ الحديث والأثر حديثًا واحدًا صحيحًا قد خالفوه. كما أريناهم آنفًا ما خالفوه من ٦٤٥ السنة بجريرة القياس / .

قالوا: وقد أخذ الله الميثاق على أهل الكتاب وعلينا بعدهم: ألا نقول على الله إلا بالحق؛ فلو كانت هذه الأقيسة المتعارضة المتناقضة التي ينقض بعضها بعضًا بحيث لا يدري الناظر فيها أيها الصواب حقًا؛ لكانت متفقة يصدق بعضها بعضًا كالسنة التي يصدق بعضها بعضًا، وقال تعالى: ﴿ وَيُحِقُّ اللَّهُ ٱلْحَقَّ بِكَلِّمَنتِهِۦ﴾ لا بآرائنا ولا مقاييسنا، وقال: ﴿ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِى ٱلسَّكِيلَ ﴿ ﴾ فما لم يقله سبحانه ولا هدى إليه فليس من الحق، وقال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْرِ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمَ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمٌّ ﴾ فقسم الأمور إلى قسمين لا ثالث لهما: اتباع لما دعا إليه الرسول عليه، واتباع الهوى.

قالوا: والرسول ﷺ لم يَدْع أمته إلى القياس قط، بل قد صح عنه أنه أنكر على عمر وأسامة محض القياس في شأن الحلتين اللتين أرسل بهما إليهما فلبسها أسامة قياسًا للبس على التملك والانتفاع والبيع، وكسوتها لغيره، وردها عمر قياسًا لتملكها على لبسها. فأسامة أباح، وعمر حرم قياسًا؛ فأبطل رسول الله ﷺ كل واحد من القياسين. وقال لعمر: "إنما بعثت بها إليك لتستمتع بها». وقال لأسامة: «إني لم أبعث إليك بها لتلبسها ولكن بعثتها إليك لتشقها خمرًا لنسائك»، والنبي ﷺ إنما تقدم إليهم في الحرير بالنص على تحريم لبسه فقط، فقاسا قياسًا أخطآ فيه؛ فأحدهما قاس اللبس على الملك، وعمر قاس التملك على اللبس، والنبي

على بين أن ما حرمه من اللبس لا يتعدى إلى غيره، وما أباحه من التملك لا يتعدى إلى اللبس.

قالوا: وهذا عين إبطال القياس. وقالوا: وقد صح عن النبي من حديث أبي ثعلبة الخشني، قال: قال رسول الله على الله فرض فرائض فلا تضيعوها، وحد حدودًا فلا تعتدوها، ونهى عن أشياء فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها». قالوا: وهذا الخطاب عام لجميع الأمة أولها وآخرها /.

قالوا: وقد جاء عن النبي على السناد جيد من حديث سلمان رضي الله عنه قال: «الحلال ما أحله الله، والحرام ما حرم الله، وما سكت عنه فهو مما عفا عنه». قالوا: وكل ذلك يدل على أن المسكوت عنه معفو عنه؛ فلا يجوز تحريمه ولا إيجابه بإلحاقه بالمنطوق به.

قالوا: وقال عبدالله بن المبارك؛ ثنا عيسى بن يونس، عن حَرِيز بن عثمان، عن عبدالرحمن بن جبير بن نفير، عن أبيه عن عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه قال: قال رسول الله على المتي قوم "تفترق أمتي على بضع وسبعين فرقة، أعظمها فتنة على أمتي قوم يقيسون الأمور برأيهم؛ فيحلون الحرام ويحرمون الحلال». قال قاسم بن أصبغ: حدثنا محمد بن إسماعيل الترمذي، ثنا نعيم بن حماد، حدثنا عبدالله. فذكره. وهؤلاء كلهم أئمة ثقات حفاظ؛ إلا حَرِيز بن عثمان فإنه كان منحرفًا عن علي رضي الله عنه، ومع ذلك فقد احتج به البخاري في صحيحه، وقد روى عنه أنه تبرأ مما ذلك فقد احتج به البخاري في صحيحه، وقد روى عنه أنه تبرأ مما

نسب إليه من الانحراف عن علي، ونعيم بن حماد إمام جليل، وكان سيفًا على الجهمية، روى عنه البخاري في صحيحه.

قالوا: وقد صح عن النبي عَلَيْ صحةً تقرب من التواتر أنه قال: «ذروني ما تركتكم فإنما هلك الذين من قبلكم بكثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم، ما نهيتكم عنه فاجتنبوه، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم». وقد قدمنا إيضاح مرادهم بالاستدلال بالحديث.

وقد ذكروا عن الصحابة والتابعين آثارًا كثيرة في ذم الرأي والقياس، والتحذير من ذلك. وذلك كثير معروف عن الصحابة فمن بعدهم. وذكروا كثيرًا من أقيسة الفقهاء التي يزعمون أنها باطلة، وعارضوها بأقيسة تماثلها في زعمهم. وذكروا أشياء كثيرة يزعمون أن الفقهاء فرقوا فيها بين المجتمع، / وجمعوا فيها بين المفترق، إلى غير ذلك من أدلتهم الكثيرة على إبطال الرأي والقياس.

787

وقد ذكرنا في هذا الكلام جملاً وافية من أدلتهم على ذلك بواسطة نقل العلامة ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين عن رب العالمين ولم نتتبع جميع أدلتهم لئلا يؤدي ذلك إلى الإطالة المملة. وقد رأيت فيما ذكرنا حجج القائلين بالقياس والاجتهاد فيما لا نص فيه، وحجج المانعين لذلك.

## المسألة السادسة

اعلم أن تحقيق المقام في هذه المسألة التي وقع فيها من الاختلاف ما رأيت؛ أن القياس قسمان: قياس صحيح، وقياس فاسد.

أما القياس الفاسد: فهو الذي ترد عليه الأدلة التي ذكرها الظاهرية وتدل على بطلانه، ولاشك أنه باطل، وأنه ليس من الدين كما قالوا، وكما هو الحق.

وأما القياس الصحيح: فلا يرد عليه شيء من تلك الأدلة، ولا يناقض بعضه بعضًا، ولا يناقض البتة نصًا صحيحًا من كتاب أو سنة. فكما لا تتناقض دلالة النصوص الصحيحة، فإنه لا تتناقض دلالة الأقيسة الصحيحة، ولا دلالة النص الصريح والقياس الصحيح، بل كلها متصادقة متعاضدة متناصرة، يصدق بعضها بعضًا، ويشهد بعضها لبعض. فلا يناقض القياس الصحيح النص الصحيح أبدًا.

وضابط القياس الصحيح: هو أن تكون العلة التي علق الشارع بها الحكم وشرعه من أجلها موجودة بتمامها في الفرع من غير معارض في الفرع يمنع حكمها فيه. وكذلك القياس المعروف بد «القياس في معنى الأصل» الذي هو الإلحاق بنفي الفارق المؤثر في الحكم؛ فمثل ذلك لا تأتي الشريعة بخلافه، ولا يعارض نصًا، ولا يتعارض هو في نفسه. وسنضرب لك أمثلة / من ذلك. تستدل بها على جهل الظاهرية القادح الفاضح، وقولهم على الله وعلى رسوله وعلى دينه أبطل الباطل، الذي لايشك عاقل في بطلانه، وعظم ضرره على الدين؛ بدعوى أنهم واقفون مع النصوص، وأن كل مالم يصرح بلفظه في كتاب أو سنة فهو معفو عنه، ولو صرح بعلة الحكم المشتملة على مقصود الشارع من حكمة التشريع، فأهدروا المصالح المقصودة من التشريع، وقالوا على الله ما يقتضي أنه يشرع المضار الظاهرة لخلقه.

ገደለ

فمن ذلك ما ثبت في الصحيحين من حديث أبي بكرة رضي الله عنه: من أن النبي ﷺ قال: «لا يقضين حكم بين اثنين وهو غضبان» فالنبي عَلِي في هذا الحديث الصحيح نهى عن الحكم في وقت الغضب، ولايشك عاقل أنه خص وقت الغضب بالنهى دون وقت الرضا؛ لأن الغضب يشوش الفكر فيمنع من استيفاء النظر في الحكم؛ فيكون ذلك سببًا لضياع حقوق المسلمين. فيلزم على قول الظاهرية كما قدمنا إيضاحه: أن النهي يختص بحالة الغضب ولا يتعداها إلى غيرها من حالات تشويش الفكر المانعة من استيفاء النظر في الحكم. فلو كان القاضي في حزن مفرط يؤثر عليه تأثيرًا أشد من تأثير الغضب بأضعاف، أو كان في جوع أو عطش مفرط يؤثر عليه أعظم من تأثير الغضب؛ فعلى قول الظاهرية فحكمه بين الناس في تلك الحالات المانعة من استيفاء النظر في الحكم عفو جائز؛ لأن الله سكت عنه في زعمهم، فيكون الله قد عفا للقاضي عن التسبب في إضاعة حقوق المسلمين التي نصبه الإمام من أجل صيانتها وحفظها من الضياع، مع أن تنصيص النبي ﷺ على النهي عن الحكم في حالة الغضب دليل واضح على المنع من الحكم في حالة تشويش الفكر تشويشًا كتشويش الغضب أو أشد منه كما لا يخفى على عاقل!! فانظر عقول الظاهرية وقولهم على الله ما يقتضي أنه أباح للقضاة الحكم في حقوق المسلمين في الأحوال المانعة من القدرة على استيفاء النظر في الأحكام، مع نهي النبي على الصريح عن ذلك في صورة من صوره وهي الغضب؛ / بزعمهم أنهم واقفون مع النصوص.

789

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَوَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاً

فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُولِيَهِكَ هُمُ الْفَلِيقُونَ ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَالله جل وعلا في هذه الآية الكريمة نص على أن الذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء يجلدون ثمانين جلدة، وترد شهادتهم ويحكم بفسقهم. ثم استثنى من ذلك من تاب من القاذفين من بعد ذلك وأصلح. ولم يتعرض في هذا النص لحكم الذين يرمون المحصنين الذكور.

فيلزم على قول الظاهرية: أن من قذف محصناً ذكرًا ليس على أئمة المسلمين جلده ولا رد شهادته، ولا الحكم بفسقه؛ لأن الله سكت عن ذلك في زعمهم، وما سكت عنه فهو عفو!.

فانظر عقول الظاهرية، وما يقولون على الله ورسوله من عظائم الأمور، بدعوى الوقوف مع النص!! ودعوى بعض الظاهرية: أن آية ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ﴾ شاملة للذكور بلفظها، بدعوى أن المعنى: يرمون الفروج المحصنات من فروج الإناث والذكور، من تلاعبهم وجهلهم بنصوص الشرع؟ وهل تمكن تلك الدعوى في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ يَرْمُونَ ٱلمُحْصَنَتِ ٱلْعَنْفِلَتِ ٱلْمُوْمِنَتِ ﴾ الآية. فهل يمكنهم أن يقولوا إن الفروج هي الغافلات المؤمنات، وكذلك قوله تعالى: ﴿ مُحْصَنَتِ عَيْرٌ وَوله تعالى: ﴿ مُحْصَنَتٍ عَيْرٌ كُونُ وَلَا مُتَخِدًا تِ أَخْدَانٍ ﴾ الآية. وقوله تعالى: ﴿ مُحْصَنَتٍ عَيْرٌ مُسُلِفِ حَنْبٍ وَلَا مُتَخِدًا تِ أَخْدَانٍ ﴾ كما هو واضح؟؟.

ومن ذلك نهيه ﷺ عن البول في الماء الراكد: فإنه لايشك عاقل أن علة نهيه عنه أن البول يستقر فيه لركوده فيقذره. فيلزم على قول الظاهرية: أنه لو ملأ آنية كثيرة من البول ثم صبها في الماء الراكد، أو تغوط فيه؛ أن كل ذلك عفو لأنه مسكوت عنه؛

فيكون الله على قولهم ينهى عن جعل قليل من البول فيه إذا باشر البول فيه، ويأذن في جعل أضعاف ذلك من البول فيه بصبه فيه من الآنية. وكذلك يأذن في التغوط فيه! /.

70.

وهذا لو صدر من أدنى عاقل لكان تناقضًا معيبًا عند جميع العقلاء. فكيف بمن ينسب ذلك إلى الله ورسوله عيادًا بالله تعالى بدعوى الوقوف مع النصوص!! وربما ظن الإنسان الأجر والقربة فيما هو إلى الإثم والمعصية أقرب؛ كما قيل:

أمنفقة الأيتام من كد فرجها لك الويل لا تزني ولا تتصدقي

ومن ذلك: نهيه على عن التضحية بالعوراء مع سكوته عن حكم التضحية بالعمياء؛ فإنه يلزم على قول الظاهرية: أن يناط ذلك الحكم بخصوص لفظ العور خاصة؛ فتكون العمياء مما سكت الله عن حكم التضحية به فيكون ذلك عفواً. وإدخال العمياء في اسم العوراء لغة غير صحيح؛ لأن المفهوم من العور غير المفهوم من العمى؛ لأن العور لا يطلق إلا في صورة فيها عين تبصر، بخلاف العمى فلا يطلق في ذلك. وتفسير العور: بأنه عمى إحدى العينين لا ينافي المغايرة؛ لأن العمى المقيد بإحدى العينين غير العمى الشامل للعينين معًا. وبالجملة فالمعنى المفهوم من لفظ العور غير المعنى المفهوم من لفظ العور غير المعنى المفهوم من لفظ العمى. فوقوف الظاهرية مع لفظ النص المعنى المفهوم من نفظ النص المغنى المفهوم من نفظ العمى على بطلان أساس دعواهم، وهو الوقوف مع اللفظ من غير نظر إلى معاني التشريع والحكم والمصالح التي مع مناط الأحكام، وإلحاق النظير بنظيره الذي لا فرق بينه وبينه

يؤثر في الحكم.

واعلم أن التحقيق الذي لاشك فيه: أن الله تعالى يشرع الأحكام لمصالح الخلق؛ فأفعاله وتشريعاته كلها مشتملة على الحكم والمصالح من جلب المنافع، ودفع المضار. فما يزعمه كثير من متأخري المتكلمين تقليدًا لمن تقدمهم: من أن أفعاله جل وعلا لا تعلل بالعلل الغائية، زاعمين أن التعليل بالأغراض يستلزم الكمال بحصول الغرض المعلل به، وأن الله جل وعلا منزه من ذلك لاستلزامه النقص؛ كله كلام باطل! ولا حاجة إليه البتة؛ لأنه من المعلوم بالضرورة من الدين: أن الله جل وعلا غني لذاته الغنى المطلق، وجميع الخلق / فقراء إليه غاية الفقر والفاقة والحاجة: المطلق، وجميع الخلق / فقراء إليه غاية الفقر والفاقة والحاجة: جل وعلا يشرع ويفعل لأجل مصالح الخلق المحتاجين الفقراء إليه؛ لا لأجل مصلحة تعود إليه هو سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً.

«إنما جعل الاستئذان من أجل البصر».

وقد قدمنا أمثلة متعددة لحروف التعليل في الآيات القرآنية الدالة على العلل الغائية المشتملة على مصالح العباد، وهو أمر معلوم عند من له علم بحكم التشريع الإسلامي.

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين عن رب العالمين بعد أن ذكر قول من منع القياس مطلقًا، وقول من غلا فيه، وذكر أدلة الفريقين مانصه:

قال المتوسطون بين الفريقين: قد ثبت أن الله سبحانه قد أنزل الكتاب والميزان؛ فكلاهما في الإنزال أخوان، وفي معرفة الإحكام شقيقان، وكما لا يتناقض الكتاب في نفسه، فالميزان الصحيح لا يتناقض في نفسه، ولا يتناقض الكتاب والميزان، فلا تتناقض دلالة النصوص الصحيحة ولا دلالة الأقيسة الصحيحة، ولا دلالة النص الصريح والقياس الصحيح؛ بل كلها متصادقة متعاضدة متناصرة، يصدق بعضها بعضًا ويشهد بعضها لبعض، فلا يناقض القياس ٦٥٢ الصحيح، النص الصحيح أبدًا / .

ونصوص الشارع نوعان: أخبار، وأوامر، فكما أن أخباره لا تخالف العقل الصحيح، بل هي نوعان: نوع يوافقه ويشهد على ما يشهد به جملة، أو جملة وتفصيلاً. ونوع يعجز عن الاستقلال بإدراك تفصيله وإن أدركه من حيث الجملة. فهاكذا أوامره سبحانه نوعان: نوع يشهد به القياس والميزان، ونوع لا يستقل بالشهادة به ولكن لا يخالفه.

وكما أن القسم الثالث في الأخبار محال وهو ورودها بما

يرده العقل الصحيح، فكذلك الأوامر ليس فيها ما يخالف القياس والميزان الصحيح. وهذه الجملة إنما تنفصل بتمهيد قاعدتين عظيمتين.

إحداهما: أن الذكر الأمري محيط بجميع أفعال المكلفين أمرًا ونهيًا، وإذنًا وعفوًا. كما أن الذكر القدري محيط بجميعها علمًا وكتابة وقدرًا. فعلمه وكتابته وقدره قد أحضى جميع أفعال عباده الواقعة تحت التكليف وغيرها. وأمره ونهيه وإباحته وعفوه قد أحاط بجميع أفعالهم التكليفية. فلا يخرج فعل من أفعالهم عن أحد الحكمين: إما الكوني، وإما الشرعي الأمري؛ فقد بين الله سبحانه على لسان رسوله ﷺ بكلامه وكلام رسوله جميع ما أمر به، وجميع ما نهى عنه، وجميع ما أحله، وجميع ما حرمه، وجميع ما عفا عنه؛ وبهذا يكون دينه كاملًا، كما قال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمُّ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ ولكن قد يقصر فهم أكثر الناس عن فهم ما دلت عليه النصوص، وعن وجه الدلالة وموقعها، وتفاوت الأمة في مراتب الفهم عن الله ورسوله لا يحصيه إلا الله جل وعلا. ولو كانت الأفهام متساوية لتساوت أقدام العلماء في العلم، ولما خص سبحانه سليمان بفهم الحكومة في الحرث، وقد أثنى عليه وعلى داود بالحكم والعلم. وقد قال عمر لأبي موسى في كتابه إليه: «الفهم الفهم فيما أُدْلي إليك». وقال علي رضي الله عنه: إلا فهمًا يؤتيه الله عبدًا في كتابه. وقال أبو سعيد: كان أبو بكر رضي الله عنه أعلمنا برسول الله صلى الله عليه / وسلم. ودعا النبي ﷺ لعبدالله ابن عباس: «أن يفقهه في الدين ويعلمه التأويل». والفرق بين الفقه والتأويل: أن الفقه هو فهم المعنى المراد والتأويل إدراك الحقيقة

التي يئول إليها المعنى التي هي آخيته وأصله، وليس كل من فقه في الدين عرف التأويل. فمعرفة التأويل يختص بها الراسخون في العلم، وليس المراد به تأويل التحريف وتبديل المعنى، فإن الراسخين في العلم يعلمون بطلانه، والله يعلم بطلانه؛ إلى أن قال رحمه الله:

وكل فرقة من هؤلاء الفرق الثلاث: يعني نفاة القياس بالكلية، والغالين فيه؛ والقائلين بأن العلل الشرعية أمارات وعلامات فقط، لا مصالح أنيطت بها الأحكام وشرعت من أجلها؛ سدوا على أنفسهم طريقًا من طرق الحق؛ فاضطروا إلى توسعة طريق أخرى أكثر مما تحتمله. فنفاة القياس لما سدوا على نفوسهم باب التمثيل والتعليل، واعتبار الحكم والمصالح، وهو من الميزان والقسط الذي أنزله الله؛ احتاجوا إلى توسعة الظاهر والاستصحاب، فحملوها فوق الحاجة، ووسعوهما أكثر مما يسعانه. فحيث فهموا من النص حكمًا أثبتوه ولم يبالوا مما وراءه، وحيث لم يفهموه منه نفوه وحملوا الاستصحاب، وأحسنوا في اعتنائهم بالنصوص ونصرها، والمحافظة عليها، وعدم تقديم غيرها عليها من رأي أو ونصرها، والمحافظة عليها، وعدم تقديم غيرها عليها من رأي أو قياس أو تقليد. وأحسنوا في رد الأقيسة الباطلة، وبيانهم تناقض أهلها في نفس القياس، وتركهم له، وأخذوا بقياس تركهم وما هو أولى منه؛ ولكن أخطئوا من أربعة أوجه:

أحدها: رد القياس الصحيح، ولاسيما المنصوص على علته التي يجري النص عليها مجرى التنصيص على التعميم باللفظ، ولا يتوقف عاقل في أن قول النبي على لله لعن عبدالله حمارًا على كثرة شربه للخمر: «لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله» بمنزلة قوله:

708

لا تلعنوا كل من يحب الله ورسوله. وفي قوله: "إن الله ورسوله ينهيانكم عن لنهيانكم عن لحوم الحمر فإنها رجس" بمنزلة قوله: ينهيانكم عن كل رجس. وفي أن قوله تعالى ﴿ إِلّا أَن / يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحَمَ خِنزِيرِ فَإِنّهُ رِجّسُ ﴾: نهى عن كل رجس. وفي أن قوله في الهرة: "ليست بنجس لأنها من الطوافين عليكم والطوافات فإنه ليس بمنزلة قوله: كل ما هو من الطوافين عليكم والطوافات فإنه ليس بنجس، ولا يستريب أحد في أن من قال لغيره: لا تأكل من هذا الطعام فإنه مسموم؛ نهي له عن كل طعام كذلك، وإذا قال: لا تشرب هذا الشراب فإنه مسكر؛ فهو نهي له عن كل مسكر. ولا تتزوج هذه المرأة فإنها فاجرة، وأمثال ذلك.

الخطأ الثاني: تقصيرهم في فهم النصوص؛ فكم من حكم دل عليه النص ولم يفهموا دلالته عليه. وسبب هذا الخطأ حصرهم الدلالة في مجرد ظاهر اللفظ دون إيمائه وتنبيهه، وإشارته وعرفه عند المخاطبين. فلم يفهموا من قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَقُل لَمُّمَا أُنِّ ﴾ ضربًا ولا سبًا ولا إهانة غير لفظة: ﴿ أُنِّ ﴾ فقصروا في فهم الكتاب كما قصروا في اعتبار الميزان.

الخطأ الثالث: تحميل الاستصحاب فوق ما يستحقه، وجزمهم بموجبه لعدم علمهم بالناقل. وليس عدم العلم علمًا بالعدم.

وقد تنازع الناس في الاستصحاب، ونحن نذكر أقسامه... ثم شرع رحمه الله يبين أقسام الاستصحاب، وقد ذكرنا بعضها في سورة «براءة» وجعلها هو رحمه الله ثلاثة أقسام، وأطال فيها الكلام.

والمعروف في الأصول أن الاستصحاب أربعة أقسام:

الأول: استصحاب العدم الأصلي حتى يرد الناقل عنه وهو البراءة الأصلية والإباحة العقلية؛ كقولنا: الأصل براءة الذمة من الدين فلا تعمر بدين إلا بدليل ناقل عن الأصل يثبت ذلك. والأصل براءة الذمة من وجوب صوم شهر آخر غير رمضان، فيلزم استصحاب هذا العدم حتى يرد ناقل عنه، وهكذا.

النوع الثاني: استصحاب الوصف المثبت للحكم حتى يثبت خلافه، كاستصحاب بقاء النكاح وبقاء الملك وبقاء شغل الذمة حتى يثبت خلافه /.

700

الثالث: استصحاب حكم الإجماع في محل النزاع، والأكثر على أن هذا الأخير ليس بحجة. وهو رحمه الله يرى أنه حجة. وكلا الأولين حجة بلا خلاف في الجملة.

الرابع: الاستصحاب المقلوب، وقد قدمنا إيضاحه وأمثلته في سورة «التوبة».

الخطأ الرابع لهم: هو اعتقادهم أن عقود المسلمين وشروطهم ومعاملاتهم كلها على الباطل حتى يقوم دليل على الصحة، فإذا لم يقم عندهم دليل على صحة شرط أو عقد أو معاملة استصحبوا بطلانه؛ فأفسدوا بذلك كثيرًا من معاملات الناس وعقودهم وشروطهم بلا برهان من الله؛ بناء على هذا الأصل، وجمهور الفقهاء على خلافه، وأن الأصل في العقود والشروط الصحة إلا ما أبطله الشارع أو نهى عنه. وهذا القول هو الصحيح؛ فإن الحكم ببطلانها حكم

بالتحريم والتأثيم. ومعلوم أنه لا حرام إلا ما حرمه الله ورسوله، ولا تأثيم إلا ما أثم الله ورسوله به فاعله. كما أنه لا واجب إلا ما أوجبه الله، ولا حرام إلا ما حرمه الله؛ ولا دين إلا ما شرعه الله، فالأصل في العبادات البطلان حتى يقوم دليل على الأمر. والأصل في العقود والمعاملات الصحة حتى يقوم دليل على البطلان والتحريم. والفرق بينهما: أن الله سبحانه لا يُعْبد إلا بما شرعه على ألسنة رسله؛ فإن العبادة حقه على عباده، وحقه الذي أحقه هو ورضى به وشرعه. وأما العقود والشروط والمعاملات فهي عفو حتى يحرمها، ولذا نعى الله سبحانه على المشركين مخالفة هاذين الأصلين: وهو تحريم ما لم يحرمه، والتقرب إليه بما لم يشرعه، وهو سبحانه لو سكت عن إباحة ذلك وتحريمه لكان ذلك عفوًا لا يجوز الحكم بتحريمه وإبطاله؛ فإن الحلال ما أحله الله، والحرام ما حرمه الله، وما سكت عنه فهو عفو. فكل شرط وعقد ومعاملة سكت عنها، فإنه لا يجوز القول بتحريمها؛ فإنه سكت عنها رحمة منه من غير نسيان وإهمال؛ فكيف وقد صرحت النصوص بأنها على الإباحة فيما عدا ما حرمه! وقد أمر الله تعالى بالوفاء بالعقود والعهود كلها / فقال: ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ ﴾، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودِ ﴾، وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُرَّ لِأَمَنَنتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَٱلْمُوفُونِ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهَدُواْ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن نَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُوكَ إِنَّ ﴾ ، وقال: ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ - وَٱتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْخَآبِنِينَ ﴿ ﴾ وهذا كثير في القرآن.

وفي صحيح مسلم من حديث الأعمش عن عبدالله بن مرة عن مسروق عن عبدالله بن عمرو قال: قال رسول الله على: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا وعد أخلف، وإذا خاصم فجر». وفيه من حديث سعيد بن المسيب عن أبي هريرة عن النبي على: «من علامات المنافق ثلاث وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان».

وفي الصحيحين من حديث ابن عمر عن النبي على: "يُرْفع لكل غادر لواء يوم القيامة بقدر غدرته، فيقال: هذه غدرة فلان ابن فلان». وفيهما من حديث عقبة بن عامر عن النبي على: "إن أحق الشروط أن توفوا به: ما استحللتم به الفروج». وفي سنن أبي داود عن أبي رافع قال: بعثتني قريش إلى رسول الله على، فلما رأيته ألقي في قلبي الإسلام فقلت: يا رسول الله، والله إني لا أرجع إليهم أبدًا! فقال رسول الله على: "إني لا أخيس بالعهد، ولا أحبس البهم أبدًا! فقال رسول الله على نفسك الآن في نفسك الآن في نفسك الآن فارجع» قال: فذهبت ثم أتيت النبي على فأسلمت.

وفي صحيح مسلم عن حذيفة قال: ما منعني أن أشهد بدرًا الا أني خرجت أنا وأبي حسيل، فأخذنا كفار قريش فقالوا: إنكم تريدون محمدًا، فقلنا: ما نريده، ما نريد إلا المدينة. فأخذوا منا عهد الله وميثاقه لننصرفن إلى المدينة ولا نقاتل معه. فأتينا رسول الله على فأخبرناه الخبر فقال: / «انصرفا، نفي لهم بعهدهم

ونستعين الله عليهم. . » إلى آخر كلامه رحمه الله في هذا المبحث. والمقصود عنده دلالة النصوص على الوفاء بالعهود والشروط، ومنع الإخلاف في ذلك، إلا ما دل عليه دليل خاص، وذلك واضح من النصوص التي ساقها كما ترى.

ثم بين رحمه الله أن المخالفين في ذلك يجيبون عن الحجج المذكورة تارة بنسخها، وتارة بتخصيصها ببعض العهود والشروط، وتارة بالقدح فيه، وتارة بمعارضتها بنصوص أخر، كقول النبي على الله القوام يشترطون شروطًا ليست في كتاب الله، ما كان من شرط ليس في كتاب الله فهو باطل وإن كان مائة شرط، كتاب الله أحق وشرط الله أوثق». وكقوله على اله أمرنا فهو رد».

وكقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَنْعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلْلِمُونَ ﴿ ﴾. وأمثال ذلك في الكتاب والسنة. قال: وأجاب الجمهور عن ذلك بأن دعوى النسخ والتخصيص تحتاج إلى دليل يجب الرجوع إليه ولا دليل عليها، وبأن القدح في بعضها لا يقدح في سائرها، ولا يمنع من الاستشهاد بالضعيف وإن لم يكن عمدة لاعتضاده بالصحيح، وبأنها لا تَعارضُ بينها وبين ما عارضوها به من النصوص.

ثم بين أن معنى قوله ﷺ: "وما كان من شرط ليس في كتاب الله" أي في حكمه وشرعه، كقوله تعالى: ﴿ كِنَبَ اللهِ عَلَيْكُمُ ﴾، وقوله ﷺ: "كتاب الله القصاص" في كسر السن، قال: فكتابه سبحانه يطلق على كلامه وعلى حكمه الذي حكم به على لسان رسوله ﷺ. ومعلوم أن كل شرط ليس في حكم الله فهو مخالف له،

فيكون باطلاً. فإذا كان الله ورسوله على حكم بأن الولاء للمعتق، فشرط خلاف ذلك يكون شرطًا مخالفًا لحكم الله. ولكن أين في هذا: أن ما سكت عن تحريمه من العقود والشروط يكون باطلاً حرامًا، وتعدي حدود الله هو تحريم ما أحله، أو إباحة ما حرمه، أو إسقاط ما أوجبه لا إباحة ما سكت عنه، وعفا عنه، / بل تحريمه هو نفس تعدي حدوده. إلى آخر كلامه رحمه الله تعالى.

101

ثم بين رحمه الله: أن دلالة النصوص عامة في جميع الأحكام، إلا أن الناس يتفاوتون في ذلك تفاوتًا كثيرًا. وبين مسائل كثيرة مما فهم فيه بعض الصحابة من النصوص خلاف المراد.

قال: وقد أنكر النبي على عمر فهمه إتيان البيت الحرام عام الحديبية من إطلاق قوله: «إنك ستأتيه وتطوف به» فإنه لا دلالة في هذا اللفظ على تعيين العام الذي يأتونه فيه.

وأنكر على عديّ بن حاتم فهمه من الخيط الأبيض والخيط الأسود نفس العقالين.

وأنكر على من فهم من قوله: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة خردلة من كبر» شمول لفظه لحُسْن الثوب وحُسْن النعل، وأخبرهم أنه «بطر الحق وغمط الناس». وأنكر على من فهم من قوله: «من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه» أنه كراهة الموت، وأخبرهم أن هذا للكافر إذا احتضر وبُشر بالعذاب، فإنه حينئذ يكره لقاء الله والله يكره لقاءه. وأن المؤمن إذا احتضر وبشر بكرامة الله أحب لقاء الله وأحب الله لقاءه.

وأنكر على عائشة إذ فهمت من قوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ

حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ ﴾ معارضته لقوله ﷺ: «من نوقش الحساب عذب». وبين لها أن الحساب اليسير هو العرض، أي حساب العرض لا حساب المناقشة.

وأنكر على من فهم من قوله تعالى: ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوٓءَا يُجُنَرُ بِهِ عَلَى اللّٰهِ مَا يَعْمَلُ سُوٓءَا يُجُنَرُ بِهِ أَن هذا الجزاء إنما هو في الآخرة، وأنه لا يسلم أحد من عمل السوء. وبين أن هذا الجزاء قد يكون في الدنيا بالهم والحزن، والمرض والنصب، وغير ذلك من مصائبها، وليس في اللفظ تقييد الجزاء بيوم القيامة /.

وأنكر على من فهم من قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوَا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَتَهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمَّنُّ وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴿ إِنَّ النَفْسِ بالمعاصي، وبين أنه الشرك، وذكر قول لقمان لابنه: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَ الْوَضِح رحمه الله وجه ذلك بسياق القرآن.

قال: ثم سأله عمر بن الخطاب عن الكلالة وراجعه فيها مرارًا فقال: «يكفيك آية الصيف» واعترف عمر رضي الله عنه بأنه خَفِي عليه فهمها، وفَهمَها الصديق.

وقد نهى النبي على عن لحوم الحمر الأهلية، ففهم بعض الصحابة من نهيه أنه لكونها لم تخمس. وفهم بعضهم أن النهي لكونها كانت حمولة القوم وظهرهم. وفهم بعضهم أنه لكونها كانت جوالي القرية. وفهم على بن أبي طالب رضي الله عنه وكبار الصحابة ما قصده رسول الله على بالنهي وصرح بعلته لكونها رجسًا.

وفهمت المرأة من قوله تعالى: ﴿ وَمَاتَيْتُمْ إِحْدَالهُنَّ قِنطارًا ﴾

جواز المغالاة في الصداق، فذكرته لعمر، فاعترف به.

وفهم ابن عباس من قوله تعالى: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَنَاكُمُ ثَلَنَهُونَ شَهْرًا ﴾ مع قوله: ﴿ هُ وَالْوَلِدَتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَدَهُنَ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ أن المرأة قد تلد لستة أشهر، ولم يفهمه عثمان، فهم برجم امرأة ولدت لها، حتى ذكّره ابن عباس فأقر به.

ولم يفهم عمر من قوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إلله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقهم»: قتالَ مانعي الزكاة، حتى بين له الصديق فأقر به.

وفهم قدامة بن مظعون من قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَ عِلَا اللَّهِ عَلَى اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾: رَفْع الجناح عن الخمر، حتى بين له عمر أنه لا يتناول الخمر، ولو تأمل سياق الآية لفهم المراد منها، فإنه إنما رفع الجناح عنهم فيما طعموه متقين له فيه، وذلك / إنما يكون باجتناب ما حرمه من المطاعم؛ فالآية لا تتناول المحرم بوجه.

77.

وقد فهم من فهم من قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلَقُوا بِاللَّذِيكُرُ إِلَى النَّبُلُكُةُ ﴾ انغماس الرجل في العدو؛ حتى بين له أبو أيوب الأنصاري أن هذا ليس من الإلقاء بيده إلى التهلكة، بل هو من بيع الرجل نفسه ابتغاء مرضاة الله، وأن الإلقاء بيده إلى التهلكة هو ترك الجهاد والإقبال على الدنيا وعمارتها.

وقال الصديق رضي الله عنه: أيها الناس، إنكم تقرءون هذه الآية وتضعونها على غير مواضعها: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ عَلَيْكُمُ ٱنفُسَكُمُ

لَا يَضُرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمُ وإني سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «إن الناس إذا رأوا المنكر فلم يغيروه أوشك أن يعمهم الله بالعقاب من عنده» فأخبرهم أنهم يضعونها على غير مواضعها في فهمهم منها خلاف ما أريد بها.

وأشكل على ابن عباس أمر الفرقة الساكتة التي لم ترتكب ما نُهِيت عنه من اليهود، هل عذبوا أو نجوا حتى بين له مولاه عكرمة دخولهم في الناجين دون المعذبين، وهذا هو الحق؛ لأنه سبحانه قال عن الساكتين: ﴿ وَإِذْ قَالَتَ أُمَّةً يُمِّمُ لِمَ يَعِظُونَ قَوْمًا اللّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْمُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ﴾ فأخبر أنهم أنكروا فعلهم وغضبوا عليهم، وإن لم يواجهوهم بالنهي، فقد واجههم به من أدى الواجب عنهم. فإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية، فلما قام به أولئك سقط عن الباقين فلم يكونوا ظالمين بسكوتهم.

وأيضًا: فإنه سبحانه إنما عذب الذين نسوا ما ذكروا به، وعتوا عما نهوا عنه، وهذا لا يتناول الساكتين قطعًا؛ فلما بين عكرمة لابن عباس أنهم لم يدخلوا في الظالمين المعذبين كساه برده وفرح به.

وقد قال عمر بن الخطاب للصحابة: ما تقولون في ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ وَاللَّهِ السورة؟ قالوا: أمر الله نبيه إذا فتح عليه أن يستغفر. فقال لابن عباس: ما تقول أنت؟ قال: هو أَجَلُ رسول الله على أعلمه إياه. فقال: ما أعلم منها غير ما تعلم. إلى أن قال رحمه الله / :

والمقصود تفاوت الناس في مراتب الفهم في النصوص، وأن منهم من يفهم في الآية حكمًا أو حكمين. ومنهم من يفهم منها

عشرة أحكام أو أكثر من ذلك. ومنهم من يقتصر في الفهم على مجرد اللفظ دون سياقه ودون إيمائه وإشارته وتنبيهه واعتباره، وأخص من هذا وألطف ضمه إلى نص آخر متعلق به، فيفهم من اقترانه به قدرًا زائدًا على ذلك اللفظ بمفرده.

وهذا باب عجيب من فهم القرآن، لا يتنبه له إلا النادر من أهل العلم، فإن الذهن قد لا يشعر بارتباط هذا بهذا وتعلقه به؛ كما فهم ابن عباس من قوله تعالى: ﴿وَحَمَّلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهَرًا ﴾، مع قوله: ﴿ وَأَلْوَالِدَاتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَكَهُ نَ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ أن المرأة قد تلد لستة أشهر.. إلى آخر كلامه رحمه الله.

وإنما أكثرنا في هذه المباحث من نقل كلام ابن القيم رحمه الله كما رأيت؛ لأنه جاء فيها بما لم يأت به من تقدمه ولا من تأخر عنه؛ تغمده الله برحمته الواسعة، وجزاه عن الإسلام والمسلمين خيرًا. وقد تركنا كثيرًا من نفائس كلامه في هذه المواضيع خشية الإطالة الكثيرة.

## المسألة السابعة

اعلم أن استهزاء الظاهرية وسخريتهم بالأئمة المجتهدين رحمهم الله، ودعواهم أن قياساتهم متناقضة ينقض بعضها بعضًا، وأن ذلك دليل على أنها كلها باطلة وليست من الدين في شيء؛ إذا تأمل فيه المنصف العارف وجد الأئمة رحمهم الله أقرب في أغلب ذلك إلى الصواب، والعمل بما دلت عليه النصوص من الظاهرية الساخرين المستهزئين. وسنضرب لك بعض الأمثلة لذلك لتستدل به على غيره.

اعلم أن من أعظم المسائل التي قال فيها الظاهرية بتناقض أقيسة الأئمة، وتكذيب بعضها لبعض، وأن ذلك يدل على بطلان كل قياس من أقيستهم، هي مسألة الربا التي قال فيها النبي على: «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلاً بمثل، يدًا بيد؛ فمن زاد أو استزاد فقد أربى» /.

قال الظاهرية: فالنبي ﷺ إنما حرم الربا في الستة المذكورة؛ فتحريمه في شيء غيرها قول على الله وعلى رسوله، وتشريع زائد على ما شرعه رسول الله ﷺ. قالوا: والذين زادوا على النص أشياء يحرم فيها الربا اختلفت أقوالهم، وتناقضت أقيستهم. فبعضهم يقول: هي الطعم(١). وبعضهم يقول: هي الكيل. وبعضهم يقول: هي الاقتيات والادخار إلخ.

فهذه أقيسة متضاربة متناقضة فليست من عند الله، وإذا تأملت في هذه المسألة التي سخروا بسببها من الأئمة، وادعوا عليهم أنهم حرموا الربا في أشياء لا دليل على تحريمه فيها كالتفاح عند من يقول: العلة الطعم كالشافعي، وكالأشنان عند من يقول: العلة الكيل؛ علمت أن الأئمة أقرب إلى العمل بالنص في ذلك من الظاهرية المدعين الوقوف مع ظاهر النص. أما الشافعي الذي قال: العلة في تحريم الربا الطعم فقد استدل لذلك بما رواه مسلم في صحيحه: حدثنا هارون بن معروف، حدثنا عبدالله بن وهب،

<sup>(</sup>١) كان في المطبوعة: «يقول: التمر والبلوط ثمر شجر يؤكل ويدبغ بقشره»! وهذا كلام مقحم.

أخبرني عمرو (ح) وحدثني أبو الطاهر، أخبرنا ابن وهب عن عمرو ابن الحرث: أن أبا النضر حدثه أن بسر بن سعيد حدثه عن معمر ابن عبدالله: أنه أرسل غلامه بصاع قمح. . الحديث، وفيه. فإني كنت أسمع رسول الله ﷺ يقول: «الطعام بالطعام مثلاً بمثل» وكان طعامنا يومئذ الشعير؛ فهذا حديث صحيح صرح فيه النبي ﷺ بأن الطعام إذا بيع بالطعام بيع مثلاً بمثل. والطعام في اللغة العربية: اسم لكل ما يؤكل؛ قال تعالى: ﴿ هُ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِّبَنِّي إِسْرَتِهِ بِلَ . . ﴾ الآية، وقال: ﴿ فَلَيْظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآة صَبًّا ﴿ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلأَرْضَ شَقًا ۞ فَأَلْثَنَا فِيهَا حَبًّا ۞ وَعِنَبًا ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ حِلُّ لَكُرٌ ﴾ ولا خلاف في ذبائحهم في ذلك. وفي صحيح مسلم: أن النبي عَلَيْ قال في زمزم: «إنها طعام طعم» ٦٦٣ وقال لبيد في معلقته /:

لمعفَّر قَهْد تنازع شلوه غبس كواسب ما يُمَنّ طعامُها

يعني بطعامها فريستها؛ كما قدمنا هذا مستوفى في سورة «البقرة».

فالشافعي رحمه الله وإن سَخِر الظاهرية منه في تحريمه الربا في التفاح، فهو متمسِّك في ذلك بظاهر حديث صحيح، يقول فيه النبي علية: «الطعام بالطعام مثلاً بمثل»، فما المانع للظاهرية من القول بظاهر هذا الحديث الصحيح على عادتهم التي يزعمون فيحكمون على الطعام بأنه مثل بمثل؟ وما مستندهم في مخالفة ظاهر هذا الحديث الصحيح؟ وحكمهم بالربا في البر والشعير والتمر والملح دون غيرها من سائر المطعومات، مع أن لفظ الطعام في الحديث المذكور عام للأربعة المذكورة وغيرها كما ترى. فهل الشافعي في تحريم الربا في التفاح أقرب إلى ظاهر النص أو الظاهرية؟ وكذلك سخريتهم من الإمام أبي حنيفة وأحمد رحمهما الله في قولهما بدخول الربا في كل مكيل وموزون، مستهزئين بمن يقول بالربا في الأشنان قياسًا على التمر. إذا تأملت فيه وجدت الإمامين رحمهما الله أقرب في ذلك إلى ظاهر النص من الظاهرية.

قال الحاكم في المستدرك: حدثنا أبو بكر أحمد بن سليمان الفقيه، ثنا الحسن بن مكرم، ثنا روح بن عبادة، ثنا حيان بن عبيدالله العدوى قال: سألت أبا مجلز عن الصرف فقال: كان ابن عباس رضى الله عنهما لا يرى به بأسًا زمانًا من عمره ما كان منه عينًا يعنى: يدًا بيد، فكان يقول: إنما الربا في النسيئة. فلقيه أبو سعيد الخدري فقال: يا ابن عباس، ألا تتقي الله إلى متى تؤكل الناس الربا؟ أما بلغك أن رسول الله على قال ذات يوم وهو عند زوجه أم سلمة: «إني لأشتهي تمر عجوة» فبعثت صاعين من تمر إلى رجل من الأنصار فجاء بدل صاعين صاع من تمر عجوة. فقامت فقدمته إلى رسول الله ﷺ فلما رآه أعجبه، فتناول تمرة ثم أمسك فقال: «من أين لكم هذا»؟ فقالت أم سلمة: بعثت صاعين من تمر إلى رجل من الأنصار فأتانا بدل الصاعين هذا الصاع الواحد، وها هو، كل، فألقى / التمرة بين يديه فقال: «ردوه لا حاجة لي فيه، التمر بالتمر، والحنطة بالحنطة، والشعير بالشعير، والذهب بالذهب، والفضة بالفضة، يدًا بيد، عينًا بعين، مثلاً بمثل فمن زاد فهو ربًا» ثم قال: «كذلك ما يكال ويوزن أيضًا» إلى آخره.

ثم قال الحاكم رحمه الله: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم

يخرجاه بهذه السياقة. وهذا الحديث الذي قال الحاكم إنه صحيح الإسناد، فيه التصريح بأن ما يكال ويوزن يباع مثلاً بمثل، يدًا بيد. وقد قدمنا مرارًا أن الموصولات من صيغ العموم لعمومها في كل ما تشمله صلاتها. فأبو حنيفة مثلاً القائل بالربا في الأشنان متمسك بظاهر هذا الحديث؛ فهو أقرب إلى ظاهر النص من الظاهرية المستهزئين به الزاعمين أنه بعيد في ذلك عن النص.

فإن قيل: هذا الحديث لا يحتج به لضعفه، وقد قال الذهبي متعقبًا على الحاكم تصحيحه للحديث المذكور مانصه: قلت: حيان فيه ضعف وليس بالحجة، وقد أشار البيهقي إلى تضعيف هذا الحديث، وأعله ابن حزم من ثلاثة أوجه: الأول: زعمه أنه منقطع لأن أبا مجلز لم يسمع من أبي سعيد ولا من ابن عباس. الثاني: أن في الحديث أن ابن عباس رجع عن القول بإباحة ربا الفضل. واعتقاد ابن حزم أن ذلك باطل لقول سعيد بن جبير إن ابن عباس لم يرجع عن ذلك. والثالث: أن حيان بن عبيدالله المذكور في سند هذا الحديث مجهول.

فالجواب عن ذلك كله هو ما ستراه الآن إن شاء الله، وهو راجع إلى شيئين؛ الأول: مناقشة من ضعف الحديث، وبيان أنه ليس بضعيف. والثاني: أنا لو سلمنا ضعفه تسليمًا جدليًا فهو معتضد بما يثبت الاحتجاج به من الشواهد.

أما المناقشة في تضعيفه، فقول الذهبي: إن حيان فيه ضعف وليس بالحجة؛ معارض بقول أبي حاتم فيما ذكره عنه ابنه في كتاب الجرح والتعديل /: إنه صدوق، ومعلوم أن الصحيح

أن التعديل يقبل مجملاً، والتجريح لا يقبل إلا مبينًا مفصلاً كما هو مقرر في علوم الحديث. وقد ترجم له البخاري في تاريخه الكبير ولم يذكر فيه جرحًا. وإعلال ابن حزم له بأنه منقطع؛ وأن حيان مجهول قد قدمنا مناقشته فيه في سورة «البقرة» لأن أبا مجلز أدرك ابن عباس وسمع عنه.

قال ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل في أبي مجلز المذكور: وهو لاحق بن حميد السدوسي البصري، توفى أيام عمر ابن عبدالعزيز، وروى عن ابن عمر وابن عباس وأنس وجندب إلخ، وتصريحه بروايته عن ابن عباس يدل على عدم صحة قول ابن حزم: إنه لم يسمع من ابن عباس. وقال البخاري في تاريخه الكبير في لاحق بن حميد المذكور: أبو مجلز السدوسي البصري مات قبل الحسن بقليل، ومات الحسن سنة عشر ومائة، سمع ابن عمر وابن عباس وأنس بن مالك إلخ. وفيه تصريح البخاري بسماع أبي مجلز من ابن عباس، ومع هذا فابن حزم يقول: هو منقطع لعدم سماعه منه. وأما أبو سعيد فلا شك أنه أدركه أبو مجلز المذكور، والمعاصرة تكفي ولا يشترط ثبوت اللقي على التحقيق؛ كما أوضحه مسلم بن الحجاج رحمه الله في مقدمة صحيحه.

وقال ابن حجر في تهذيب التهذيب في أبي مجلز المذكور: روى عن أبي موسى الأشعري، والحسن بن علي، ومعاوية، وعمران بن حصين، وسمرة بن جندب، وابن عباس، والمغيرة بن شعبة، وحفصة، وأم سلمة، وأنس، وجندب بن عبدالله، وسلمة ابن كهيل، وقيس بن عباد وغيرهم. وأرسل عن عمر بن الخطاب،

وحذيفة إلخ. ومما يوضح معاصرة أبي مجلز لأبي سعيد: أن جماعة من هؤلاء الصحابة الذين ذكر ابن حجر أنه روى عنهم ماتوا قبل أبي سعيد رضى الله عنهم؛ فأبو سعيد رضى الله عنه توفي سنة ثلاث أو أربع أو خمس بعد الستين، وقد مات قبله الحسن بن على، وأبو موسى الأشعرى، وعمران بن حصين، ومعاوية، وسمرة ٦٦٦ ابن جندب كما هو معلوم /.

وأما قول ابن حزم: إنه مجهول فقد قدمنا مناقشة السبكي له في تكملة المجموع، وأنه قال: فإن أراد ابن حزم أنه مجهول العين فليس بصحيح، بل هو رجل مشهور، روى عنه حديث الصرف هذا روح بن عبادة، ومن جهته أخرجه الحاكم، وذكره ابن حزم. وإبراهيم بن الحجاج الشامي، ومن جهته رواه ابن عدي. ويونس بن محمد، ومن جهته رواه البيهقي. وهو حيان بن عبيدالله بن حيان بن بشر بن عدي بصري، سمع أبا مجلز لاحق بن حميد والضحاك وعن أبيه، وروى عن عطاء وابن بريدة، روى عنه موسى بن إسماعيل ومسلم بن إبراهيم، وأبو داود وعبيدالله بن موسى، عقد له البخاري وابن أبي حاتم ترجمة فذكر كل منهما بعض ما ذكرته. وله ترجمة في كتاب ابن عدي كما أشرت إليه، فزال عنه جهالة العين. وإن أراد جهالة الحال فهو قد رواه من طريق إسحاق بن راهویه فقال في إسناده: أخبرنا روح قال: حدثنا حيان بن عبيدالله، وكان رجل صدق. فإن كانت هذه الشهادة له بالصدق من روح بن عبادة فروح محدث نشأ في الحديث، عارف به، مصنف متفق على الاحتجاج به، بصري بلدي للمشهود له فتقبل شهادته له، وإن كان هذا القول من إسحاق بن راهويه فناهيك به، ومن

إسحاق! وقد ذكر ابن أبي حاتم حيان بن عبيدالله هذا، وذكر جماعة من المشاهير ممن رووا عنه وممن روى عنهم، وقال: إنه سأل أباه عنه فقال: صدوق اهم من تكملة المجموع كما قدمناه في سورة «البقرة». والذي رأيت في سنن البيهقي الكبرى: أن الراوي عن حيان المذكور في إسناده له إبراهيم بن الحجاج، وقال صاحب الجوهر النقي: وحيان هذا ذكره ابن حبان في الثقات من أتباع التابعين. وقال الذهبي في الضعفاء: جائز الحديث. وقال عبدالحق في أحكامه: قال أبو بكر البزار: حيان رجل من أهل البصرة مشهور وليس به بأس. وقال فيه أبو حاتم: صدوق. وقال بعض المتأخرين فيه: مجهول؛ ولعله اختلط عليه بحيان بن عبيدالله المروي، وبما ذكر تعلم أن دعوى ابن حزم أن الحديث منقطع، وأن حيان المذكور مجهول ليست بصحيحة /.

777

وأما دعواه عدم رجوع ابن عباس لقول سعيد بن جبير: إنه لم يرجع عن القول بإباحة ربا الفضل؛ فقد قدمنا الروايات الواردة برجوعه مستوفاة في سورة «البقرة» عن جماعة من أصحابه، ولا شك أنها أولى من قول سعيد بن جبير؛ لأنهم جماعة وهو واحد، ولأنهم مثبتون رجوعه وهو نافيه، والمثبت مقدم على النافي. وأما شواهد حديث حيان المذكور الدال على أن الربا في كل ما يكال ويوزن؛ فمنها ما قدمنا في سورة «البقرة» من حديث أنس وعبادة بن الصامت عند الدارقطني: أن النبي على قال: «ما وزن مثل بمثل إذا كان نوعًا واحدًا، وما كيل فمثل ذلك. فإذا اختلف النوعان فلا بأس به» وقد قدمنا في سورة «البقرة» قول الشوكاني: إن حديث أنس وعبادة هذا أشار إليه ابن حجر في الشوكاني: إن حديث أنس وعبادة هذا أشار إليه ابن حجر في

التلخيص ولم يتكلم عليه، وفي إسناده الربيع بن صبيح وثقه أبو زرعة وغيره، وضعفه جماعة، وقد أخرج هذا الحديث البزار أيضًا. ويشهد لصحته حديث عبادة المذكور أولاً وغيره من الأحاديث. انتهى منه كما تقدم. وفي هذا الحديث المذكور دليل واضح على أن كل ما يكال أو يوزن فيه الربا وإن سخر الظاهرية ممن يقول بذلك، ومن شواهد حديث حيان المذكور الحديث المتفق عليه. قال البخاري في صحيحه في (كتاب الوكالة): حدثنا عبدالله بن يوسف، أخبرنا مالك عن عبدالمجيد بن سهيل بن عبدالرحمن بن عوف، عن سعيد بن المسيب، عن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رضي الله عنهما أن رسول الله عليه استعمل رجلاً على خيبر فجاءهم بتمر جنيب، فقال: «أكل تمر خيبر هكذا»؟ فقال: إنا لنأخذ الصاع من هذا بالصاعين، والصاعين بالثلاثة. فقال: «لا تفعل؛ بع الجمع بالدراهم؛ ثم ابتع بالدراهم جنيبًا»، وقال في الميزان مثل ذلك. انتهى منه.

ومحل الشاهد منه قوله: وقال في الميزان مثل ذلك، ومعناه ظاهر جدًا في أن ما يوزن بالميزان مثل ذلك في منع الربا، وقد قدمنا أقوال من أول / هذا الحديث وصرفه عن المعنى المذكور في سورة «البقرة». وقال مسلم بن الحجاج في صحيحه: حدثنا عبدالله بن مسلمة بن قعنب، حدثنا سليمان يعني ابن بلال، عن عبدالمجيد بن سهيل بن عبدالرحمن: أنه سمع سعيد بن المسيب يحدث أن أبا هريرة وأبا سعيد حدثاه أن رسول الله على أخا بني عدي الأنصاري فاستعمله على خيبر، فقدم بتمر جنيب؛ فقال له رسول الله على تمر جنيب؛ فقال له رسول الله على تمر جنيب؛ فقال له رسول الله على تمر خيبر، قال: لا والله يا رسول الله، إنا

スアア

لنشتري الصاع بالصاعين من الجمع. فقال رسول الله ﷺ: "لا تفعلوا ولكن مثلاً بمثل، أو بيعوا هذا واشتروا بثمنه من هذا، وكذلك الميزان" انتهى منه. وقوله في هذا الحديث المتفق عليه: "وكذلك الميزان" ظاهر جدًّا في أن ما يوزن كما يكال، وأن في ذلك كله الربا. ولا شك أن هذه الأحاديث التي عمل بها بعض الأئمة وإن استهزأ بهم الظاهرية في ذلك؛ أقرب إلى ظاهر النص من قول الظاهرية: إنه لا ربا إلا في الستة المذكورة قبل. والمقصود التمثيل لأحوالهم مع الأئمة المجتهدين رحمهم الله.

### تنبيه

اعلم أنا نقول بموجب الأحاديث التي استدل بها الظاهرية، على أن ما سكت عنه الشارع فهو عفو. ونقول مثلاً: إن صوم شهر آخر غير رمضان لم يوجب علينا فهو عفو. ولكن لا نسلم أن آية: ﴿ فَلاَ تَقُل لَمُ مَا أُفِّ ﴾ ساكتة عن تحريم ضرب الوالدين؛ بل نقول: هي دالة عليه، وادعاء أنها لم تتعرض لذلك باطل كما ترى. ولا نقول: إن آية ﴿ فَمَن يَعْمَلٌ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ ﴾ الآية ساكتة عن مؤاخذة من عمل مثقال جبل؛ بل هي دالة على المؤاخذة بذلك. وهكذا إلى آخر ما ذكرنا من أمثلة ذلك في هذه المباحث، وفي سورة «بني إسرائيل». وما ذكرنا سابقًا من أن الصواب في مسألة القياس أنه قسمان، صحيح، وفاسد كما بينا وكما أوضحه ابن القيم رحمه الله في كلامه الذي نقلنا اعتمد صاحب مراقي السعود في قوله في القياس:

وما رُوي من ذمه فقد عُنى به الذي على الفساد قد بُنى

## / المسألة الثامنة

779

اعلم أن جماهير القائلين بالقياس يقولون: إنه إن خالف النص فهو باطل، ويسمون القدح فيه بمخالفته للنص فساد الاعتبار؛ كما أشار إليه صاحب مراقي السعود بقوله:

والخُلْف للنص أو إجماع دعا فسادَ الاعتبار كلُّ من وعى كما قدمناه في سورة «البقرة».

واعلم أن ما يذكره بعض علماء الأصول من المالكية وغيرهم عن الإمام مالك رحمه الله: من أنه يقدم القياس على أخبار الآحاد على خلاف التحقيق. والتحقيق: أنه رحمه الله يقدم أخبار الآحاد على القياس. واستقراء مذهبه يدل على ذلك دلالة واضحة، ولذلك أخذ بحديث المصراة في دفع صاع التمر عوض اللبن. ومن أصرح الأدلة التي لا نزاع بعدها في ذلك: أنه رحمه الله يقول: إن في ثلاثة أصابع من أصابع المرأة ثلاثين من الإبل، وفي أربعة أصابع من أصابعها عشرين من الإبل؛ كما قدمناه مستوفى في سورة «بني إسرائيل». ولا شيء أشد مخالفة للقياس من هذا كما قال ربيعة بن أبي عبدالرحمن لسعيد بن المسيب حين عظم جرحها، واشتدت مصيبتها؛ نقص عقلها. ومالك خالف القياس في هذا لقول سعيد ابن المسيب: إنه السنة كما تقدم. وبعد هذا فلا يمكن لأحد أن يقول: إن مالكًا يقدم القياس على النص، ومسائل الاجتهاد والتقليد مدونة في أصول الفقه، ولأجل ذلك نكتفي بما ذكرنا من ذلك هنا.

### المسألة التاسعة

اعلم أن أكثر أهل العلم قالوا: إن الحرث الذي حكم فيه سليمان وداود إذ نفشت فيه غنم القوم بستان عنب؛ والنفش: رعي الغنم ليلاً خاصة؛ ومنه قول الراجز:

بدلن بعد النَّفَش الوجيفًا وبعد طول الجرة الصريفا /

وقيل: كان الحرث المذكور زرعًا، وذكروا أن داود حكم بدفع الغنم لأهل الحرث عوضًا عن حرثهم الذي نفشت فيه فأكلته. وقال بعض أهل العلم: اعتبر قيمة الحرث فوجد الغنم بقدر القيمة فدفعها إلى أصحاب الحرث؛ إما لأنه لم يكن لهم دراهم أو تعذر بيعها، ورضوا بدفعها ورضي أولئك بأخذها بدلاً من القيمة. وأما سليمان فحكم بالضمان على أصحاب الغنم، وأن يضمنوا ذلك بالمثل بأن يعمروا البستان حتى يعود كما كان حين نفشت فيه غنمهم. ولم يضيع عليهم غلته من حين الإتلاف إلى حين العود، بل أعطى أصحاب البستان ماشية أولئك ليأخذوا من نمائها بقدر نماء البستان فيستوفوا من نماء غنمهم نظير ما فاتهم من نماء حرثهم. وقد اعتبر النماءين فوجدهما سواء، قالوا: وهذا هو العلم حرثهم. وقد اعتبر النماءين فوجدهما سواء، قالوا: وهذا هو العلم أعلم.

## المسألة العاشرة

اعلم أن العلماء اختلفوا في مثل هذه القصة؛ فلو نفشت غنم قوم في حرث آخرين فتحاكموا إلى حاكم من حكام المسلمين فماذا

٦٧.

يفعل؟ اختلف العلماء في ذلك؛ فذهب أكثر أهل العلم إلى أن ما أفسدته البهائم ليلاً يضمنه أرباب الماشية بقيمته، وهو المشهور من مذهب مالك والشافعي وأحمد رحمهم الله. وقيل: يضمنونه بمثله كقضية سليمان. قال ابن القيم: وهذا هو الحق. وهو أحد القولين في مذهب أحمد، ووجه للشافعية والمالكية، والمشهور عنهم خلافه. والآية تشير إلى اختصاص الضمان بالليل؛ لأن النفش لا يطلق لغة إلا على الرعى بالليل كما تقدم. واحتج الجمهور لضمان أصحاب البهائم ما أفسدته ليلاً بحديث حرام بن محيصة: أن ناقة البراء بن عازب دخلت حائطًا فأفسدت فيه؛ فقضى نبى الله ﷺ: «أن على أهل الحوائط حفظها بالنهار، وأن ما أفسدت المواشى بالليل ضامن على أهلها» رواه الأئمة: مالك، والشافعي، وأحمد، وأبو داود، وابن ماجه، والدارقطني، وابن حبان، وصححه الحاكم / فقال بعد أن ساق الحديث المذكور: هذا حديث صحيح الإسناد على خلاف فيه بين معمر والأوزاعي؛ فإن معمرًا قال: عن الزهري عن حرام بن محيصة عن أبيه، وأقره الذهبي على تصحيحه ولم يتعقبه.

•

وقال الشوكاني رحمه الله في نيل الأوطار في الحديث المذكور: صححه الحاكم والبيهقي. قال الشافعي: أخذنا به لثبوته واتصاله ومعرفة رجاله اهم منه. والاختلاف على الزهري في رواية هذا الحديث كثير معروف.

وقال ابن عبدالبر: وهذا الحديث وإن كان مرسلاً فهو حديث مشهور، أرسله الأئمة، وحدث به الثقات، واستعمله فقهاء الحجاز

وتلقوه بالقبول، وجرى في المدينة العمل به، وحسبك باستعمال أهل المدينة وسائر أهل الحجاز لهذا الحديث، وعلى كل حال فالحديث المذكور احتج به جمهور العلماء، منهم الأئمة الثلاثة المذكورون على أن ما أفسدته البهائم بالليل على أربابها، وفي النهار على أهل الحوائط حفظها. ومشهور مذهب مالك وأحمد والشافعي أنه يضمن بقيمته كما تقدم. وأبو حنيفة يقول: لا ضمان مطلقًا في جناية البهائم، ويستدل بالحديث الصحيح: «العجماء جبار» أي جرحها هدر. والجمهور يقولون: إن الحديث المذكور عام وضمان ما أفسدته ليلاً مخصص له. وذهب داود ومن وافقه إلى أن ما أتلفته البهائم بغير علم مالكها ولو ليلاً لا ضمان فيه، وأما إذا رعاها صاحبها باختياره في حرث غيره فهو ضامن بالمثل.

واعلم أن القائلين بلزوم قيمة ما أفسدته البهائم ليلاً يقولون: يضمنه أصحابها ولو زاد على قيمتها. خلافًا للَّيث القائل: لا يضمنون ما زاد على قيمتها. وفي المسألة تفاصيل مذكورة في كتب الفروع. وصيغة الجمع في الضمير في قوله: ﴿ لِلْكُمْمِهُمْ ﴾ الظاهر أنها مراد بها سليمان وداود وأصحاب الحرث وأصحاب الغنم، وأضاف الحكم إليهم لأن منهم حاكمًا ومحكومًا له ومحكومًا عليه.

وقوله: ﴿ فَفَهَّمْنَكُهَا ﴾ أي القضية أو الحكومة المفهومة من قوله: / ﴿ إِذْ يَعْكُمُانِ فِي ٱلْحَرَّثِ ﴾، وقوله: ﴿ وَكُلًّا ءَانَيْنَا ﴾ أي أعطينا كلاً من داود وسليمان حكمًا وعلمًا، والتنوين في قوله: ﴿ وَكُلًّا ﴾ عوض عن كلمة أي: كل واحد منهما.

# فَلْعِلِينَ ﴿ ﴾ .

والتحقيق: أن تسبيح الجبال والطير مع داود المذكور تسبيح حقيقي؛ لأن الله جل وعلا يجعل لها إدراكات تسبح بها، يَعْلَمها هو جل وعلا ونحن لا نعلمها؛ كما قال: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ هُو جل وعلا ونحن لا نعلمها؛ كما قال: ﴿ وَإِنْ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجُرُ مِنْهُ الْمَافَةُ وَإِنْ مِنْهَ الْمَايَةُ وَإِنْ مِنْهَ الْمَايَةُ وَإِنْ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِن خَشْيَةِ اللّهِ الْأَنْهَ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِن خَشْيَةِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وقال تعالى: ﴿ إِنّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله وقد ثبت في صحيح البخاري: أن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا ﴾ الآية. وقد ثبت في صحيح البخاري: أن الجذع الذي كان يخطب عليه النبي ﷺ لما انتقل عنه بالخطبة إلى المنبر سمع له حنين، وقد ثبت في صحيح مسلم أن النبي ﷺ قال: «إني لأعرف حجرًا كان يسلم علي في مكة» وأمثال هذا قال: «إني لأعرف حجرًا كان يسلم علي في مكة» وأمثال هذا كثيرة. والقاعدة المقررة عند العلماء: أن نصوص الكتاب / والسنة كثيرة. والقاعدة المقررة عند العلماء: أن نصوص الكتاب / والسنة

لا يجوز صرفها عن ظاهرها المتبادر منها إلا بدليل يجب الرجوع إليه. والتسبيح في اللغة: الإبعاد عن السوء، وفي اصطلاح الشرع: تنزيه الله جل وعلا عن كل مالا يليق بكماله وجلاله.

وقال الزمخشري: ﴿وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ اَي قادرين على أَن نَفعل هذا. وقيل: كنا نفعل بالأنبياء مثل ذلك. وكلا القولين اللذين قال ظاهر السقوط؛ لأن تأويل ﴿وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ كَا ترى. كنا قادرين بعيد، ولا دليل عليه كما لا دليل على الآخر كما ترى.

وقال أبو حيان: ﴿وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ ﴾ أي: فاعلين هذه الأعاجيب من تسخير الجبال وتسبيحهن، والطير لمن نخصه بكرامتنا اهـ. وأظهرها عندي هو ما تقدم، والعلم عند الله تعالى.

\* وقوله تعالى: ﴿ وَعَلَمْنَكُ صَنْعَكَةَ لَبُوسِ لَكُمْ لِلْحُصِنَكُم مِّنَ بَأْسِكُمْ فَهَلُ أَنتُهُ شَاكِرُونَ ﴿ ﴾ .

الضمير في قوله: ﴿ وَعَلَّمْنَكُ ﴾ راجع إلى داود. والمراد بصنعة اللبوس: صنعة الدروع ونسجها؛ والدليل على أن المراد باللبوس في الآية الدروع: أنه أتبعه بقوله: ﴿ لِنُحْصِنَكُمْ مِّنَ بَأْسِكُمْ ۖ ﴾ أي

لتحرز وتقي بعضكم من بأس بعض؛ لأن الدرع تقيه ضرر الضرب بالسيف، والرمي بالرمح والسهم، كما هو معروف. وقد أوضح هذا المعنى بقوله: ﴿ وَأَلْنَا لَهُ الْحَدِيدَ ﴿ أَنِ اعْمَلُ سَنِغَنْتِ وَقَدِّرْ فِي السَّرَدِ ﴾، فقوله: ﴿ أَنِ اعْمَلُ سَنِغَنْتِ ﴾ أي: أن اصنع دروعًا سابغات من الحديد الذي ألنّاه لك. والسَّرْد: نسج الدرع. ويقال فيه الزرد، ومن الأول قول أبي ذؤيب الهذلي /:

7V 2

وعليهما مسرودتان قضاهما داود أو صنع السوابغ تبع ومن الثاني قول الآخر:

نقریهم لهذمیات نقد بها ما کان خاط علیهم کل زراد

ومراده بالزرّاد: ناسج الدرع. وقوله: ﴿ وَقَدِّرَ فِي اَلْسَرَدِ ﴾ أي اجعل الحلق والمسامير في نسجك للدرع بأقدار متناسبة؛ فلا تجعل المسمار دقيقًا لئلا ينكسر، ولا يشد بعض الحلق ببعض، ولا تجعله غليظًا غلظًا زائدًا فيفصم الحلقة. وإذا عرفت أن اللبوس في الآية الدروع؛ فاعلم أن العرب تطلق اللبوس على الدروع كما في الآية؛ ومنه قول الشاعر:

عليها أسود ضاويات لبوسهم سوابغ بيض لا يخرقها النبل فقوله: «سوابغ» أي دروع سوابغ، وقول كعب بن زهير:

شمُّ العرانيين أبطال لبوسهم من نسج داود في الهيجا سرابيل

ومراده باللبوس التي عبر عنها بالسرابيل: الدروع. والعرب تطلق اللبوس أيضًا على جميع السلاح، درعًا كان أو جوشنًا أو

سيفًا أو رمحًا. ومن إطلاقه على الرمح قول أبي كبير الهذلي يصف ر محًا:

ومعىي لبـوس للبئيـس كـأنــه روق بجبهة ذي نعاج مجفل وتطلق اللبوس أيضًا على كل ما يلبس؛ ومنه قول بيهس:

البس لكل حالة لبوسها إما نعيمها وإما بوسها

وما ذكره هنا من الامتنان على الخلق بتعليمه صنعة الدروع ليقيهم بها من بأس السلاح تقدم إيضاحه في سيورة «النحل» في الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ بَأْسَكُمْ ﴾ الآية.

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ فَهَلْ أَنتُمْ شَاكِرُونَ ﴿ ﴾ الظاهر فيه أن صيغة الاستفهام هنا يراد بها الأمر، ومن إطلاق الاستفهام بمعنى الأمر في القرآن قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمَّرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَّةَ فَهَلَ أَنُّهُمْ مُّنَّهُونَ ﴿ ﴾ أَي: انتهوا. ولذا قال عمر رضي الله عنه: انتهينا يارب، وقوله تعالى: ﴿ وَقُل / لِلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنَبَ وَٱلْأُمِّيِّينَ ءَأَسَلَمْتُمُّ ﴾ الآية، أي: أسلموا. وقد تقرر في فن المعاني: أن من المعاني التي تؤدى بصيغة الاستفهام: الأمر، كما ذكرنا.

وقوله: ﴿ شَاكِرُونَ ﴿ كُ شَكْرُ الْعَبْدُ لُرِبُهُ: هُو أَنْ يَسْتَعَيْنُ بِنَعْمُهُ على طاعته، وشُكْر الرب لعبده: هو أن يثيبه الثواب الجزيل من عمله القليل. ومادة «شكر» لا تتعدى غالبًا إلا باللام، وتعديتها بنفسها دون اللام قليلة، ومنه قول أبي نخيلة:

شُكُرْتك إن الشكر حبل من التقى وما كل من أوليته نعمة يقضي

وفي قوله: ﴿لِنُحْصِنَكُم ﴾ ثلاث قراءات سبعية؛ قرأه عامة السبعة ماعدا ابن عامر وعاصمًا «ليحصنكم» بالياء المثناة التحتية، وعلى هذه القراءة فضمير الفاعل عائد إلى داود، أو إلى اللبوس؛ لأن تذكيرها باعتبار معنى ما يلبس من الدروع جائز. وقرأه ابن عامر وحفص عن عاصم ﴿لِنُحْصِنَكُم ﴾ بالتاء المثنأة الفوقية، وعلى هذه القراءة فضمير الفاعل راجع إلى اللبوس وهي مؤنثة، أو إلى الصنعة المذكورة في قوله: ﴿صَنْعَكَةُ لَبُوسٍ ﴾، وقرأه شعبة عن عاصم: (لنُحْصِنكم) بالنون الدالة على العظمة، وعلى هذه القراءة فالأمر واضح.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِى بِأَمْرِهِ ۚ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَدَرُكْنَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴿ ﴾ .

قوله: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ الرِّيحَ ﴾ معطوف على معمول ﴿ وَسَخَرْنَا ﴾ في قوله: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ اللَّهِ بَالَ ﴾ أي وسخرنا لسليمان الريح في حال كونها عاصفة ؛ أي شديدة الهبوب. يقال: عصفت الريح أي اشتدت، فهي ريح عاصف وعصوف، وفي لغة بني أسد: أعصفت فهي مُعْصف ومُعْصفة ، وقد قدمنا بعض شواهده العربية في سورة «الإسراء».

#### تنىيە

اعلم أن في هذه الآيات التي ذكرنا سؤالين معروفين:

الأول: أن يقال: إن الله وصف الريح المذكورة هنا في سورة «الأنبياء» بأنها عاصفة؛ أي شديدة الهبوب، ووصفها في سورة «ص» بأنها تجري بأمره رخاء.

والسؤال الثاني: هو أنه هنا في سورة «الأنبياء» خص جريها به بكونه إلى الأرض التي بارك فيها للعالمين، وفي سورة «ص» قال: ﴿ يَحْرِي بِأُمْرِهِ وُكُفَآةً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ حَيْثُ أَصَابَ ﴿ ﴾ يدل على التعميم في الأمكنة التي يريد الذهاب إليها على الريح، فقوله: ﴿ حَيْثُ أَصَابَ ﴿ ﴾ أي حيث أراد؛ قال مجاهد. وقال ابن الأعرابي: العرب تقول: أصاب الصواب، وأخطأ الجواب؛ أي أراد الصواب وأخطأ الجواب؛ أي أراد الصواب

أصاب الكلام فلم يستطع فأخطا الجواب لدى المفصل

قاله القرطبي. وعن رؤبة: أن رجلين من أهل اللغة تصداه ليسألاه عن معنى «أصاب»؛ فخرج إليهما فقال: أين تصيبان؟ فقالا: هذه طلبتنا، ورجعا.

أما الجواب عن السؤال الأول فمن وجهين: الأول: أنها عاصفة في بعض الأوقات، ولينة رخاء في بعضها بحسب الحاجة؛ كأن تعصف ويشتد هبوبها في أول الأمر حيث ترفع البساط الذي عليه سليمان وجنوده، فإذا ارتفع سارت به رخاء حيث أصاب.

الجواب الثاني: هو ما ذكره الزمخشري قال: فإن قلت:

وصفت هذه الريح بالعصف تارة وبالرخاء أخرى، فما التوفيق بينهما؟ قلت: كانت في نفسها رخية طيبة كالنسيم، فإذا مرت بكرسيه أبعدت به في مدة يسيرة، على ما قال: ﴿ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا ٦٧٧ شُهُّرٌّ ﴾، فكان جمعها بين الأمرين: أن تكون رخاء / في نفسها، وعاصفة في عملها مع طاعتها لسليمان، وهبوبها على حسب ما يريد ويحتكم. اهـ محل الغرض منه.

وأما الجواب عن السؤال الثاني: فهو أن قوله: ﴿ حَيثُ أَصَابَ ﴿ ﴾ يدل على أنها تجري بأمره حيث أراد من أقطار الأرض. و قوله : ﴿ تَعْرِى بِأَمْرِيدِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَلْزَكْنَا فِيهَا ۚ وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴿ ﴾ لأن مسكنه فيها وهي الشام، فترده إلى الشام. وعليه فقوله: ﴿ حَيْثُ أَصَابَ ﴿ ﴾ في حالة الذهاب. وقوله: ﴿ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَكَرِّكُنَا فِيهَا ﴾ في حالة الإياب إلى محل السكني. فانفكت الجهة فزال الإشكال. وقد قال نابغة ذبيان:

قم في البرية فاحددها عن الفند إلا سليمان إذ قال الإله له وخيس الجن إني قد أذنت لهم يبنون تدمر بالصفاح والعمد

وتدمر: بلد بالشام. وذلك مما يدل على أن الشام هو محل سكناه كما هو معروف.

\* قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَكَلًا دُونَ ذَالِكَ وَكُنَّا لَهُمْ حَنفِظِينَ ﴿ ﴾ .

الأظهر في قوله: ﴿ مَن يَغُوصُونَ ﴾ أنه في محل نصب عطفًا على معمول ﴿ وَسَخَّرْنَا ﴾ أي: وسخرنا له من يغوصون له من الشياطين. وقيل: ﴿ مَن﴾ مبتدأ، والجار والمجرور قبله خبره.

وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه سخر لسليمان من يغوصون له من الشياطين؛ أي يغوصون له في البحار فيستخرجون له منها الجواهر النفيسة؛ كاللؤلؤ، والمرجان، والغوص: النزول تحت الماء. والغواص: الذي يغوص البحر ليستخرج منه اللؤلؤ ونحوه؛ ومنه قول نابغة ذبيان:

أو دُرَّة صدفيَّةٍ غوَّاصها بَهِجٌ متى يَرَها يُهِلَّ ويسجُدِ

وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أيضًا. أن الشياطين المسخرين له يعملون له عملًا دون ذلك؛ أي سوى ذلك الغوص المذكور؛ / أي كبناء المدائن والقصور، وعمل المحاريب والتماثيل، والجفان والقدور الراسيات، وغير ذلك من اختراع الصنائع العجيبة.

وصفة البساط، وصفة حمل الريح له، وصفة جنود سليمان من الجن والإنس والطير؛ كل ذلك مذكور بكثرة في كتب التفسير، ونحن لم نطل به الكلام في هذا الكتاب المبارك.

 \* قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَيُّوبِ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِّي مَسَّنِي ٱلضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ فَالسَّتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّرٌ وَءَانَيْنَكُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَنبِدِينَ ﴿ ﴾.

الظاهر أن قوله: ﴿ ﴿ وَأَيُّوبَ ﴾ منصوب بـ «أذكر» مقدرًا، ويدل على ذلك قوله تعالى في «ص»: ﴿ وَأَذَكُرْ عَبْدَنَا ٓ أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلشَّيْطَانُ بِنُصِّبٍ وَعَذَابٍ ﴿ إِنَّ ﴾ .

وقد أمر جل وعلا في هاتين الآيتين الكريمتين نبيه ﷺ: أن يذكر أيوب حين نادى ربه قائلًا: ﴿ أَنِّي مَسَّخِيَ ٱلضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَكُمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ ﴾ وأن ربه استجاب له فكشف عنه جميع ما به من الضر، وأنه آتاه أهله، وآتاه مثلهم معهم رحمة منه جل وعلا به، وتذكيرًا للعابدين، أي الذين يعبدون الله لأنهم هم المنتفعون ٦٧٩ بالذكري / .

وهذا المعنى الذي ذكره هنا ذكره أيضًا في سورة «ص» في قوله: ﴿ وَأَذَكُّرْ عَبْدَنَا آ أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ أَنِّي مَسَّنِي ٱلشَّيْطَانُ بِنُصِّبِ وَعَذَابٍ ﴿ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِأُولِي ٱلْأَلْبَكِ ﴿ ﴾ والضر الذي مس أيوب، ونادى ربه ليكشفه عنه كان بلاء أصابه في بدنه وأهله وماله. ولما أراد الله إذهاب الضر عنه أمره أن يركض برجله ففعل، فنبعت له عين ماء فاغتسل منها فزال كل ما بظاهر بدنه من الضر، وشرب منها فزال كل ما بباطنه؛ كما أشار تعالى إلى ذلك في قوله: ﴿ أَرَكُضُ بِرِجَالِكُ هَانَا

مُغْتَسَلُ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ﴿ إِنَّهُ ﴿

وما ذكره في «الأنبياء»: من أنه آتاه أهله ومثلهم معهم رحمة منه وذكرى لمن يعبده؛ بينه في «ص» في قوله: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ وَأَهْلَهُ وَمُثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِنّا وَذِكْرَىٰ لِأُولِى الْأَلْبَابِ ﴿ وَوَلِه في «الأنبياء»: ﴿ وَذِكْرَىٰ لِأُولِى الْأَلْبَابِ ﴿ وَذِكْرَىٰ لِأُولِى الْأَلْبَابِ ﴿ وَذِكْرَىٰ لِأُولِى الْأَلْبَابِ ﴿ وَذِكْرَىٰ لِأُولِى الْأَلْبَابِ ﴾ مع قوله في «ص»: ﴿ وَذِكْرَىٰ لِأُولِى الْأَلْبَابِ ﴾ فيه الدلالة الواضحة على أن أصحاب العقول السليمة من شوائب الاختلال، هم الذين يعبدون الله وحده ويطيعونه. وهذا يؤيد قول من قال من أهل العلم، إن من أوصى بشيء من ماله لأعقل الناس؛ أن تلك الوصية تُصْرف لأتقى الناس وأشدهم طاعة لله تعالى؛ لأنهم هم أولو الألباب؛ أي العقول الصحيحة السالمة من الاختلال.

### تنبيه

في هذه الآيات المذكورة سؤال معروف، وهو أن يقال: إن قول أيوب المذكور في «الأنبياء» في قوله: ﴿إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنُصَّبِ الطُّرُّ ﴾ وفي «ص» في قوله: ﴿إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنُصَبِ وَعَذَابٍ ﴿ وَفِي على أنه ضجر من المرض فشكا منه؛ مع أن قوله تعالى عنه: ﴿إِنَا وَجَذَنَهُ صَائِراً نِعْمَ الْعَبَدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ فَي على على كمال صبره؟.

والجواب: أن ما صدر من أيوب دعاء وإظهار فقر وحاجة إلى ربه، لا شكوى ولا جزع.

قال أبو عبدالله القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية

٦٨.

الكريمة /: ولم يكن قوله: ﴿ مَسَنِى اَلضَّرُ ﴾ جزعًا؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ إِنَّا وَجَدّنَهُ صَابِرًا ﴾ بل كان ذلك دعاء منه. والجزع في الشكوى إلى الخلق لا إلى الله تعالى، والدعاء لا ينافي الرضا. قال الثعلبي: سمعت أستاذنا أبا القاسم بن حبيب يقول: حضرت مجلسًا غاصًا بالفقهاء والأدباء في دار السلطان؛ فسئلت عن هذه الآية الكريمة بعد اجتماعهم على أن قول أيوب كان شكاية وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ﴾ فقلت: ليس هذا شكاية، وإنما كان دعاء؛ بيانه ﴿ فَالسَّتَجَبِّنَا لَهُ ﴾ والإجابة تتعقب الدعاء لا الاشتكاء. فاستحسنوه وارتضوه. وسئل الجنيد عن هذه الآية الكريمة فقال: غرَّفه فاقة السؤال ليمنَّ عليه بكرم النوال. انتهى منه.

ودعاء أيوب المذكور ذكره الله في سورة "الأنبياء" من غير أن يسند مس الضر أيوب إلى الشيطان في قوله: ﴿ أَنِي مَسَنِي اَلصَّهُرُ وَأَنتَ اَرْحَمُ الرَّحِمُ الرَّحِمِينَ ﴿ وَ وَكره في سورة "ص" وأسند ذلك إلى الشيطان في قوله: ﴿ أَنِي مَسَنِي الشَّيطانُ بِنُصَبِ وَعَذَابٍ ﴿ إِنَّ ﴾ والنصب على الشيطان في قوله: ﴿ أَنِي مَسَنِي الشَّيطانُ بِنُصَبِ وَعَذَابٍ ﴿ إِنَّ ﴾ والنصب على جميع القراءات معناه: التعب والمشقة، والعذاب: الألم. وفي نسبة ما أصابه من المشقة والألم إلى الشيطان في آية "ص" هذه إشكال قوي معروف؛ لأن الله ذكر في آيات من كتابه: أن الشيطان ليس له سلطان على مثل أيوب من الأنبياء الكرام؛ كقوله: ﴿ إِنَّهُ لِيسَ لَهُ سُلُطُنُ عَلَى اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوصَكُونَ ﴿ إِنَّ مَاسُلُطَنُهُ عَلَى اللَّهِ مَنْ سُلُطُنُ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسَتَجَبَّتُمْ لِيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا اللَّذِينَ لَنَهُ مِن سُلُطُنِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسَتَجَبَّتُمْ لِيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِهُ عَلَيْهِمْ مِن سُلُطَنِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسَتَجَبَّتُمْ لِيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ كَانَ لِهُ عَلَيْهُمْ مِن سُلُطَنِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسَتَجَبَّتُمْ لِيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْكُمْ مِن سُلُطَنِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسَتَجَبَّتُمْ لِيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْكُمْ مِن سُلُطَنِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسَتَجَبَّتُمْ لَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْكُمْ مِن سُلُطُنَ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسَتَجَبَّتُمْ لَيْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْكُمْ مِن سُلُطَنَ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسَتَجَبَّ مُنْ اللَّهِ اللَّهُ وَلَهُ وَكُونَ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ أَلَمْ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وللعلماء عن هذا الإشكال أجوبة؛ منها ما ذكره الزمخشري قال:

فإن قلت: لم نسبه إلى الشيطان، ولا يجوز أن يسلطه على أنبيائه ليقضي من إتعابهم وتعذيبهم وطره، ولو قدر على ذلك لم يدع صالحًا إلا وقد نكبه / وأهلكه، وقد تكرر في القرآن أنه لا ٦٨١ سلطان له إلا الوسوسة فحسب؟.

قلت: لما كانت وسوسته إليه، وطاعته له فيما وسوس سببًا فيما مسه الله به من النصب والعذاب نَسَبَه إليه، وقد راعى الأدب في ذلك حيث لم ينسبه إلى الله في دعائه، مع أنه فاعله ولا يقدر عليه إلا هو. وقيل: أراد ما كان يوسوس به إليه في مرضه من تعظيم ما نزل به من البلاء، ويغريه على الكراهة والجزع، فالتجأ إلى الله تعالى في أن يكفيه ذلك بكشف البلاء، أو بالتوفيق في دفعه ورده بالصبر الجميل.

وروي أنه كان يعوده ثلاثة من المؤمنين؛ فارتد أحدهم فسأل عنه، فقيل: ألقى إليه الشيطان أن الله لا يبتلي الأنبياء الصالحين. وذكر في سبب بلائه: أن رجلاً استغاثه على ظالم فلم يغثه. وقيل: كانت مواشيه في ناحية ملك كافر فداهنه ولم يغزه. وقيل: أعجب بكثرة ماله. انتهى منه.

ومنها ما ذكره جماعة من المفسرين: أن الله سلط الشيطان على ماله وأهله ابتلاء لأيوب؛ فأهلك الشيطان ماله وولده، ثم سلطه على بدنه ابتلاء له فنفخ في جسده نفخة اشتعل منها، فصار في جسده ثآليل، فحكها بأظافره حتى دميت، ثم بالفخار حتى

تساقط لحمه، وعصم الله قلبه ولسانه. (وغالب ذلك من الإسرائيليات) وتسليطه للابتلاء على جسده وماله وأهله ممكن، وهو أقرب من تسليطه عليه بحمله على أن يفعل مالا ينبغي؛ كمداهنة الملك المذكور، وعدم إغاثة الملهوف، إلى غير ذلك من الأشياء التي يذكرها المفسرون. وقد ذكروا هنا قصة طويلة تتضمن البلاء الذي وقع فيه، وقدر مدته (وكل ذلك من الإسرائيليات) وقد ذكرنا هنا قليلاً.

وغاية ما دل عليه القرآن: أن الله ابتلى نبيه أيوب عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وأنه ناداه فاستجاب له وكشف عنه كل ضر، ووهبه أهله ومثلهم معهم، وأن أيوب نسب ذلك في «ص» إلى الشيطان. ويمكن أن يكون سلطه الله على جسده وماله وأهله؛ ابتلاء ليظهر صبره الجميل، / وتكون له العاقبة الحميدة في الدنيا والآخرة، ويرجع له كل ما أصيب فيه، والعلم عند الله تعالى. وهذا لا ينافي أن الشيطان لا سلطان له على مثل أيوب؛ لأن التسليط على الأهل والمال والجسد من جنس الأسباب التي تنشأ عنها الأعراض البشرية كالمرض، وذلك يقع للأنبياء؛ فإنهم يصيبهم المرض، وموت الأهل، وهلاك المال لأسباب متنوعة. ولا مانع من أن يكون جملة تلك الأسباب تسليط الشيطان على ذلك للابتلاء. وقد أوضحنا جواز وقوع الأمراض والتأثيرات البشرية على الأنبياء في سورة «طه»، وقولِ الله لنبيه أيوب في سورة «ص»: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثَا فَأُضْرِب يِهِ وَلَا تَحْنَثُ ﴾ الآية، قال المفسرون فيه: إنه حلف في مرضه ليضربن زوجه مائة سوط، فأمره الله أن يأخذ ضغثًا فيضربها به ليخرج من يمينه، والضغث: الحزمة الصغيرة من حشيش أو ريحان

أو نحو ذلك. والمعنى: أنه يأخذ حزمة فيها مائة عود فيضربها بها ضربة واحدة، فيخرج بذلك من يمينه. وقد قدمنا في سورة «الكهف» الاستدلال بآية ﴿ وَلا تَحْنَتُ ﴾ على أن الاستثناء المتأخر لا يفيد؛ إذ لو كان يفيد لقال الله لأيوب: قل إن شاء الله؛ ليكون ذلك استثناء في يمينك.

\* قوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُعَلَضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقُدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيَّنَكُ مِنَ ٱلْغَيِّزُ وَكَذَلِكَ نُسْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾.

أى: واذكر ذا النون. والنون: الحوت. ﴿ وَذَا ﴾ بمعنى صاحب. فقوله: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ ﴾ معناه صاحب الحوت؛ كما صرح الله بذلك في «القلم» في قوله: ﴿ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْحُوْتِ ﴾ الآية. وإنما أضافه إلى الحوت لأنه التقمه كما قال تعالى: ﴿ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلمُ نَنَ ﴾.

وقوله: ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَّقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ فيه وجهان من التفسير لا بكذب أحدهما الآخر.

الأول: أن المعنى ﴿ لَّن نَّقُدِرَ عَلَيْهِ ﴾ أي: لن نضيق عليه في بطن الحوت. / ومن إطلاق «قدر» بمعنى «ضيق» في القرآن قوله ٦٨٣ تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَبُسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ﴾ أي: ويضيق الرزق على من يشاء، وقوله تعالى: ﴿ لِيُنْفِقُ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَيِّةٍ ۚ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُمْ فَلْيُنفِقُ مِمَّا ءَانَنهُ ٱللَّهُ ﴾ الآية. فقوله: ﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ ﴾ أي ومن ضيق عليه رزقه.

الوجه الثاني: أن معنى: ﴿ لَنَ نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ لن نقضي عليه ذلك. وعليه فهو من القدر والقضاء. «وقَدِر» بالتخفيف تأتي بمعنى «قدر» المضعفة؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ فَٱلْنَقَى ٱلْمَآءُ عَلَىٓ أَمْرِ قَدْ قُدِرَ شَ ﴾ أي: قدره الله. ومنه قول الشاعر وأنشده ثعلب شاهدًا لذلك:

فليست عشياتُ الحمى برواجعِ لنا أبدًا ما أورق السَّلم النضرُ ولا عائد ذاك الزمان الذي مضى تباركْتَ ما تَقْدِر يقع ولك الشكر

والعرب تقول: قدر الله لك الخير يَقْدِره قدرًا، كضرب يضرب، ونصر ينصر، بمعنى قدَّره لك تقديرًا؛ ومنه على أصح القولين «ليلة القدر»؛ لأن الله يقدر فيها الأشياء؛ كما قال تعالى: ﴿ فِيهَا يُقْرَقُ كُلُّ الله يقدره الله من أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ وَمنه قول هدبة بن الخشرم:

ألا يا لقومي للنوائب والقَدْر وللأمر يأتي المرء من حيث لا يدري

أما قول من قال: إن ﴿ لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ من القدرة؛ فهو قول باطل بلا شك؛ لأن نبي الله يونس لا يشك في قدرة الله على كل شيء، كما لا يخفى.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ مُعْنَضِبًا ﴾ أي: في حال كونه مغاضبًا لقومه. ومعنى المفاعلة فيه: أنه أغضبهم بمفارقته وتخويفهم حلول العذاب بهم، وأغضبوه حين دعاهم إلى الله مدة فلم يجيبوه، فأوعدهم بالعذاب. ثم خرج من بينهم على عادة الأنبياء عند نزول العذاب قبل أن يأذن الله له في الخروج؛ قاله أبو حيان في البحر. وقال أيضًا: وقيل معنى ﴿ مُعْنَضِبًا ﴾ غضبان، وهو من المفاعلة التي

لا تقتضي اشتراكًا؛ نحو عاقبت اللص، وسافرت اهـ. / . م ٦٨٤

واعلم أن قول من قال: ﴿ مُغَنضِبًا ﴾ أي: مغاضبًا لربه كما رُوِي عن ابن مسعود، وبه قال الحسن والشعبي وسعيد بن جبير، واختاره الطبري والقتيبي، واستحسنه المهدوي؛ يجب حمله على معنى القول الأول؛ أي: مغاضبًا من أجل ربه. قال القرطبي بعد أن ذكر هذا القول عمن ذكرنا: وقال النحاس: وربما أنكر هذا من لا يعرف اللغة، وهو قول صحيح، والمعنى: مغاضبًا من أجل ربه كما تقول: غضبت لك أي: من أجلك. والمؤمن يغضب لله عز وجل إذا عُصِي. انتهى منه. والمعنى على ما ذكر: مغاضبًا قومه من أجل ربه، أي: من أجل كفرهم به، وعصيانهم له. وغير هذا لا يصح في الآية.

وقوله تعالى: ﴿فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَنَتِ ﴾ أي: ظلمة البحر، وظلمة الليل، وظلمة بطن الحوت. و﴿أَنَ اللهِ فِي قوله: ﴿أَنَ لَا إِلَكَ إِلَا أَنَتَ ﴾ مفسرة، وقد أوضحنا فيما تقدم معنى ﴿أَن لَا إِلَكَ ﴾، ومعنى ﴿ أَن لَا إِلَكَ ﴾،

وقوله: ﴿ فَٱسۡتَجَبُنَا لَهُ ﴾ أي: أجبناه ونجيناه من الغم الذي هو فيه في بطن الحوت، وإطلاق استجاب بمعنى أجاب معروف في اللغة، ومنه قول كعب بن سعد الغنوي:

وداع دعا يامن يجيب إلى الندى فلم يَسْتجبه عند ذاك مجيبُ

وما ذكره الله جل وعلا في هذه الآية: من نداء نبيه يونس في تلك الظلمات؛ هذا النداء العظيم، وأن الله استجاب له ونجاه من

الغم أوضحه في غير هذا الموضع.

وبيَّن في بعض المواضع: أنه لو لم يسبح هذا التسبيح العظيم للبث في بطن الحوت إلى يوم البعث ولم يخرج منه. وبين في بعضها أنه طرحه بالعراء وهو سقيم.

وبين في بعضها: أنه خرج بغير إذن كخروج العبد الآبق، وأنهم اقترعوا على من يلقى في البحر فوقعت القرعة على يونس أنه ٦٨٥ هو الذي يلقى فيه / .

وبين في بعضها: أن الله تداركه برحمته؛ ولو لم يتداركه بها لنبذ بالعراء في حال كونه مذمومًا، ولكنه تداركه بها فنبذ غير مذموم، قال تعالى في «الصافات»: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴿ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ۞ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينُ ۞ لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ ﴿ فَنَبَذْنَهُ بِٱلْعَرَآءِ وَهُو سَقِيمُ إِنَّ وَأَنْلَتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينٍ إِنَّ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْئَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴿ فِإِنَّ فَعَامَنُواْ فَمَتَّعْنَهُمْ إِلَى حِينِ ﴿ فِإِنَّ ﴾ ، فقوله في آيات «الصافات» المذكورة: ﴿ إِذْ أَبَقَ ﴾ أي: حين أبق، وهو من قول العرب: عبد آبق؛ لأن يونس خرج قبل أن يأذن له ربه، ولذلك أطلق عليه اسم الإباق. واستحقاق الملامة في قوله: ﴿ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴾ لأن المليم اسم فاعل ألام إذا فعل ما يستوجب الملام. وقوله: ﴿ فَسَاهَمَ ﴾ أي: قارع بمعنى أنه وضع مع أصحاب السفينة سهام القرعة ليخرج سهم من يلقى في البحر. وقوله: ﴿ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴾ أي: المغلوبين في القرعة؛ لأنه خرج له السهم الذي يلقى صاحبه في البحر. ومن ذلك قول الشاعر:

قتلنا المدْحَضين بكلِّ فجِّ فقد قرَّت بقتلهم العيون

وقوله: ﴿ فَنَبَذَنَهُ ﴾ أي: طرحناه، بأن أمرنا الحوت أن يلقيه بالساحل. والعراء: الصحراء. وقول من قال: العراء الفضاء أو المتسع من الأرض، أو المكان الخالي أو وجه الأرض؛ راجع إلى ذلك، ومنه قول الشاعر وهو رجل من خزاعة:

ورفعتُ رِجلًا لا أخاف عِثارها ونبذتُ بالبلد العراءِ ثيابي

وآية «القلم» المذكورة تدل على أن نبي الله يونس عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام عجل بالذهاب ومغاضبة قومه، ولم يصبر الصبر اللازم، بدليل قوله مخاطبًا نبينا ﷺ فيها: ﴿ فَأَصْبِرَ لِلْكُمْ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْحُوْتِ ﴾ الآية. فإن أمره لنبينا ﷺ بالصبر ونهيه إياه أن

アスア

يكون كصاحب الحوت؛ دليل على أن صاحب الحوت لم يصبر كما ينبغي. وقصة يونس، وسبب ذهابه ومغاضبته قومه مشهورة مذكورة في كتب التفسير. وقد بين تعالى في سورة «يونس»: أن قوم يونس آمنوا فنفعهم إيمانهم دون غيرهم من سائر القرى التي بعثت إليهم الرسل، وذلك في قوله: ﴿ فَلَوْلًا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَهَا إِيمَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَّهُمْ إِلَى حِينِ ﴿ فَلَوْلًا كَانَتْ قَرْيَةُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَتَعَنَّهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَّهُمْ إِلَى حِينِ ﴿ فَلَوْلًا كَانَتْ قَرْيَةُ وَالدُّنْيَا وَمَتَّعَنَّهُمْ إِلَى حِينِ الْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَّهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَّهُمْ إِلَى حِينِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَكَنَالِكَ نُسْجِي ٱلْمُؤْمِنِينِ ٨٠ ﴾ يدل على أنه ما من مؤمن يصيبه الكرب والغم فيبتهل إلى الله داعيًا بإخلاص، إلا نجاه الله من ذلك الغم، ولاسيما إذا دعا بدعاء يونس هذا. وقد جاء في حديث مرفوع عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: أن النبي ﷺ قال في دعاء يونس المذكور: «لم يدع به مسلم ربه في شيء قط إلا استجاب له» رواه أحمد والترمذي وابن أبي حاتم وابن جرير وغيرهم. والآية الكريمة شاهدة لهذا الحديث شهادة قوية كما ترى؛ لأنه لما ذكر أنه أنجى يونس شبه بذلك إنجاءه المؤمنين. وقوله: ﴿ نُسْجِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّهُ ﴾ صيغة عامة في كل مؤمن كما ترى. وقرأ عامة القراء السبعة غير ابن عامر وشعبة عن عاصم: ﴿ وَكَذَلِكَ نُسْجِي / ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ بنونين أولاهما مضمومة، والثانية ساكنة بعدها جيم مكسورة مخففة فياء ساكنة، وهو مضارع «أنجى» الرباعي على صيغة «أفعل»، والنون الأولى دالة على العظمة. وقرأ ابن عامر وشعبة عن عاصم: «وكذلك نُجِّيْ المؤمنين» بنون واحدة مضمومة بعدها جيم مكسورة مشددة فياء ساكنة. وهو على هذه القراءة بصيغة فعل ماض مبني

7/1/

للمفعول من «نَجَّى» المضعَّفة على وزن «فَعَّل» بالتضعيف.

وفي كلتا القراءتين إشكال معروف. أما قراءة الجمهور فهي من جهة القواعد العربية واضحة لا إشكال فيها، ولكن فيها إشكال من جهة أخرى، وهي: أن هذا الحرف إنما كتبه الصحابة في المصاحف العثمانية بنون واحدة، فيقال: كيف تقرأ بنونين وهي في المصاحف بنون واحدة؟ وأما على قراءة ابن عامر وشعبة فالإشكال من جهة القواعد العربية؛ لأن نجّى على قراءتهما بصيغة ماض مبني للمفعول، فالقياس رفع ﴿ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ بعده على أنه نائب الفاعل، وكذلك القياس فتح ياء «نجى» لا إسكانها.

وأجاب العلماء عن هذا بأجوبة: منها ما ذكره بعض الأئمة، وأشار إليه ابن هشام في باب الإدغام من توضيحه: أن الأصل في قراءة ابن عامر وشعبة (نُنجِيْ) بفتح النون الثانية مضارع «نجَى» مضعفًا، فحذفت النون الثانية تخفيفًا، أو «نُنجِي» بسكونها مضارع أنجى، وأدغمت النون في الجيم لاشتراكهما في الجهر والانفتاح والتوسط بين القوة والضعف، كما أدغمت في «إجّاصة وإجّانة» بتشديد الجيم فيهما، والأصل «إنجاصة وإنجانة» فأدغمت النون فيهما، والإجاصة: واحدة الإجاص، قال في القاموس: الإجاص فيهما، والإجاحة: واحدة الإجاص، قال في القاموس: الإجاص في كلمة، الواحدة بهاء. ولا تقل انجاص، أو لغية اهد. والإجانة: واحدة الأجاجين. قال في التصريح: وهي بفتح الهمزة وكسرها. قال صاحب الفصيح: قصرية يعجن فيها ويغسل فيها. ويقال: إنجانة كما يقال: إنجاضة ما يقال: إنجانة المنجاصة، وهي لغة يمانية فيهما أنكرها الأكثرون اهد.

فهذا وجهان في توجيه قراءة ابن عامر وشعبة، وعليهما فلفظة ٦٨٨ ﴿ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ مفعول به بـ ﴿ نُصْحِي﴾ / .

ومن أجوبة العلماء عن قراءة ابن عامر وشعبة: أن «نُجِّي» على قراءتهما فعل ماض مبني للمفعول، والنائب عن الفاعل ضمير المصدر، أي نجى هو أي الإنجاء، وعلى هذا الوجه فالآية كقراءة من قرأ ﴿ لِيَجْزِي قَوْمًا ﴾ الآية، ببناء «يجزي» للمفعول والنائب ضمير المصدر، أي ليجزي هو أي الجزاء، ونيابة المصدر عن الفاعل في حال كون الفعل متعديًا للمفعول تَرِد بِقِلَّة، كما أشار له في الخلاصة بقوله:

وقابلٌ من ظرفٍ أو من مصدرِ أو حرفِ جرِّ بنيابـةٍ حَـري ولا ينوبُ بعضُ هذي إن وُجد في اللفظ مفعولٌ به وقد يَرد

ومحل الشاهد منه قوله: «وقد يرد» وممن قال بجواز ذلك الأخفش والكوفيون وأبو عبيد. ومن أمثلة ذلك في كلام العرب قول جرير يهجو أم الفرزدق:

لسب بذلك الجرو الكلابا ولو ولدت قفيرة جرو كلب يعنى لسب هو أي السب. وقول الراجز:

ولا شفى ذا الغى إلا ذو هدى لم يعن بالعلياء إلا سيدًا

وأما إسكان ياء «نُجِّيْ» على هذا القول فهو على لغة من يقول من العرب: رضي، وبقي بإسكان الياء تخفيفًا. ومنه قراءة الحسن (وذروا ما بَقِيْ من الربا) بإسكان ياء (بَقِيْ) ومن شواهد تلك اللغة

قول الشاعر:

خمَّر الشيب لمتي تخميرًا وحدا بي إلى القبور البعيرا ليت شعري إذ القيامة قامت ودُعي بالحساب أين المصيرا

وأما الجواب عن قراءة الجمهور فالظاهر فيه أن الصحابة حذفوا النون في المصاحف لتمكن موافقة قراءة ابن عامر وشعبة المصاحف لخفائها. أما قراءة الجمهور فوجهها ظاهر ولا إشكال فيها، فغاية الأمر أنهم حذفوا حرفًا من الكلمة لمصلحة مع تواتر الرواية لفظًا بذكر الحرف المحذوف. والعلم عند الله تعالى /.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴿ وَنَقَطَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمُ كُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ وَنَقَطَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمُ اللَّهُ أَلَيْنَا رَجِعُونَ ﴾ .

قد قدمنا معاني «الأمة» في القرآن في سورة «هود». والمراد بالأمة هنا: الشريعة والملة. والمعنى: وأن هذه شريعتكم شريعة واحدة، وهي توحيد الله على الوجه الأكمل من جميع الجهات، وامتثال أمره، واجتناب نهيه بإخلاص في ذلك؛ على حسب ما شرعه لخلقه ﴿وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴿ وَتَقَطُّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ﴾ أي وحدي، والمعنى دينكم واحد وربكم واحد، فلم تختلفون ﴿ وَتَقَطُّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ﴾ أي: تفرقوا في الدين وكانوا شيعًا؛ فمنهم يهودي، ومنهم نصراني، ومنهم عابد وثن إلى غير ذلك من الفرق المختلفة.

ثم بين بقوله: ﴿ كُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ ﴾ أنهم جميعهم راجعون إليه يوم القيامة، وسيجازيهم بما فعلوا. وقال الزمخشري في تفسير هذه الآية الكريمة: ﴿ وَتَقَطَّعُوۤا أَمْرَهُم بَيْنَهُمُ مُ المَعنى:

جعلوا أمر دينهم فيما بينهم قطعًا كما يتوزع الجماعة الشيء ويقتسمونه؛ فيصير لهذا نصيب ولذلك نصيب؛ تمثيلاً لاختلافهم فيه، وصيرورتهم فرقًا شتى اهـ.

وظاهر الآية أن «تقطع» متعدية إلى المفعول ومفعولها «أمرهم» ومعنى تقطعوه: أنهم جعلوه قطعًا كما ذكرنا. وقال القرطبي قال الأزهري: ﴿وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم ﴾ أي: تفرقوا في أمرهم فنصب ﴿أَمْرَهُم ﴾ بحذف «في» ومن إطلاق الأمة بمعنى الشريعة والدين كما في هذه الآية؛ قوله تعالى عن الكفار: ﴿ إِنَّا وَجَدَّنَا ءَابَآءَنا عَلَى أُمَّةٍ ﴾ أي: على شريعة وملة ودين. ومن ذلك قول نابغة ذبيان:

حلفتُ فلم أترك في نفسكَ ريبة وهل يأثَمَنْ ذو إمَّةٍ وهو طائع ومعنى قوله: "وهل يأثُمن ذو إمّة. . إلخ" أن صاحب الدين لا يرتكب الإثم طائعًا.

وما ذكره جل وعلا في هاتين الآيتين الكريمتين: من أن الدين واحد والرب واحد فلا داعي للاختلاف. وأنهم مع ذلك اختلفوا وصاروا فرقًا؛ أوضحه / في سورة «قد أفلح المؤمنون»، وزاد أن كل حزب من الأحزاب المختلفة فرحون بما عندهم؛ وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيّّهَا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِّبَتِ وَاعْمَلُواْ صَلِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ فَانَقُونِ فَي فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُم عَلِيمٌ فَي وَي فَنَقَطَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُم فَر عَلَي فَلَا تَعْمَلُونَ فَي فَتَعَلَّعُونِ فَي فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُم فَلِيمٌ فَر فَو فَا فَا تَقْمُونِ فَي فَتَعَلَي وَقُوله في فَلَم فَر عَن فَي عَن عِن فَلَ عَن عِن فَلَ عَن فَل عَل فَرقه من هؤلاء وقوله: ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمٍ مَ فَر حُونَ فَي هُ أَي: كل فرقة من هؤلاء الفرق الضالين المختلفين المتقطعين دينهم قطعًا؛ فرحون بباطلهم، الفرق الضالين المختلفين المتقطعين دينهم قطعًا؛ فرحون بباطلهم،

19.

مطمئنون إليه، معتقدون أنه هو الحق.

وقد بين جل وعلا في غير هذا الموضع: أن ما فرحوا به، واطمئنوا إليه باطل، كما قال تعالى في سورة «المؤمن»: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيّنَتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ عَسَمَّةُ رِءُونَ ﴿ فَلَمَّا رَأَوَا بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنَّا بِهِ عَمْرَكِينَ ﴿ فَلَمَّا رَأَوَا بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبَحْدَمُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنَّا بِهِ عَمْرَكِينَ ﴿ فَلَمَّا رَأَوَا بَأْسَنَا قَالُواْ عَامَنَا بِاللَّهِ وَبَحْدَمُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنَّا بِهِ عَلَى مَا كُنَّا بِهِ عَمْرِكِينَ ﴿ فَلَ اللّهِ ثُمَ يُنَبِّعُهُم بَمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ وَيَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً إِنَّ اللّهِ مَنْ مَنْ أَنْ اللّهِ مُعَلِينَ اللّهِ مَنْ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ مُعَلّمُ اللّهُ وَمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ ۗ ﴿ هَذَه ۗ اسم ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ ۗ حال كما هو ﴿ إِنَّ ﴾ وخبرها ﴿ أُمَّتُكُمُ ﴾، وقوله: ﴿ أُمَّـَةُ وَنِحِـدَةً ﴾ حال كما هو ظاهر.

# \* قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ فِيهَازَفِيُّ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن أهل النار لهم فيها زفير والعياذ بالله تعالى. وأظهر الأقوال في الزفير: أنه كأول صوت الحمار، وأن الشهيق كآخره، وقد بين تعالى أن أهل النار لهم فيها زفير في غير هذا الموضع وزاد على ذلك الشهيق والخلود، كقوله في «هود»: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ لَهُمْ فِهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ نَنَ خَلِدِينَ فَيْهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ .

# \* قوله تعالى: ﴿ وَهُمَّ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن أهل النار لا يسمعون فيها. وبين في غير هذا الموضع: أنهم لا يتكلمون ولا ٦٩١ يبصرون، كقوله في / «الإسراء»: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ

عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّاً ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ ﴾، وقوله: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ ﴾ مع أنه جلا وعلا ذكر في آيات أخر ما يدل على أنهم يسمعون ويبصرون ويتكلمون، كقوله تعالى: ﴿ أَسِّعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا ﴾ الآية، وقوله: ﴿ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا ﴾ الآية، وقوله: ﴿ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ ﴾ الآية. وقد بينا أوجه الجمع بين الآيات المذكورة في «طه» فأغنى ذلك عن إعادته هنا.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى أُولَتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى أُولَتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن الذين سبقت لهم منه في علمه الحسنى وهي تأنيث الأحسن، وهي الجنة أو السعادة؛ مبعدون يوم القيامة عن النار. وقد أشار إلى نجو ذلك في غير هذا الموضع، كقوله: ﴿ هُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسُنَى وَزِيَادَةً ﴾، وقوله: ﴿ هُ لَ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ اللَّهِ مُ ونحو ذلك من الآيات.

\* قوله تعالى: ﴿ وَلَنَلَقَنَاهُمُ ٱلْمَلَتِ كَهُ هَنَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِى كَنْتُدُ تُوعَدُونَ شَ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أن عباده المؤمنين الذين سبقت لهم منه الحسنى ﴿ وَلَئْلَقَّلُهُمُ ٱلْمَكَيِكَةُ ﴾ أي تستقبلهم بالبشارة، وتقول لهم: ﴿ هَلْذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِى كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ أي توعدون فيه أنواع الكرامة والنعيم. قيل: تستقبلهم على أبواب الجنة بذلك. وقيل: عند الخروج من القبور كما تقدم.

وما ذكره جل وعلا من استقبال الملائكة لهم بذلك: بينه في

797

غير هذا الموضع، كقوله في «فصلت»: ﴿ إِنَّ النَّيْ عَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ السَّتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيَهِكَ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَحْرَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ السَّتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيَهِكَ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَحْرَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ اللَّيْمَ وَلَكُمْ فِي الْحَيَوٰةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَعُونَ ﴿ فَيُ اللَّخِرَةُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَعُونَ ﴿ فَنُولِ مِنْ عَفُورٍ فِيهَا مَا تَدَعُونَ ﴿ فَنُ اللَّهِ مِنْ عَفُورٍ فَيها مَا تَدَعُونَ ﴿ فَنُ اللَّهِ مِنْ عَفُورٍ لَيْ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلِيمًا لَكُمْ فَي اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى عَيْمِ ذَلِكُ مِن اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمًا لَكُمُ عِن اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمًا كُمُتُمْ وَلَكُمْ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلِيمًا عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمًا كُمُتُمْ وَلَكُمْ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلِيمًا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ الْمَاكِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ أَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمًا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى عَيْمُ ذَلِكُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمِؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُولِ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ

\* قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّكَمَاءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبِّ ﴾ .

قوله: ﴿ يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّمَآءَ ﴾ منصوب بقوله: ﴿ لَا يَعْرُنُهُمُ ﴾ أو بقوله: ﴿ وَلَئُلَقَّلُهُمُ ﴾ وقد ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه يوم القيامة يطوي السماء كطي السجل للكتب وصرح في «الزمر» بأن الأرض جميعًا قبضته يوم القيامة، وأن السماوات مطويات بيمينه، وذلك في قوله: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَاللّاَرَضُ جَمِيعًا قَبْصَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَاللّاَمَواتُ مَطُويِتَتُ بِيَمِينِهِ وَاللّامَواتُ مَطُويِتَتُ بِيمِينِهِ فَي هذه الآية: جاء في الصحيح أيضًا عن النبي عَلَيْ مطويات بيمينه في هذه الآية: جاء في الصحيح أيضًا عن النبي عَلَيْ مطويات بيمينه في هذه الآية: جاء في الصحيح أيضًا عن النبي عَلَيْ وقد قدمنا مرارًا أن الواجب في ذلك إمراره كما جاء، والتصديق وقد قدمنا مرارًا أن الواجب في ذلك إمراره كما جاء، والتصديق وأقوال العلماء في معنى قوله: ﴿ كَطَيِّ ٱلسِّحِلِّ لِلْكُتُبُ ﴾ راجعة إلى أمرين:

الأول: أن السجل الصحيفة: والمراد بالكتب: ما كتب فيها، واللام بمعنى على، أي: كطي السجل على الكتب، أي كطي

الصحيفة على ما كتب فيها، وعلى هذا فطي السجل مصدر مضاف إلى مفعوله؛ لأن السجل على هذا المعنى مفعول الطي.

الثاني: أن السجل ملك من الملائكة، وهو الذي يطوي كتب أعمال بني آدم إذا رفعت إليه، ويقال: إنه في السماء الثالثة، ترفع إليه الحفظة الموكلون بالخلق أعمال بني آدم في كل خميس واثنين، وكان من أعوانه (فيما ذكروا) هاروت وماروت، وقيل: إنه لا يطوي الصحيفة حتى يموت صاحبها فيرفعها ويطويها إلى يوم القيامة، وقول من قال: إن السجل صحابي، كاتب للنبي عليه؟ ظاهر السقوط كما ترى.

وقوله في هذه الآية الكريمة: ﴿ لِلَّكُتُبِّ ﴾ قرأه عامة السبعة غير حمزة والكسائي وحفص عن عاصم (للكتاب) بكسر الكاف وفتح التاء بعدها / ألف بصيغة الإفراد. وقرأه حمزة والكسائي وحفص عن عاصم ﴿ لِلْكُتُبُ ﴾ بضم الكاف والتاء بصيغة الجمع. ومعنى القراءتين واحد؛ لأن المراد بالكتاب على قراءة الإفراد جنس الكتاب، فيشمل كل الكتب.

 قول تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَنْكَا فِ ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكِرِ أَنَ ٱلأَرْضَ 
 رَثُهَا عِبَادِى ٱلصَّلِيحُونَ ﴿ يَكَ ﴾ .

أظهر الأقوال عندي في هذه الآية الكريمة: أن الزبور الذي هو الكتاب يراد به جنس الكتاب فيشمل الكتب المنزلة، كالتوراة والإنجيل، وزبور داود، وغير ذلك. وأن المراد بالذّكر: أم الكتاب، وعليه فالمعنى: ولقد كتبنا في الكتب المنزلة على الأنبياء أن الأرض يرثها عبادي الصالحون بعد أن كتبنا ذلك في أم الكتاب.

794

وهذا المعنى واضح لا إشكال فيه. وقيل الزبور في الآية: زبور داود، والذكر: التوراة؛ وقيل غير ذلك. وأظهرها هو ما ذكرنا واختاره غير واحد.

واعلم أنا قد قدمنا في ترجمة هذا الكتاب المبارك: أن الآية قد يكون فيها قولان للعلماء، وكلاهما حق ويشهد له قرآن فنذكر الجميع؛ لأنه كله حق داخل في الآية. ومن ذلك هذه الآية الكريمة؛ لأن المراد بالأرض في قوله هنا: ﴿ أَنَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى ٱلصَّدِالْحُونَ فِي فيه للعلماء وجهان:

الأول: أنها أرض الجنة يورثها الله يوم القيامة عباده الصالحين. وهذا القول يدل له قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَكَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعَدَمُ وَأَوْرَبَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوّا مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآةً فَيْعُمَ أَجْرُ ٱلْعَلْمِلِينَ ﴿ ﴾ وقد قدمنا معنى إيراثهم الجنة مستوفى في سورة «مريم».

الثاني: أن المراد بالأرض: أرض العدو يورثها الله المؤمنين في الدنيا؛ ويدل لهذا قوله تعالى: ﴿ وَأَوْرَثُكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِينَرَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَارْضَا لَمْ تَطَعُوها وَكَاكَ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرًا ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَأَوْرَثَنَا وَاللّهِ مَا لَلْهِ مَا لَكُوهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَوْرَثَنَا وَقُولُه تَعَالَى: ﴿ وَأَلْوَ مُسْكِوْكَ الْأَرْضِ وَمَعْكَوِبَهَا ﴾ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَالْ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُواْ بِاللّهِ وَأَصْبِرُوا اللّه الآرضَ اللّهُ وَقُولُه تعالى: ﴿ وَعَلَا اللّهُ مَا مَنُواْ مِنكُمْ وَعَكُولُوا الصّلِحَتِ لَيسَتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا لُورِثُهُمَ اللّهُ اللّهِ مَا اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللللللل

798

بفتح الزاي ومعناه الكتاب. وقرأ حمزة وحده (في الزُّبور) بضم الزاي. قال القرطبي: وعلى قراءة حمزة فهو جمع زبر. والظاهر أنه يريد الزَّبر بالكسر بمعنى المزبور أي المكتوب. وعليه فمعنى قراءة حمزة: ولقد كتبنا في الكتب. وهي تؤيد أن المراد بالزبور على قراءة الفتح جنس الكتب لا خصوص زبور داود كما بينا. وقرأ حمزة أيضًا: (يرثها عبادئ) بإسكان الياء. والباقون بفتحها.

## \* قوله تعالى: ﴿ إِنَّا فِ هَنْذَا لَبَكَنَّا لِّقَوْمٍ عَكِيدِينَ ﴿ إِنَّ فِ هَنْذَا لَبَكَنَّا لِنَّا ﴾ .

الإشارة في قوله: ﴿ هَلْذَا ﴾ للقرآن العظيم، الذي منه هذه السورة الكريمة. والبلاغ: الكفاية، وما تبلغ به البغية. وما ذكره هنا من أن هذا القرآن فيه الكفاية للعابدين، وما يبلغون به بغيتهم، أي من خير الدنيا والآخرة؛ ذكره في غير هذا الموضع؛ كقوله: ﴿ هَذَا بَلَكُمُ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُوا بِهِ وَلِيَعَلَمُوا أَنْمَا هُوَ إِلَكُ وَبَحِدٌ وَلِيَذَكُرُ أُولُوا أَنْمَا هُوَ إِلَكُ وَبَحِدٌ وَلِيَذَكُرُ أُولُوا أَنْمَا هُو إِلَكُ وَبَحِدٌ وَلِيكَدُون به.

### \* قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّارَحْمَةُ لِلْعُلَمِينَ ﴿ ﴾.

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه ما أرسل هذا النبي الكريم صلوات الله وسلامه عليه إلى الخلائق إلا رحمة لهم؛ لأنه جاءهم بما يسعدهم وينالون به كل خير من خير الدنيا والآخرة إن اتبعوه، ومن خالف ولم يتبع فهو الذي ضيع على نفسه نصيبه من تلك الرحمة العظمى. وضرب بعض أهل العلم لهذا مثلاً قال: لو فجر الله عينًا للخلق غزيرة الماء، سهلة التناول؛ فسقى الناس زروعهم ومواشيهم بمائها. فتتابعت عليهم النعم بذلك، وبقى أناس مفرطون كُسالى عن العمل؛ فضيعوا نصيبهم من تلك العين، فالعين

وقد قدمنا الآيات الدالة على ذلك في سورة «الكهف» في موضعين منها. وفي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قيل: يا رسول الله، ادع على المشركين. قال: «إني لم أبعث لعانًا وإنما بعثت رحمة».

## \* قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُـلْ ءَاذَننُكُمْ عَلَىٰ سَوَآءً ﴾ .

قوله: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا ﴾ أي: أعرضوا وصدوا عما تدعوهم إليه ﴿ فَقُلْ ءَاذَننُكُمْ عَلَى سَوَآءٍ ﴾ أي: أعلمتكم أني حرب لكم كما أنكم حرب لي، بريء منكم كما أنتم برآء مني. وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية أشارت إليه آيات أخر، كقوله: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيانَةً فَانَئِذَ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَآءً ﴾ أي: ليكن علمك وعلمهم بنبذ العهود على السواء. وقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَذّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُمُ عَلَى السواء.

797

بَرِيَنُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِى مُ مِّمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ ءَاذَنْكُمُ ﴾ الأذان: الإعلام؛ ومنه الأذان للصلاة. وقوله تعالى: ﴿ وَأَذَنُ مِنَ اللَّهِ ﴾ الآية، أي: اللَّهِ ﴾ الآية، أي اللَّهِ ﴾ الآية، أي: اعلموا. ومنه قول الحرث بن حلزة:

آذنتنا ببينها أسماء رُب ثاوٍ يُمَالُ منه الثَّواءُ يعني: أعلمتنا ببينها.

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكُنُّمُونَ ﴿ ﴾ / .

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه يعلم ما يجهر به خلقه من القول، ويعلم ما يكتمونه. وقد أوضح هذا المعنى في آيات كثيرة؛ كقوله تعالى: ﴿ وَأَسِرُّوا فَوْلَكُمْ أَوِ اَجْهَرُوا بِدِيَّ إِنَّهُ عَلِيمًا بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴿ ﴾ في الصَّدُودِ ﴿ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴿ وَاللّارْضِ الموضعين، وقوله: ﴿ وَاللَّهُ أَقُل لَكُمْ إِنّي أَعْلَمُ غَيْب السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا نُبَدُونَ وَمَا تُكْتُم تَكُنْهُونَ ﴿ وَاللّا اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاعْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَنَ وَلَهُ اللّهُ مَا نُوسَوِلُهُ إِنّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَيْر ذلك من الآيات.

 « قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱحْكُمْ بِٱلْحَقِّ ﴾ .

قرأ هذا الحرف عامة القراء السبعة غير حفص عن عاصم (قُلْ رَبِّ) بضم القاف وسكون اللام بصيغة الأمر. وقرأه حفص وحده ﴿قَالَ ﴾ بفتح القاف واللام بينهما ألف بصيغة الماضي. وقراءة الجمهور تدل على أنه ﷺ أُمِرَ أن يقول ذلك. وقراءة حفص تدل

على أنه امتثل الأمر بالفعل. وما أمره أن يقوله هنا قاله نبي الله شعيب كما ذكره الله عنه في قوله: ﴿ رَبَّنَا أَفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ فَوْمِنَا بِالْحَقِ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَلِيْحِينَ ﴿ فَي وَله : ﴿ أَفْتَحْ ﴾ أي : احكم كما تقدم، وقوله: ﴿ وَرَبُّنَا ٱلرَّمْنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴿ فَي تصفونه بالسنتكم من أنواع الكذب بادعاء الشركاء والأولاد وغير ذلك؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ السِنتَ مُهُ ٱلْكَذِبَ ﴾ الآية، وقال: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ السِنتُكُمُ الْكَذِبَ ﴾ الآية، وقال: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ السِنتُكُمُ الْكَذِبَ ﴾ الآية، وما قاله النبي ﷺ في هذه الآية قاله يعقوب لمّا علم أن أولاده فعلوا بأخيهم يوسف شيئًا غير ما أخبروه به وذلك في قوله: ﴿ قَالَ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ آنَفُكُمْ آمَرًا فَصَبّرُ جَمِيلٌ وَاللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴿ وَالمستعان : المطلوب منه العون. والعلم عند الله تعالى.

وهذا آخر الجزء «الرابع» من هذا الكتاب المبارك، ويليه الجزء «الخامس» إن شاء الله، وأوله سورة «الحج» وبالله التوفيق، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه. اهـ.

\* \* \*

# فهرس الجزء الرابع من كتاب «أضواء البيان»

| سورة الكهف                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئنَبَ _ إلى قوله _ إِلَّا كَذِبًا﴾       |
| وما يوضح ذلك من الآيات القرآنية من جهات كثيرة شتى. وقد تضمن                                                  |
| البحث ما يحتاج إلى تفسيره من الآيات مع شواهد عربية. وإعراب                                                   |
| «قيمًا» ومعاني «كبر» وضبطها وما في الآيات المذكورة من القراءات ٥                                             |
| قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنجِعٌ نَفْسَكَ ﴾ الَّآية. والآيــات الموضَّحة لَّذلك،                            |
| وقد تضمن البحث معاني «لعل» وتفسير «على آثارهم، وباخع» مع بعض                                                 |
| الشواهد العربية. وإعراب «أسفا»١٩٠٠                                                                           |
| قوله تعالى: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَامَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةَ لَمَّا _ إلى قوله _ جُرُزًا﴾ والآيات                 |
| الموضحة لذلك من جهات متعددة                                                                                  |
| قولهُ تعالى: ﴿ أَمْرَحَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكُهْفِ وَٱلرَّقِيمِ ﴾ الآية والآيات                         |
| الموضحة لذلك، وقد تضمن البحث معنى «أُمَّ» والأقوال في الرقيم                                                 |
| وكـون أصحـاب الكهف والرقيم طائفة واحدة، خلافًا لمن زعم أنهما                                                 |
| طائفتان، وإعراب «عجبًا، ومن آياتنا» ٢٤                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ إِذْ أَوَى ٱلْفِتْـيَةُ إِلَى ٱلْكُهْفِ _ إلى قوله _ رَشَــدًا۞﴾ والآيات                       |
| الموضحة لذلك مع تفسير ما يحتاج إلى تفسيره٧٢                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ فَضَرَبْنَاعَكَى مَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنْيِنَ عَدَدًا ۞﴾ والآية                         |
| الموضحة لذلك مع تفسير المحتاج لتفسيره                                                                        |
| قولهُ تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ اَلْحِزَبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لَبِثُوۤا أَمَدًا ۞ والآيات |
| الموضحة لذلك، وقد تضمن البحث إيضاح أن الله عالم بما سيكون قبل                                                |
| ابتلاء الخلق واختبارهم والكلام في «أحصى» هل هي فعل أو صيغة                                                   |
| تفضيل، وإيضاح ذلك مع مناقشات نحوية وتفسير المحتاج إليه ٣٠                                                    |
| القول في وجه رفع «أي» من قوله: ﴿ لِنَعْلَمَ أَنُّ لَلْحِزْيَةِنِ أَحْصَىٰ ﴾ ٣٦                               |
| اللول في وجه رفع "أي" من قول. ﴿ يِنْعَمْرُ الْيُرْمِينِ الْحَلَّى ﴾                                          |
| ا الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                      |

| قوله تعالى: ﴿ نَحْنُ نَقُشُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِٱلْحَقِّ﴾ الآية، والآيات المؤيدة                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لمفهومها. وقد تضمن البحث أن الإيمان يزيد وينقص ٣٨                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ وَرَبَطْنَاعَكَ قُلُوبِهِمْ إِذْقَامُوا﴾ الآية، والآيات المؤيدة                                 |
| لمفهومها لمفهومها                                                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ فَقَالُواْ رَبُّنَارَبُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ـ إلى قوله ـ شَطَطًا﴾ والآيات                 |
| الموضحة لذلك. وقد تضمن البحث معنى الشطط وشواهده العربية ٤٠                                                    |
| قوله تعالى: ﴿ هَنَـٰؤُكَآءِ قَوْمُنَا ٱتَّخَـٰذُواْ مِن دُونِهِ ءَالِهَـٰةُ _ إلى قوله _ بِسُلْطَنِ بَيِّنٍ ﴾ |
| والآيات الموضحة لذلك، مع تفسير وإعراب المحتاج إلى ذلك فيه ٤١                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ فَمَنَّ أَظْلُمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَلِذِبًا﴾ والآيات الموضحة لذلك ٤٢             |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَايَعْ بُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ _ إلى قوله _ مِّرْفَقًا﴾             |
| والآيات الموضحة لذلك، مع تفسير وإعراب ما يحتاج إليه، وما في                                                   |
| الآية من القراءات                                                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَاطَلَعَت تَّزَوَرُعَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْمَيِينِ _ إلى                 |
| قوله ــ مِنْءَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ والقرينة القرآنية المرجحة لأحد القولين في الآية .                              |
| وقد تضمن البحث كلام العلماء في كيفية وضع الكهف، وما للآية من                                                  |
| الشواهد العربية والقراءات، وإطلاق لفظ الآية في اللغة والقرآن، وشواهد                                          |
| ذلك من العربية فلك من العربية                                                                                 |
| قوله تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهَنَّدِ ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك                            |
| وقد تضمن البحث دلالة الآيات على بطلان مذهب القدرية، وأوجه القراءة                                             |
| في الآية                                                                                                      |
| ي<br>قوله تعالى: ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَكَاظُاوَهُمْ رُقُودٌ ﴾ والآيات التي فيها شِيء من                      |
| البيان لذلك، مع بعض الشواهد العربية، وأوجه القراءة في الآية ٥٤                                                |
| قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّبُهُ مُرَبِّكُ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِّ﴾ والآية المبينة لذلك،                           |
| وما للَّاية من الشواهد العربية. وقد تضمن البحث قرينة في الآية على                                             |
| بطلان قول بعض العلماء فيها، وإزالة إشكال في عمل «باسط» في                                                     |
| «ذراعيه»، وأن صحبة الأخيار لها فائدة عظيمة، وأن العكس في العكس ٥٥                                             |
| قوله تعالى: ﴿ وَكَنَالِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَآءَلُواْ بَيْنَهُمّْ _ إلى قوله _ بِمَا لَكِثْتُمْ﴾           |

| والآية الموضحة لمدة لبثهم ٥٩                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قوله تعالى : ﴿ فَكَابْعَـثُوٓ أَخَدُ كُمْ بِوَرِقِكُمْ هَدْذِهِ ۚ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى |
| طَعَامًا﴾ الآية، ودلالة القرآن على ترجيح أحد القولين في الآية٥٩                                                    |
| تفسير الورق، وأخذ العلماء من هذه الآية مسائل فقهية ألله وأخذ العلماء من هذه الآية مسائل فقهية                      |
| المسألة الأولى: جواز الوكالة وصحتها. وقد تضمن البحث ما تجوز                                                        |
| فيه الوكالة وما لا تجوز فيه، وجملة من الأحاديث والآيات تدل على                                                     |
| صحة الوكالة وجوازها والإجماع على ذلك                                                                               |
| فروع تتعلق بمسألة الوكالة ٦٤                                                                                       |
| الأول: لا يجوز التوكيل إلا فيما تصح النيابة فيه إلخ                                                                |
| الفرع الثاني: يجوز التوكيل في المطالبة بالحقوق وإثباتها إلخ ٢٥                                                     |
| الفرع الثالث: يجوز التوكيل بجُعْل وبدون جعل إلخ ٦٥                                                                 |
| الفرع الرابع: إذا عزل الموكل وكيله، أو مات الموكل وتصرف الوكيل                                                     |
| بعد العزل أو الموت ولم يعلم بذلك إلخ ١٧٠                                                                           |
| المسألة الثانية: أخذ بعض علماء المالكية من هذه الآية جواز الشركة ٦٧                                                |
| الشركة جائزة في الجملة بالكتاب والسنة والإجماع. وقد تضمن                                                           |
| البحث الأدلة من الكتاب والسنة على ذلك١٧                                                                            |
| الشركة قسمان: شركة أملاك وشركة عقود إلخ٧١                                                                          |
| انقسام شركة العقود إلى: شركة مفاوضة، وشركة عنان، وشركة وجوه،                                                       |
| وشركة أبدان، وشركة مضاربة. وقد تضمن هذا البحث معاني كلها                                                           |
| لغة واصطلاحًا، ومذاهب الأئمة الأربعة في كل واحدة منها مع الأدلة                                                    |
| بالتفاصيل والشواهد العربية ٧١                                                                                      |
| <u></u> .                                                                                                          |
|                                                                                                                    |
| أدلة أنواع الشركة المذكورة٧٢                                                                                       |
| أدلة أنواع الشركة المذكورة ١٧٠ ١٠٠ الختلاف في تحقيق المناط ٧٥ الختلاف في تحقيق المناط ٧٥                           |
| أدلة أنواع الشركة المذكورة                                                                                         |
| أدلة أنواع الشركة المذكورة                                                                                         |
| أدلة أنواع الشركة المذكورة                                                                                         |

| الفرع الثاني: أن يشترك ثلاثة: من أحدهم دابة، ومن آخر راوية،                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ومن الثالث العمل                                                                                     |
| الفرع الثالث: أن يشترك أربعة: من أحدهم دكان، ومن آخر رحا،                                            |
| ومن آخر بغل إلخ ١٠٠٠ ٩٥                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُرُ ﴾ الآية والآيات المشابهة لمعناها ٩٦               |
| مسألة: أُخَذ بعضُ العلماء من هذه الآية: أن العذر بالإكراه من                                         |
| خصائص هذه الأمة إلخ أيا الله الأمة الخصائص على الله الم الله الله الم الله الله الله ا               |
| قوله تعالَى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ عَلَبُواْ عَلَىٓ أَمْرِهِمْ لَنَـتَخِذَكَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ١٩٠٠   |
| والقرينة القرآنية الشاهدة لأحد القولين ١٠٠٠ عند ٩٧ ٩٧                                                |
| قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَنَةُ زَّابِعُهُمْ كَلَّبُهُمْ ۚ الآية، والقرينة القرآنية الدالة       |
| على القول الصحيح في ذلك، مع بعض الشواهد العربية ٩٨                                                   |
| تعليم الناس في الآية: أن يردوا علم الأشياء إلى خالِقها ٩٨ ٩٨                                         |
| قوله تعالى : ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَانَى إِنِّي فَاعِلُّ ذَلِكَ غَدًّا ١ ﴿ إِنَّا أَن يَشَآهَ ٱللَّهُ |
| وبعض الآَّيات المشابهة لمعناهاً، وقد تَضمن البحُّثُ سبب نزول الآية،                                  |
| وقصة عن سليمان                                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ وَٱذْكُررَّبُّكَ إِذَانَسِيتٌ ﴾ والآيات الموضحة لذلك على كلا                           |
| القولينالقولين                                                                                       |
| استنباطُ ابن عباس من هذه الآيات صحة تأخير الاستثناء، وتحقيق                                          |
| المقام في ذلك وقد تضمن البحث قصة لأبي حنيفة مع المنصور ١٠٢.                                          |
| قول فتاة ببغداد لجاريتها: لو كان مذهب ابن عباس في تأخير                                              |
| الْاستثناء صحيحًا ما قال الله لأيوب: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْمًا فَأَضْرِب بِبَدِ-وَلَا تَحْنَثُۗ﴾     |
| بل يقول له: استثن بـ «إن شاء الله» ب مراد ابن عباس بما ذكر عنه ١٠٣ .                                 |
| قُوله تعالى: ﴿ لَمُوعَيْثُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ والآيات الموضحة لذلك . ١٠٤                     |
| قوله تعالى: ﴿ أَبْصِرْ بِهِـ وَأَسْمِعُ ﴾ والآيات التي بمعنى ذلك ١٠٥                                 |
| قوله تعالى: ﴿ مَالُّهُمْ مِّن دُونِيهِ مِن وَلِيَّ ﴾ والآيات الموضحة لذلك ١٠٦.                       |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ٓ أَحَدًا ۞﴾ والآيات المبينة أنه لا حكم                    |
| لأحد مع الله، وأن الحكم لله وحده                                                                     |

| دلالة الايات على كفر متبع تشريع غير الله تعالى وأن دعواه الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مما يتعجب منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| إيضاح التفصيل بين النظام الوضعي الذي يقتضي اتباعه الكفر والذي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| لا يقتضيه ١٠٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قوله تعالَى: ﴿ وَٱتُّلُمُآ أُوحِىَ إِلَيْكَ مِنكِتَابِ رَبِّكَ ۖ ﴾ الآية، والآيات التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| بمعناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ لَامُبَدِّلَ لِكُلِمَانِيهِۦ﴾ والآيات الموضحة لذلك ١١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَن تَجِمَدُ مِن دُونِهِ ءَ مُلْتَحَدُّا ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| وقد تضمن البحث ذكر الكلمات التي بمعنى الملتحد في القرآن ١١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿وَٱصْبِرْنَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْغُونَ رَبَّهُم﴾ الآية، والآيات التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| فيها زيادة بيان لذلك المناس الم |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْدُعَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ الآية والآيات المشابهة لمعناها ١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| قُولُه تعالَى : ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قُلْبَكُمْ عَن ذِكْرِيناً ﴾ الآية والآيات المشابهة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لمعناها. وقد تضمن البحث أنه لا يقع خير ولا شر إلا بمشيئته تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ودلالة القرآن على ذلك، مع تفسير ﴿ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُكُاكُ ﴾ ١١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن زَّتِهَكُّونَ ﴾ والآيات التي بمعناها ١١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرَّ ﴾ وّدلالة القرآن على أن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المراد التهديد لا التخيير، مع تفسير الآية إلى قوله: ﴿ وَسَآءَتُ مُرِّيَفَقًا﴾،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| وما يحتاج إليه من الشواهد العربية، وما يشهد لذلك من قرآن ١١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ _ إلى قوله _ عَمَلًا ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| والآيات الموضَّحة لذلك، وقد تضمن البحث الإخبار عن «إن» بأنَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| وخبرها۱۲٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قوله تعالى: ﴿ أُوْلَئِكَ لَهُمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَحْنِهِمُ ٱلْأَنْهَٰزُ _ إلى قوله _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًا﴾ والآياتُ التي بمعنى ذلك، مُع تفسير ما يحتاج إليه ١٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ جَنَّـتَمُ وَّهُوَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ - إلى قوله - مُنقَلَبًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| والآيات الموضحة لذلك مع تفسير ما يحتاج إليه، وقد تضمن البّحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الجواب عن إفراد الجنة وتثنيتها١٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَمُرْصَاحِبُمُ وَهُوَ يُحَاوِثُهُ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ﴾ الآية، والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الموضحة لذلك مع بعض الشواهد العربية. وقد تضمن البحث الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| على: قوله تعالى: ﴿ لَّكِكُنَّا هُوَ ٱللَّهُ﴾ ودلالة القرآن على أن الشك في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| البعث كفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| قوله تعالى: ﴿ أَوْيُصِّيحَ مَآؤُهَا غَوْرًا﴾ الآية، والآية التي فيها معنى ذلك ١٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ تَكُنَّ لَلُمْ فِئَةٌ يَنصُرُونَلُمُ مِن دُونِ ٱللَّهِ﴾ الآية والآيات المبينة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| على جميع القراءات. وقد تضمن البحث الكلام على لفظة «خير وشر»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الحفيلا حنيفي والتختيب النعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| والحرف المحدوق من الصه المها الله الله الله الله الله الآية والآيات التي فيها قوله تعالى: ﴿ اَلْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَوْةِ اللَّهُ نَيْآ﴾ الآية والآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| زيادة بيان لذلك لذلك المناه الم |
| التحقيق في معنى ﴿ وَٱلْمَنِقِيَنْتُ ٱلصَّلِحَنْتُ﴾ وتفسير «خير أملًا، وخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مردًا»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلِّجِبَالَ﴾ الآية، والآيات الموضحة لذلك من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| جهتين مع بعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قوله تعالَّى: ﴿ وَعُرِضُواْعَكَنَ رَبِّكَ صَفًّا﴾ والآيات التي فيها زيادة إيضاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ لَّقَدُّ جِنْتُمُونَا كَمَاخَلَقْنَكُرُ أَوَّلَهُمَّةً ﴾ والآيات الموضحة لذلك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وقد تضمن البحث إعراب «كما خلقناكم» والكلام على حذف المقول مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| بقاء القول وعكس ذلك. وإطلاق الماضي وإرادة المستقبل ١٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَّن يَجْعَلَ لَكُو مَّوْعِدًا ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| وقد تضمن المبحث الكلام على «أنَّ» المخففة من الثقيلة ١٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّافِيهِ ـ إلى قوله ـ إِلَّا أَحْصَلَهَأَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| والآيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| دلالة الآية على أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة١٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قوله تعالى: ﴿وَوَجُدُواْ مَاعَمِلُواْ حَاضِرًا﴾ والآيات الموضحة لذلك ١٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكِ أَحَدًا ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك ١٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ _ إلى قوله _ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِۦ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| والأيات الموضحة لذلك، وقد تضمن البحث الكلام في إبليس: هل                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أصله ملك أو جني                                                                                                                                                                                                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ أَفَنَـٰتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي _ إلى قوله _ بَدَلًا ۞﴾                                                                                                                                                          |
| والآيات الموضحة لذلك. وُقد تضمّن البحث الكلامٌ في ذرية الشيطّان:                                                                                                                                                                                            |
| هل هي من زواج أو لا، وذكر بعض أهل العلم أسماء بعض أولاده                                                                                                                                                                                                    |
| ووظائفهم، وما ثبت من ذلك، وتحريش الشيطان بين الناس، ووضعه                                                                                                                                                                                                   |
| عرشه على البحر إلخ                                                                                                                                                                                                                                          |
| قُولُهِ تعالى: ﴿ ﴿ مُ مَّا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ _ إلى قوله _ عَضُدًا ۞﴾                                                                                                                                                           |
| والآيات الموضّحة لما أشارت إليه هذه الآية                                                                                                                                                                                                                   |
| دلالة الآية الكريمة على أن الشياطين المضلين لا تنبغي الاستعانة بهم،                                                                                                                                                                                         |
| وما يشهد لذلك من قرآن                                                                                                                                                                                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمْتُہُ ﴿ وَالْآیاتِ الموضحة                                                                                                                                                                |
| لذلك مع بعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                 |
| قوله تعالى: ﴿ وَرَمَا الْمُجْرِمُونَ النَّارَ فَظُنُّواۤ أَنَّهُم مُّوا فِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَا مَصْرِفًا﴾ ١٦٦                                                                                                                                    |
| كُوكَ لَكُ لَكُنَّى : ﴿ وَلَقَدْ صَمَّرَفَنَا فِي هَنَذَا ٱلْقُدَّرَ انِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكْثَرَ<br>قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ صَمَّرَفَنَا فِي هَنَذَا ٱلْقُدَّرَ انِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكْثَرَ |
|                                                                                                                                                                                                                                                             |
| شَيْءِجَدُلاً﴾ وبعض الآيات الموضحة لذلك، مع تفسير ما يحتاج إليه. وقد                                                                                                                                                                                        |
| تضمن البحث أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ١٦٨                                                                                                                                                                                                         |
| قوله تعالى: ﴿ وَمَامَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ _ إلى قوله _ قُبُلًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                        |
| والآيات الموضحة لذلك على كلا القولين. وقد تضمن البحث وجه                                                                                                                                                                                                    |
| الجمع بين آية الكهف هذه وآية الإسراء، وأوجه القراءة في الآية ١٧٣.<br>                                                                                                                                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ﴾ والآيات التي                                                                                                                                                                  |
| بمعناها                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ وَيُجُدِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقُّ ﴾ والآيات                                                                                                                                                              |
| الموضحة لذلك. مع بعض الشواهد العربية ١٧٨                                                                                                                                                                                                                    |
| قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُوٓا ءَايَنِي وَمَآ أَنذِرُواْ هُزُوّا ۞﴾ والآيات الموضحة لذلك.                                                                                                                                                                      |
| وقد تضمن البحث الكلام في «ما» هل هي موصولة أو مصدرية، وفي                                                                                                                                                                                                   |
| الضمير الرابط في الآية، وما في الآية من أوجه القراءة ١٨٠                                                                                                                                                                                                    |

| قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَامُ مِمَّن ذُكِّرَ بِثَايَنتِ رَبِّهِ - إلى قوله - يَكَاةُ ﴾ والآيات                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الموضحة لذلك. وقد تضمن البحث النتائج السيئة التي تنشأ بسبب                                                              |
| الإعراض عن ذكر الله المذكورة في القرآن، والجمع بين الآيات التي                                                          |
| يذكر فيها فمن أظلم ممن فعل كذا ١٨١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                   |
| قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرًّا ﴾ والآيات |
| الموضحة لذلك. وقد تضمن البحث الجواب عن إشكالين في الآيات                                                                |
| المذكورة موضحًا بآيات من القرآن، والجواب عن سؤالين آخرين أيضًا                                                          |
| في الآية مع تفسير ما يحتاج إليه                                                                                         |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤاْ إِذَّاأَبُدَا ۞﴾ والآيات                              |
| الموضحة لذلك المرضحة لذلك                                                                                               |
| وجه اقتران الفاء بجزاء الشرط في قوله: ﴿ فَلَن يَهْتَدُوۤاْ إِذَّا أَبُدَّا ﴿ فَكَن يَهْتَدُوۤاْ إِذَّا أَبُدُا ۖ ﴿ ١٨٩  |
| غلط الزمخشري وأبي حيان في البحث في جزاء هذا الشرط، وقد                                                                  |
| تضمن الكلام الفرق بين الشرطية المتصلة اللزومية وبين المتصلة                                                             |
| الاتفاقية                                                                                                               |
| قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكِ ٱلْفَقُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةِ ﴾ والآيات الموضحة لذلك ١٩٢                                           |
| قوله تعالى: ﴿ لُو يُؤَاخِذُهُم بِمَاكَسَبُوا ﴾ الآية. والآيات الموضحة لذلك ١٩٣                                          |
| قوله تعالى: ﴿ بَلُ لُهُم مُّوعِدُّ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِيهِ مَوْمِلًا﴾ والآيات الموضحة                                |
| لذلك مع تفسير الموئل وبعض الشواهد العربية ١٩٣                                                                           |
| قوله تعالى: ﴿ وَتِمْلُكَ ٱلْقُرَٰكَ أَهْلَكُنَاهُمْ لَمَّاظُلُمُواْ ﴾ الآية والآيات المبينة                             |
| لذلك. وقد تضمن البحث ما يحتاج إليه في الآية من صرف وإعراب مع                                                            |
| بعض الشواهد ١٩٥١.                                                                                                       |
| أنواع المعاني التي ترد لها لفظة «لما» في القرآن واللغة ١٩٧                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ فَكُمَّا بُكُفِّ الجُّمْعَ بَيْنِهِمَا﴾ الآية والآيات المبينة لذلك. وقد                                   |
| تضمن البحث بعض الأدلة على أن النسيان من الشيطان وأوجه القراءة في                                                        |
| ﴿ وَمَا أَنْسَلِيْهُ ﴾                                                                                                  |
| تعيين فتى موسى مرجع الضمير في قوله: ﴿ بَيْنِهِ مَا ﴾                                                                    |
| أقوال أهل العلم في تعيين البحرين المذكورين ٢٠١                                                                          |

| الرد على من زعم من الملاحدة أن موسى لم يسافر إلى مجمع البحرين ٢٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قوله تعالى: ﴿ فَوَٰجَدَاعَبْدُامِنْ عِبَادِنَآ _ إلى قولُه _ عِلْمُا۞﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| المبينة لذلك أ المبينة لذلك المبين |
| إلهام الأولياء لا يجوز الاستدلال به على شيء إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ما يدعيه بعض جهلة المتصوفة من أن لهم ولأشياخهم طريقًا باطنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| توافق الحق ولو خالفت ظاهر الشرع كما فعل الخضر في السفينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| والغلام؛ زندقة وذريعة إلى الانحلال من الدين بالكلية ٢٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| قول مالك ومن وافقه إن الزنديق لا يستتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| رد شبه القائلين من الجهلة بأن إلهام الأولياء حجة ٢٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| قول الجنيد: مذهبنا هذا مقيد بالكتاب والسنة ٢٠٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| رجحان نبوة الخضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| اختلاف العلماء في الخضر: هل هو حي أو قد مات، وما يرجحه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الدليل من ذلك مع مناقشة أدلة الفريقين؛ وقد تضمن البحث حديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الجساسة الدال على حياة الدجال وبقائه حتى يخرج على الناس في آخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الزمان، وفوائد أخر ۲۰۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أقوال أهل الأصول في الفرد النادر وغير المقصود: هل يدخلان في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| العموم والإطلاق، وأمثلة ذلك في الشرع، وقد تضمن البحث فوائدً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من جهات متعددة ۲۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اختلاف الناس في نسب الخضر وأقوالهم في ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سبب تسميته الخَضْر، وقد تضمن البحثُ تفُسير الفروة البيضاء في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحديث مع بعض الشواهد ٢٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا فِيهَاجِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضُّ﴾ والآيات الموضحة أن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الإرادة المذكورة ليست من المجاز مع بعض ما يشهد لذلك من السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <del>_</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| والشواهد العربية ٢٢٧ والشواهد العربية وَمَا الله عَلَيْ عَلَمْ الله عَلَيْ عَلَمْ الله عَلَيْ عَلَمْ عَلِكُ يَأْخُذُكُم كُلُّ سَفِينَةٍ عَصْبًا ﴿ وَالآية المبينة لذلك .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| وقد تضمن البحث الكلام على حذف النعت واسم ذلك الملك وتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| «وراءهم»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِثَةٍ﴾ والآية الدالة        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| على معنى ذلك على إحدى القراءتين مع ذكر أوجه القراءة في الآية وبعض                                                  |
| الشواهد العربية                                                                                                    |
| تفسير ابن كثير للعين الحمئة بالبحر المحيط٢٣٠                                                                       |
| تَّ عَالَى: ﴿ قَالَ هَٰذَارَحُمُةٌ مِّن رَبِيِّ _ إلى قوله _ جَمَّاﷺ﴾ وما يبين ذلك من                              |
| ·                                                                                                                  |
| الآيات والأحاديث، وقد تضمن البحث فوائد من جملتها أن يأجوج<br>أ الله : إذا الله الله الله الله الله الله الله ال    |
| ومأجوج لا يخرجون إلا في زمن نزول عيسى بعد قتله الدجال وأن ذلك                                                      |
| ثابت في الصحيح عنه ﷺ، وأن زعم من ادعى أنهم روسية باطل قطعًا ٢٣١                                                    |
| رد شبه من ادعى أنهم روسية وأن السد اندك منذ زمان                                                                   |
| بيان أن مرجع تلك الشبه إلى قياس استثنائي يستثنى فيه نقيض التالي                                                    |
| فينتج نقيض المقدم في زعم القائل بذلك، وأن الاعتراض وارد على                                                        |
| شرطيته، أعني: الربط بين المقدم والتالي٢٣٧                                                                          |
| مكث بني إسرائيل أربعين سنة يتيهون في الأرض دليل على إمكان                                                          |
| خفاء يأجُّوج ومأجُّوج على الناس حتى يأتي وعد الله بإخراجهم ٢٣٧                                                     |
| دلالة القرآن على تحريف أهل الكتاب لكتبهم مع حفظ القرآن من                                                          |
| التحريف، وأن ما خالف القرآن مما لديهم بأطل قطعًا لأنه مما حرفوه ٢٣٨                                                |
| التفصيل فيما يجب تصديقه أو تكذيبه من الإسرائيليات، وما لايجوز                                                      |
| تصديقه ولا تكذيبه منها ٢٣٨                                                                                         |
| أوجه القراءة في قوله: ﴿ جَعَلَمُ ذَكَّاتُهُ ۗ ٢٣٩                                                                  |
| قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَعَرَضْنَاجَهَنَّمَ يَوْمَهِذِ لِلْكَافِرِينَ عَرْضًا ۞ ۖ وَالآيات الَّتِي بَمَعناها ٢٣٩       |
| قوَّله تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ كَانَتْ أَعَيْنُهُمْ فِي غِطَآهٍ عَنْ ذِكْرِي وَكَّاثُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ۞﴾ |
| والآيات الموضحة لذلك، مع إعراب «الذين»٢٤٠                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ أَن يَتَّخِذُواْ عِبَادِى _ إلى قوله _ تُزُلا ﷺ                       |
| والآيات التي فيها بيان لذلك من جهتين. وقد تضمن البحث فوائد منها                                                    |
| تفسير «النزل» وإعرابه۲٤١                                                                                           |
| قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْهَلُ لِنَيْتِكُمْ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ۞ ـ إلى قوله ـ صُنْعًا﴾ والآيات               |
| المبينة لذلك. وقد تضمن البحث سببٌ نزول الآية وما يحتاج إليه من                                                     |
|                                                                                                                    |

| تفسير الكلمات وإعرابها ومعاني الضلال في اللغة والقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أوجه القراءة في ﴿ يَعْسَبُونَ ﴾ في يحسبون ويحسنون جناس التصحيف . ٢٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِثَايَنتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآمِهِ؞ ـ إلى قوله ـ وَذَنَا ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| والآيات المبينة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| أقوال أهل العلم في معنى ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَزَيَّا ۞﴾ وأدلتهم من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الكتاب والسنة. وقد تضمن البحث بعض الأحاديث التي فيها ذم السمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| وكثرة الأكل وبعض الآيات الدالة على ذم كثرة الأكل، والكلام على أثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| «إن الله يبغض الحبر السمين»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| والآيات التي بمعناها. وقد تضمن البحث وجه الجمع بين الآيات وحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| «لن يدخل أحدكم عمله الجنة» الحديث ٢٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| قوله تعالى: ﴿ خُلِينِنَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوْلًا ﴿ وَالْآيَاتِ الموضحة لذلك ٢٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ قُللَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ ۚ رَقِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحَّرُ ﴾ الآية والآية التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| فيها زيادة بيان لذلك المناس الم |
| قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بُشَرٌّ مِثْلُكُمٌ ﴾ الآية والآيات الموضحة لذلك ٢٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآةَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا﴾ الآية والآيات المبينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| لمفهومها ومنطوقها، وقد تضمنَ البحث فوائد منها تفسير الرجاء ومنها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| بيان من نزلت فيه الآية، وأحاديث دالة على أن الرياء من الشرك ٢٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| سورة مريم ۲۵۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قولُه تِعالَى : ﴿ كَ هِيعَصَ ۞ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَمُ زَكَرِيًّا ۞ ـ إلى قوله ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ والآياتُ الموضحة لذَّلكٌ، مع تفسيرٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ما يُحتاج إليه وأعراب ما يحتاج إلى إعرابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قوله تعالى: ﴿ وَ إِنِّي خِفْتُ ٱلْمَوَلِيَ مِن وَرَآءِى _ إلى قوله _ رَضِيًّا﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الموضحة لذلك. وقد تضمن البحث الكلام في إرث المال عن الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| هل يصح أو لا، وأوجه القراءة في الآية، وتفسير ما يحتاج إليه مع بعض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ يَنزَكَرِيَّا إِنَّانُبَيِّتُرُكَ بِغُلَامٍ _ إلى قوله _ سَمِيًّا۞﴾ والآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| الموضحة لذلك. وقد تضمن البحث معاني «السّمي» وما يراد به في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| القرآن في الموضعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَامٌ _ إلى قوله _ عِتِيًّا ۞﴾ والآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| التي بمعناها. وقد تضمن البحث أوجه القراءة وتفسير ما يحتاج إلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| وجه استفهام زكرياء بقوله: ﴿ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَامٌ ﴾ وأقوال العلماء في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| بيان أن ﴿ عِتِيًّا ﴿ أصله واوي اللام مع بعض الشواهد العربية ٢٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ كَلَالِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَّعَكَّ هَيِّنٌ ۖ _ إلى قوله _ شَيْعًا ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| والآيات الموضحة لذلك. وقد تضمن البحث إعراب ما يحتاج إلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| إعرابه، وأوجه القراءة وما يطلق عليهِ الشيء ٢٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱجْعَكُلُ لِيِّ ءَائِيةٌ ـ إِلَى قوله ـ سَوِيًّا۞﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الموضحة لذلك، مع تفسير وإعراب ما يحتاج إليه، وبُعضْ الشواهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| العربية العربية عربية العربية ال |
| العربية ٢٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| العربية فَنَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ﴾ الآية، والآيات التي فيها زيادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| العربية فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ الآية، والآيات التي فيها زيادة وله تعالى: ﴿ فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ الآية، والآيات التي فيها زيادة بيان لذلك، مع بعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| العربية فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ الآية، والآيات التي فيها زيادة وله تعالى: ﴿ فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ الآية، والآيات التي فيها زيادة بيان لذلك، مع بعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| العربية فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ الآية، والآيات التي فيها زيادة قوله تعالى: ﴿ فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ الآية، والآيات التي فيها زيادة بيان لذلك، مع بعض الشواهد العربية ٢٧٧ أخذ بعض أهل العلم من الآية مشروعية ارتفاع الإمام على المأمومين أو عكسه، أقوال فقهاء الأمصار في مسألة علو الإمام على المأمومين أو عكسه،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| العربية فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ الآية، والآيات التي فيها زيادة قوله تعالى: ﴿ فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم مِنَ ٱلْمِحْرَابِ الآية، والآيات التي فيها زيادة بيان لذلك، مع بعض الشواهد العربية ٢٧٧ أخذ بعض أهل العلم من الآية مشروعية ارتفاع الإمام على المأمومين أو عكسه، أقوال فقهاء الأمصار في مسألة علو الإمام على المأمومين أو عكسه، ومناقشة أدلتهم في ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| والآيات التي فيها إيضاح لذلك                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| والايات التي فيها إيضاح لذلك                                                                                                                                                  |
| فىها ىيان ذلك                                                                                                                                                                 |
| تُهُ<br>قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَتَمَثَّلَ لَهَابَشُرَا سَوِيًا ۞ وَالآياتِ الَّتِي فَيْهَا بِيَانَ ذَلك ٢٩٨                                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَآ أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ﴾ الآية والآيات المبينة لبعض صفات                                                                                           |
| ذلك الغلام الزِّكِي. وقد تضمن البحث تفسير ما يحتاج إليه وأوجه القراءة                                                                                                         |
| في قوله: ﴿ لأَهْبَ لَك ﴾                                                                                                                                                      |
| قُوله تُعالى: ﴿ قَالَتْ أَنَى ۚ يَكُونُ لِى غُلَنَّمُ ﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك. وقد<br>تضمن البحث بيان وجه استفهامها بقولها: ﴿ قَالَتْ أَنَّ يَكُونُ لِى غُلَمُّ ﴾ وبعض |
| تَضْمَنِ البَّحْثُ بِيانَ وَجِهُ اسْتُفْهَامُهُما بَقُولُها: ﴿ قَالَتَ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَمْ ﴾ وبعض                                                                       |
| المباحث العربية                                                                                                                                                               |
| قُولُه تَعَالَى: ﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ ﴾ الآية والآيات التي فيها بيان ذلك ٣٠٠                                                                                        |
| قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلِنَجْعَكُهُ ءَايَكُ لِلنَّاسِ ﴾ والآيات التي بمعنى ذلك، وقد                                                                                             |
| تضمن البحث ذكر المعلل بقوله: «ولنجعله» الآية ونظائر ذلك في القرآن،                                                                                                            |
| وتفسير ما يحتاج إلى تفسيره                                                                                                                                                    |
| قوله تعالى: ﴿ ﴿ فَهُ فَحَمَلَتُهُ فَأَنْبَذَتْ بِهِ ۦ إلى قوله _ نَسْيَا مَنسِيًّا﴾                                                                                           |
| والآيات المبينة لذلك وقد تضمن البَّحَث تفسير ما يحتاج إلى تفسيره مع                                                                                                           |
| بعض الشواهد العربية وأوجه القراءة٣٠٣                                                                                                                                          |
| توجيه قراءة ﴿ مِثُّ ﴾ بكسر الميم. وقد تضمن البحث بيان شكل فاء                                                                                                                 |
| الثلاثي المعتل العين إذا أسند إلى تاء الفاعل أو نونه ٣٠٦                                                                                                                      |
| قوله تعالى: ﴿ فَنَادَىٰهَا مِن تَمْلِهُمْ ٱلَّا تَحْزَنِي _ إلى قوله _ سَرِيًّا ﴿ والقرائن                                                                                    |
| القرآنية التي ترجح أحد القولين في الآية. وقد تضمنَ البُّحث أوجه القراءة                                                                                                       |
| في الآبة، وأقوال أهل العلم في معنى السرى وأقوال أهل العلم في معنى السرى                                                                                                       |
| تي على : ﴿ وَهُٰزِى إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ _ إِلَى قُولُه _ وَقَرِّي عَيْـنَا ﴾ والآيات                                                                                |
| التي فيها بيان لذلك. وقد تضمن البحث أن التسبب في تحصيل الرزق أمر                                                                                                              |
| مشرُّوع غير مناف للتوكل، مع كلام نفيس في الأسباب ٣١٤                                                                                                                          |
| أخذ بعض العلماء من هذه الآيات أن خير ما نطعمه النفساء الرطب ٣١٧                                                                                                               |
| مبحث في زيادة الباء قبل المفعول به للتوكيد وشواهد ذلك في القرآن                                                                                                               |
| سبت في رياده البه من المستون به مسولية وسواده دمه في المراه                                                                                                                   |

| واللغة العربية                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أوجه القراءة في قوله: ﴿ شُنَوْظُ عَلَيْكِ رُطُبًا جَنِيًّا ۞ ﴿                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا تَرَيَّنَّ مِنَ ٱلْمِشَرِ آَحَدًا فَقُولِيّ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَكَنْ أُكَلِّمَ |
| ٱلْيَوْمَ إِنسِيًّا﴾ وما يدل لكل واحد من القولين في الآية من القرآن ٣٢٠                                                   |
| مبحث الإشارة هل تنزل منزلة الكلام، وأقوال أهل العلم في ذلك منهم                                                           |
| الأئمة الأربعة، وأدلتهم من الكتاب والسنة وما يظهر رجحانه ٣٢١                                                              |
| معنى الصوم لغة، وبيان المراد في الآية٣٠٠                                                                                  |
| دلالة السنة الصحيحة على أن نذر الإنسان ألا يتكلم أو لا يقعد أو لا                                                         |
| يستظل لا يلزم الوفاء به؛ لأنه ليس مما يتقرب به شرعًا إلى الله ٣٣٦                                                         |
| مباحث عربية في قوله: ﴿ فَإِمَّا تَرَيِّنَّ ﴾ الآية مع بعض الشواهد العربية ٣٣٧                                             |
| قوله تعالى: ﴿ فَأَتَتْ بِهِۦقَوْمَهَاتَحْمِلُهُ _ إلى قوله _ بَغِيًّا۞﴾ والآيات التي                                      |
| فيها إيضاح لذلك. وقد تضمن البحث بعض الشواهد العربية، وتفسير                                                               |
| ما يحتاج إلى تفسيره وبيان المراد بـ «هارون» المذكور في الآية ٣٣٩                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ ٱللَّهِءَاتَىٰ بِيَ ٱلْكِئنَبَ﴾ ٣٤٣                                                     |
| قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَّمُ قَوْلِكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ١٤٥ ٣٤٥                         |
| قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَكَّخِذَ مِن وَلَدٍّ سُبْحَنَهُۥ ٓ ﴾ ٣٤٨                                             |
| قوله تعالى: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ إِبْرَهِيمُّ _ إلى قوله _ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًّا﴾                       |
| والآيات الموضحة لذلك، مع تفسير ما يحتاج إلى تفسيره، وبيان بعض                                                             |
| المسائل العربية                                                                                                           |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ تِي يَكَإِبْرَهِيمٌ ۖ _ إلى قوله _ حَفِيًّا ۞﴾                           |
| والآيات الموضحة لذلك، مع تفسير المحتاج إلى تفسيره، وبعض                                                                   |
| الشواهد العربية. وفي البحث فوائد منها حكم عطف الجمل الإنشائية                                                             |
| على الجمل الخبرية                                                                                                         |
| قوله تعالى: ﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلۡكِنَابِ مُوسَىٰٓ ۚ _ إلى قوله _ نِّيتًا ۞ والآيات                                         |
| الموضحة لذلك الموضحة لذلك                                                                                                 |
| قوله تعالى: ﴿ وَنَكَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَٰنِ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا ۞ والآيات التي                      |
| فيها بيان القصة المشار لها في هذه الآية، مع تفسير المحتاج إلى                                                             |

| وقتها: هل يجب قضاؤها وِأَدلة ذلك. وقد تضمن البحِث فوائد مهمة ٤١٢                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ جَنَّكِ عَدَّنِ ٱلَّذِي وَعَدَ ٱلرَّخَنَنُ _ إلى قولُه _ مَأْلِيًّا ۞﴾ والآيات                        |
| التي فيها إيضاح ذلك                                                                                                       |
| مبحث في بدل الكل من البعض، وبيان أنه لا مانع من كون ﴿ جَنَّاتِ                                                            |
| عَدْنِ﴾ بدُّلاً من الجنَّة بدل الشيء من الشيء باعتبار معنى الجنس في                                                       |
| 5\A                                                                                                                       |
| النجنة<br>قوله تعالى: ﴿ لَا يَشْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمًا ۖ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ۞ |
| والآيات التي بمعناها. وقد تضمن البحث الكلام على الاستثناء المنقطع                                                         |
| مع تعريفه وكلام أهل الأصول فيه، والكلام على الإضمار والنقل والمجاز                                                        |
| والتخصيص وأيها يقدم عند التعارض. وما يترتب على الاختلاف في                                                                |
| الاستثناء المنقطع من الأحكام الفرعية مع تفسير المحتاج إليه. وبعض                                                          |
| شواهد العربية                                                                                                             |
| قول من قال إن قوله: ﴿ لَغُوًّا إِلَّا سَلَكُمّا ﴾ من قبيل التأكيد لما يشبه المدح                                          |
| وبعض الآيات الدالة على نحو ذلك وبعض الشواهد العربية ٤٢٤                                                                   |
| أُقُوال أَهل العلم في قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ۞ مع                                   |
| أن الجنة ليس فيها الليل ولا النهار                                                                                        |
| أن الجنة ليس فيها الليل ولا النهار                                                                                        |
| الموضحة لذلك                                                                                                              |
| حديث في أن الله جعل لكل نفس منزلاً في الجنة ومنزلاً في النار إلخ ٢٨٨                                                      |
| قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّإِنسَنُ ٓ اَءِ ذَامَا مِتُ لَسَوْفَٱلْخَرَجُ حَيًّا ۞﴾ والأَّيات الموضحة                      |
| لذُّلك من جهتين. مع بُعض الشواهد العربية وبعضٌ الأحاديث الصحيحة                                                           |
| الشاهدة لبيان المذكور ٢٨١                                                                                                 |
| مباحث عربية تتعلق بالآية مع بعض الشواهد العربية ٤٣١                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَٱلشَّينطِينَ ـ إلى قوله ـ جِثِيًّا ﴿ وَالآيات                               |
| التي فيها بيان لذلك مع تفسير المحتاج إليه، وبعض الشواهد العربية . ٤٣١                                                     |
| قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ ثُمَّ لَنَهْزِعَكَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى ٱلرَّخْنَنِ عِنِيّا ۖ ۞ - إلى قوله -    |
| صِلِيًّا ﴿ وَالْآيَاتُ الَّتِي فَيْهَا بِيَانَ لَذَلْكَ مُعْ تَفْسِيرُ مَا يَحْتَاجٌ إِلَى تَفْسِيرُهُ ٤٣٣                |

| أقوال أهل العلم في وجه ضم الياء في قوله: ﴿ أَيُّهُمْ ۖ مَعَ أَنَّهُ فَي محل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نصب نصب نصب نصب نصب نصب المستقال المستقل المستقال المستق |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّنكُمْرُ إِلَّا وَارِدُهَا ۚ _ إلى قوله _ جِيْنَا ۞﴾ وأقوال أهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| العلم في المراد بالورود المذكور، وما يرجحه استقراء القرآن من تلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الأقوال، وقد تضمن البحث أدلة تلك الأقوال ومناقشتها. وبعض الشواهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| العربية. وبعض الأحاديث الواردة في الآية والتي استدل بها بعضهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| على قوله. مع تفسير المحتاج إليه وبعض الشواهد 800                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| أقوال أهل العلم: هل في الآية قسم أو لا. وأدلتهم في ذلك من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الكتاب والسنة وما يظهر رجحانه، مع بعض الشواهد والأحاديث ٤٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُنَا _ إِلَّى قوله _ أَنْشَأُ وَرِءْكِا ﴿ وَالآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الموضحة لذلك من جهتين. وقد تضمن البحث تفسير المحتاج إلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تفسيره وبعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| والآيات التي فيها بيان لذلك على كلا القولين، مع بيان ما يحتاج إليهٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| من التفسير والإعراب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| من التفسير والإعراب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| والآيات التي فيها بيّان لذلك. ودلالة الآية على ترجيح أحد القُولين في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الآية قبلها الآية قبلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الجواب عن الإشكال الذي في قوله: ﴿ خَيْرُ عِندَ رَبِّكَ ثُوَابًا ﴾ الآية ٤٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ أَفَرَيَتِ ٱلَّذِي ۚ كَنْ يَايَنِنَا وَقَالَ لَأُوتَيرَكُ مَالَّا وَوَلِدًا ۞﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| التي بمعنى ذلك. وقد تضمن البحث سبب نزول الآية، وأوجه القراءة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| وبعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| وَيُكُمُ مُسُولُونُكُ مُعَرِبِي مُعَالِمُ اللَّهِ مُنْ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ أَبِطُلُ فِي قُولُهُ تِعَالَى: ﴿ أَظُلَمَ ٱلْغَيْبُ آمِرَا تَخَذَ كُلَّ مُنْ عَهْدًا﴾ وبيان أن الله أبطل في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| هذه الآية دعوى الكافر أنه يؤتى يوم القيامة مال وولد بالسبر والتقسيم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| والآية التي أبطل الله فيها دعوى من دعاوي اليهود بالدليل المذكور بعينه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| وقد تضمن البحث أسماء الدليل المذكور عند المنطقيين والجدليين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| والأصوليين، وضابط هذا الدليل العظيم، وبيان الاستدلال به في هذه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| الآية                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إبطال الله دعوى اليهود أنهم لن تمسهم النار إلا أيامًا معدودة بالدليل                                  |
| المذكور، وبيان أن ما حذف من الأقسام في موضع ذكر في موضع                                               |
| آخر آخر                                                                                               |
| مسائل تتعلق بهذه الآية                                                                                |
| المسألة الأولى: في تكرر هذا الدليل في القرآن. وبيان أمثلة لذلك ٤٥٩                                    |
| المسألة الثانية: في مقصود الجدليين بالدليل المذكور ٤٦١                                                |
| المسألة الثالثة: في مقصود الأصوليين بالدليل المذكور ٤٦١                                               |
| المسألة الرابعة: في مقصود المنطقيين بالدليل المذكور ٤٦٩                                               |
| المسألة الخامسة: في آثار تاريخية للدليل المذكور                                                       |
| المسألة السادسة: في أن الدليل المذكور يوضح الموقف الطبيعي                                             |
| للمسلمين من الحضارة الغربية ٤٧٦                                                                       |
| ذكر أمثلة من انتفاع النبي ﷺ في الدنيا بما هو صادر من الكفار مع                                        |
| المحافظة على الدين المحافظة على الدين                                                                 |
| أقوال العلماء في العهد في قوله: ﴿ أَمِرْأَتَّخَذُ عِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدًا ﴿ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ |
| قوله تعالى: ﴿ سَنَكُنْتُ مَا يَقُولُ _ إلى قوله _ فَرْدًا ۞ ﴿ والآيات الموضحة                         |
| لذلك مع تفسير المحتاج إليه والتعرض لإزالة إشكال في الآية ٤٨٠                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ ءَالِهَةَ _ إلى قوله _ ضِدًّا ﴿ وَالْآيَاتِ             |
| الموضحة لذلك مع تفسير ما يحتاج لتفسيره ٤٨٢                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ أَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ ظَى ٱلْكَفِرِينَ تَؤُرُّهُمُ أَزًّا ۞﴾ والآيات الموضحة  |
| لذلك مع تفسير المحتاج إلى تفسيره ١٨٥٠ ١٨٥٠                                                            |
| لذلك مع تفسير المحتاج إلى تفسيره                                                                      |
| سند                                                                                                   |
| موعظة ابن السماك للمأمون المتعلقة بهذه الآية الكريمة ٤٨٧                                              |
| قولِهِ تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدُا ۞ _ إلى قوله _ وِرْدًا ۞ ﴿   |
| والآيات التي فيها إيضاح لذلك، مع تفسير ما يحتاج إليه، وبعض الآثار                                     |
| والشواهد العربية                                                                                      |

| قوله تعالى: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَعِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدًا ۞﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| التي فيها بيان لذلك على كلا القولين مع ما يحتاج إليه من الإعراب . ٤٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| أقدال أما الما فالمما فالآرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الوال العلى العلم في العلها في المرية المستخدد |
| والآية التي فيها بعض بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| والآية التي فيها بعض بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| والأيات التي فيها إيضاح لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| قوله تعالى: ۚ ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُمْنَاقَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ _ إلى قوله _ رِكْزُا ۞﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| التي فيها بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| سورة طه ٤٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قولُه تعالى: ﴿طه۞﴾ والآيات المرجحة لأحد الأقوال في معنى «طه»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مع بعض السواهد العربية ولا العربية والآيات التي فيها بيان لذلك على التي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| على كلا القولين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| على كار الفولين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| إغراب ما يحتاج إلى إغرابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| دىك دىك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ۞﴾ والآيات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| اناك على الأقيال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ اَللَّهُ لِاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ لَهُ الْأَسْمَآءُ اَلْحُسَّنَىٰ ﷺ والآيات التي بمعنى ذلك مع بعض الآيات التي فيها زيادة على معنى ذلك مع بعض المباحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ذلك مع بعض الآيات التي فيها زيادة على معنى ذلك مع بعض المباحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| النحوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قوله تعالى: ﴿ وَٱحْلُلُ عُقَدَةً مِن لِسَائِنٌ ﴿ ﴾ الآية والآيات المبينة لمفهومها ٥٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ر.<br>قوله تعالى: ﴿ وَاَصْلُلُ عُقْدَةً مِن لِسَافِىٰ ۞﴾ الآية والآيات المبينة لمفهومها ٥٠٦<br>قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْمَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخَرَىٰ ۞﴾ والآيات التي فيها بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مع تفسير ما يحتاج إلى تفسيره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| قُولُه تعالى: ﴿ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّي ﴾ والآية التي فيها بعض بيان لذلك ٥٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَمْشِيَّ أَخْتُكَ فَنَقُولُ هَلَ أَدْلُكُرْ عَلَىٰ مَن يَكْفُلُمُ ۗ إِلَى قوله _ وَلَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تَحَرَّنُّ﴾ والآيات الموضحة لذلك مع بيان ما يحتاج إليه من إعراب وتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| وبعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ر. من قوله تعالى: ﴿ وَقَنَلْتَ نَفْسَافَنَجَّيْنَكَ مِنَ ٱلْغَمِّ ﴾ الآية والآيات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ فَلَيِثْتَ سِنِينَ فِيٓ أَهْلِ مَذْيَنَ﴾ الآية والآيات التي فيها بعض بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| في الجملة لذلك مع تفسير ما يحتاج إليه وبعض الشواهد العربية ١٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قوله تعالى: ﴿ آذَهَبْ أَنتَ وَأَخُوكَ بِئَايَنِي ـ إلى قوله ـ إِنَّهُ طُغَىٰ ۞﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الموضحة لذلك مع تفسير ما يحتاج إليه وبعض الشواهد العربية 010                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيِّنَالُمَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ ۞﴾ والآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| يؤخذ من الآية أن الدعوة إلى الله بالرفق واللين إلخ. وقد تضمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| البحث الكلام على معاني «لعل» ١٧٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ فَأَنِيَاهُ فَقُولًا إِنَّارَسُولًا رَبِّكَ﴾ الآية والآيات المبينة لذلك . ١٨ ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| وجه تثنية الرسول في طه مع إفراد الرسول في الشعراء مع أن المراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بهما جميعًا موسى وهارون مع بعض الشواهد العربية ١٩٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قُوله تَعالَى: ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْمَا ۚ أَنَّ أَلْمَذَابَ عَلَى مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ۞﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المشيرة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَمَن زَيَّكُمُا يَنْمُوسَىٰ ۞ _ إلى قوله _ ثُمَّ هَدَىٰ ۞ ﴿ وَالْكَافِ مُنْ مَن مُ اللَّه وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ مُنْ مَن مُن كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَامُمُ مُن كَان مُن كَان مُن كَان اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ |
| والآيات المبينة لذلك وبيان أقوال العلماء في قوله: ﴿ أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ خُلْقُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تَمُ هَدَىٰ [ن] ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قُولِهِ تَعَالَى : ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا - إلى قوله - لِأَوْلِي ٱلنَّهَىٰ ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| والآيات الموضحة لذلك ٢٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قوله تعالى: ﴿ هُمِنْهَا خُلُقْتُكُمْ ﴾ الآية والآيات الموضحة لذلك ٥٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| قُوله تعالى: ﴿ ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ ﴾ الآية والآيات الموضحة لذلك ٥٢٩ قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَكُ ءَايَنِتَنَا كُلَّهَا فَكُذَّبَ وَأَبِّى ﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَكُ ءَايَنِتَنَا كُلَّهَا فَكُذَّبَ وَأَبِّى ﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَكُ ءَايَنِتَنَا كُلَّهَا فَكُذَّبَ وَأَبِّى ﴿ وَلَقَدْ الموضحة الله عالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَكُ ءَايَنِتَنَا كُلَّهَا فَكُذَّبَ وَأَبْنَى ﴿ وَلَقَدْ الله وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| اللك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَجِمْتُنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِخْرِكَ يَنْمُوسَىٰ ۞﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| الموضحة لذلك ١٨٥٠ الموضحة لذلك ١٨٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قوله تعالى: ﴿ فَلَنَـأَتِيَنُّكَ بِسِحْرِ مِثْلِهِ ﴾ والآيات التي فيها بيان لذلك ٥٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ فَلَنَأَتِيَنَكَ مِسِحْرِ مِثْلِهِ.﴾ والآيات التي فيها بيان لذلك ٥٣٥<br>قوله تعالى: ﴿ فَأَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُ مَوْعِدًا _ إلى قوله _ ضُعَى ﴿ وَالآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| التهاران اللك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أنواع من الإشكال في معنى هذه الآية وإزالتها ٥٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أنواع من الإشكال في معنى هذه الآية وإزالتها ٥٣٧ قوله تعالى: ﴿ فَتَوَلَّىٰ فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيِّدَمُ ثُمُّ أَنَّى ﴿ وَالآيات الَّتِي فَيها مِنْ اذَاكِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ ع   |
| بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بيان لذلك ﴿ قَالُواْ يَنْمُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَّكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴿ وَالآياتِ فَلَهُ مَالَّا اللَّهِ عَالَى : ﴿ قَالُواْ يَنْمُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَّكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴿ وَالآياتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| التي فيها إيضاح لدلك التي فيها إيضاح لدلك المستران التي فيها التي فيها المستران المسترا |
| قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَالَ بَلْ ٱلْقُوآ ﴾ والآيات التي فيها بيان لذلك مع إزالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| " Š1 : 1/41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| إسكان في الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| التي فيها إيضاح لذلك مع بعض الشواهد العربية، وقد تضَّمن البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ان بعض السحر تخييل وبعضه حقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنَعُوَّأَ ﴾ الآية والآيات التي بمعنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ذلك مع بيان أوجه القراءة وبعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّى ۞ والآيات التي فيها بيان لذلك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| وقد تضمن البحث كلام العلماء في الفُعل في سياق النَّفي وتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ما يحتاج إليه مع بعض شواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مسائل تتعلق بهذه الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المسألة الأولى: في معنى السحر لغة ٥٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المسألة الثانية: لا يمكن حد السحر اصطلاحًا بحد مانع جامع ٥٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| المسألة الثالثة: قسم الرازي السحر ثمانية أقسام ٥٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| القسم الأول: سحر الكلدانيين، إلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| النوع الثاني: سحر أصحاب الأوهام، إلخ ٥٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| النوع الثالث: الاستعانة بالأرواح الأرضية، إلخ ٥٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| النوع الرابع: التخيلات والأخذ بالعبون، إلخ٥٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| النوع الخامس: الأعمال العجيبة، إلخ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| النوع السادس: الاستعانة بخواص الأدوية، إلخ ١٦٥                                                      |
| النوع السابع: تعليق القلب، إلخ١٥٠                                                                   |
| النوع الثامن: السعي بالتميمة، إلخ ٥٦٣                                                               |
| تقسيم العلوي الشنقيطي أنواع علوم الشر في نظمه المسمى رشد الغافل                                     |
| وشرحه له                                                                                            |
| القصد بذكر علوم الشر التنبيه على خستها وقبحها شرعًا، إلخ ٥٦٨                                        |
| دلالة بعض الأحاديث على أن العيافة والطرق والطيرة من السحر ٥٦٨                                       |
| المسألة الرابعة: هل السحر حقيقة أو تخييل؟ ٥٦٨                                                       |
| المسألة الخامسة: هل الساحر كافر مطلقًا أو بعض السحر كفر وبعضه                                       |
| ليس بكفر ١٨٥٠ ١٨٥٠                                                                                  |
| المسألة السادسة: هل يقتل الساحر بمجرد استعماله للسحر أو في ذلك                                      |
| تفصيل وأقوال أهل العلم في ذلك مع بسط الأدلة ومناقشتها ٦٩٥                                           |
| المسألة السابعة: في حكم تعلم السحر وبيان بطلان كلام الرازي في                                       |
| ذلك                                                                                                 |
| المسألة الثامنة: في حكم حل السحر عن المسحور ٥٧٩                                                     |
| المسألة التاسعة: في القدر الذي يمكن أن يبلغه تأثير السحر ٥٨١ ٥٨١                                    |
| ما وقع من تأثير السُّحر في النبي ﷺ لا يستلزم نقصًا ولا محالاً شرعيًا.                               |
| إلخ، وقد تضمن البحث الجواب عن آية ﴿ إِنْ تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا﴾ . ٥٨٣               |
| حكم الساحر الذمي ٥٨٧                                                                                |
| قوله تعالى: ﴿ فَٱلْقِيِّ ٱلسَّحَرَّةُ مُجَّدًا﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك ٧٨٥                    |
| كانت معرفة السحر مع خسته من أسباب إسلام سحرة فرعون لأنهم                                            |
| بسبب معرفتهم به تيقنوا أن شأن عصى موسى أعظم من السحر ٥٨٨٠٠٠٠                                        |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَامَنتُمْ لَمُومَّلُ أَنْ مَاذَنَ لَكُمٌّ ۚ _ إلى قوله _ وَأَبْقَىٰ ۞﴾ والآيات |
| التي بمعنى ذلك مع بعض الزيادات وبعض الشواهد العربية ٥٨٨                                             |
| اختلاف أهل العلم هل قطع فرعون أيديهم وصلبهم أو لا والأظهر                                           |
| من ذلك                                                                                              |

| قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ لَنَ نُؤْثِرُكَ عَلَىٰ مَاجَاءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ _ إلى قوله _ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنْيَآ﴾                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| والآمات التي بمعني ذلك                                                                                                                                                   |
| و                                                                                                                                                                        |
| والآيات التي بمعنى ذلك مع إزالة إشكال في الآية وبعض المباحث                                                                                                              |
| العربية                                                                                                                                                                  |
| ر<br>قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِرَبِّهُ مُحْدِيمًا ـ إلى قوله ـ وَلَا يَعْجَىٰ ۞﴾ والآيات                                                                           |
| التي بمعنى ذلك                                                                                                                                                           |
| التي بمعنى ذلك                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْـنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى ـ إلى قوله ـ وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ والآيات الموضحة لذلك مع ذكر أوجه القراءة وإزالة إشكال في الآية |
| والآيات الموضحة لذلك مع ذكر أوجه القراءة وإزالة إشكال في الآية                                                                                                           |
| مرمض الغياما الميت                                                                                                                                                       |
| وبعض انسواهد العربية                                                                                                                                                     |
| الموضحة للالك                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَاهَدَىٰ ۞ وَالآياتِ الَّتِي بِمَعْنِي ذَلْكَ . ٢٠٢                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ يَنْبَنِيَ إِشْرَةِ مِلْ قَدْ أَنْجَيْنَنْكُرْ مِنْ عَدُّوَكُرُ ۖ _ إلى قوله _ ۖ مَا رَزَقَنْنَكُم                                                         |
| والآيات الموضحة لذلك مع تفسير ما يحتاج إليه وبعض الشواهد                                                                                                                 |
| العربية                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَطْغَوْا فِيهِ _ إلى قوله _ فَقَدْهَوَىٰ﴾ وبيان أوجه القراءة                                                                                        |
| وتفسير المحتاج إليه وبعض الآيات التي فيها الإشارة لمعنى ذلك مع                                                                                                           |
| بعض الشواهد العربية                                                                                                                                                      |
| الغضب صفة وصف الله بها نفسه إذا انتهكت حرماته تظهر آثارها في                                                                                                             |
| المغضوب عليهم إلخ المغضوب عليهم                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابِّ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًاثُمَّ ٱهْتَدَىٰ ۞ والآيات                                                                       |
| التي بمعنى ذلك وتفسير ﴿ ثُمَّ آهَتَدَىٰ ۞﴾                                                                                                                               |
| قولُه تعالى: ﴿ ﴿ وَمَآ أَعْجَلَكَ عَن فَوْمِكَ يَكْمُوسَىٰ ۞ ﴾ والآيات الموضحة                                                                                           |
| لذلك مع الجواب عن عدم مطابقة الجواب للسؤال في الآية وبعض                                                                                                                 |

| الشواهد العربية ١٠٠٨                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قولهُ تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ ﴾ الآية والآيات الموضحة                 |
| لذلكلذلك                                                                                                   |
| قوله تعالى: ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ ـ غَصْبَكَ أَسِفُ أَ﴾ الآيات التي فيها إيضاح                |
| لذلك. وقد تضمن البحث أن الخبر ليس كالعيان ٢١٢                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَنْقُومِ أَلَمْ يَعِذَّكُمْ رَبُّكُمْ وَعْدًا حَسَنًّا ۚ _ إلى قوله _ بِمَلْكِنَا﴾    |
| والآيات الموضحة لذلك وبيان أوجه القراءة ٦١٣                                                                |
| كل فعل مضارع مجزوم بلم إذا تقدمتها همزة استفهام، إلخ 110                                                   |
| قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَئِكِنَّا مُمِّلِّنَآ أَوْزَارًا مِنزِينَةِ ٱلْقَوْمِ ۚ إِلَى قُولُهُ _ فَنَسِى ﴿ ﴾ |
| وبعض الآيات الموضحة لذلك                                                                                   |
| قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَرُونَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا _ إلى قوله _ وَلَا نَفْعًا ﴿ ﴾            |
| والآيات الموضحة لذلك مع تفسير المحتاج إليه 119                                                             |
| مبحث في الكلام على الفرق بين أن المصدرية والمخففة من الثقيلة مع                                            |
| بعض الشواهد العربية                                                                                        |
|                                                                                                            |
| كلام أهل الأصول في التعليق على شرطين فصاعدًا على غير سبيل                                                  |
| البدل او على سبيل البدل ١٦٢٠ ١٢٢٠                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْقَالَ لَمُهُمْ هَنُرُونُ مِن قَبْلُ يَنَقُومِ إِنَّمَا فُتِنشُم _ إلى قوله _ حَتَّى  |
| يَرْجِعَ إِلَيْنَامُوسَىٰ﴾ والآيات التي فيها بيان لذلك                                                     |
| وسؤال الطرطوشي وفتواه بأن مذهب الصوفية كله باطل وجهالة ٦٢٥                                                 |
| تفصيلنا بين من كان منهم عالمًا عاملًا بالكتاب والسنة وبين من ليس                                           |
| منهم كذلك كذلك                                                                                             |
| منهم كذلك 170 منهم كذلك منهم كذلك 170                                                                      |
| فيها بعض بيان لذلك وقد تضمن البحث الكلام على زيادة لفظة للتوكيد                                            |
| وشواهد دلك في القرآن واللغة                                                                                |
| قوله تعالى: ﴿ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ۞﴾ والآية التي فيها بيان الأمر المذكور                                  |
| وقد تضمن البحث أن الأمر يقتضي الوجوب ٦٢٨                                                                   |

| قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَبَنَوُمَّ لَا تَأْخُذُ لِلِحْيَقِ وَلَا بِرَأْسِيٌّ ﴾ والآيات التي فيها إيضاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لذلك لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| دلالة القرآن على لزوم إعفاء اللحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قوله تعالى: ﴿ إِنْكُمَا إِلَاهُكُمُ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُؤُ وَسِعَ كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مبعض الأبات التسمعة ذلك المناسبة التسمعة الأبات المستعدد المستعد المستعدد المستعدد المستعدد المستعدد المستعدد المستعدد المستعدد ا |
| وَبِعُسُ الْدِيْكَ الْحَيْقِ بِمُنْكُلُ مِنْ أَنْبَآءِمَا قَدْسَبَقُّ ۖ وَالآيَاتِ الَّتِي فَيْهَا إيضاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لذلك ودلالتها على صحة نبوته ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ وَقَدْءَالَيْنَكَ مِن لَٰذُنَّا ذِكْمُ الشَّهُ وَالآيات التي بمعنى ذلك . ٦٣٤<br>قوله تعالى: ﴿ مَّنْ أَغْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وِنْزًا إلى قوله _ خِمْلاً ﴿ اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| قوله تعالى: ﴿ مِّنْ أَغَرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَزَلًا إلى قوله _ خِمْلا ش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| والآيات المبينة لذلك م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| وجه إفراد الضمير في الآية تارة وجمعه فيها أخرى ٦٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قُوله تَعَالَى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَارَتِي نَسْفًا﴾ والآيات الموضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لذلك لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وجه الإتيان بالفاء في قوله: ﴿فَقُلِّ يَنسِفُهَا﴾ فقط دون غيرها في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| في كل ما جاء بعد يسألونك لأنه يقال فيه قل دون الفاء ٦٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَيَكَرُهُمَا قَاعًا صَفْصَفُ ا﴾ وبعض الآيات المشابهة لها على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أحد القولين مع بعض الشواهد العربية وتفسير المحتاج إليه ٦٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قوله تعالَى: ﴿ يُوْمَبِدِ يَتَّبِعُونَ ٱلدَّاعِيَ لَا عِنَجَ لَهُ ﴾ الآية والآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ لِلَّحَيِّ ٱلْفَيُّورِ ﴾ الآية والآيات التي فيها بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| لذلك مع بعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّالِحَاتِ ـ إلى قوله ـ وَلَا هَضْمًا﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الموضحة لذلك مع بعض الشواهد العربية وأوجه القراءة ١٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَعْجُلُ بِٱلْقُرْءَ انِ مِن قَبْـلِ أَن يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُكُمْ ﴾ الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| والآيات الموضحة لذلك مع بعض الأحاديث ٦٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| قُولُهُ تَعَالَى: ۚ ﴿ وَلَقَدْعَهِدْنَا ۚ إِلَى ٓ اَدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِّى ﴾ الآية والآيات التي بمعنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ذلك والآبات المشهرة لمعنى ذلك على كلا القولين ١٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| الجواب عن إشكال في الآية على أحد التفسيرين فيها وقد تضمن البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عدم عذر من قبلنا بالخطأ والنسيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| دلالة الآية على أن آدم ليس من أولي العزم من الرسل على خلاف في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِمِكَةِ ٱسْجُدُواً لِآدَمَ﴾ الآية والآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| رياده بيان لدلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قُوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا يَنَعَادَمُ إِنَّ هَذَاعَدُوٌّ لَّكَ وَلِزَوْجِكَ _ إِلَى قوله _ وَلَا تَضْحَى﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ودلالة بعض الآية على مُعنى بعضها مع تفسير المحتاج إلى تفسيره وبعض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الشواهد العربية وأوجه القراءة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أخذ بعض العلماء من هذه الآية وجوب نفقة الزوجة على زوجها، إلخ ٢٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| . النوع الذي في الآية من البديع المعنوي هو ما يسمى مراعاة النظير،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| يح<br>ليس نوع البديع الذي في الآية ما يسمى قطع النظير عن النظير خلافًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| لمن زعم ذلك لمن زعم ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| قدام تعالى ﴿ فَكُنَّ مِن اللَّهِ مِلْكُ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ الْعِلْمُ مِنْ اللَّهِي مِنْ اللَّهِي مِنْ اللَّهِي مِنْ اللَّهِ مِ |
| قوله تعالى: ﴿ فَوَسَوَسَ إِلَيْهِ ٱلشَّيْطَانُ _ إلى قوله _ وَمُلْكِ لَا يَبْلَىٰ ﷺ<br>والآيات الموضحة لذلك مع تفسير المحتاج إليه وبعض الشواهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| والأيات الموضعة لذلك مع تفسير المحتاج إليه وبعض السواهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| العربية١٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الجواب عن سؤال في الآية ٢٥٩ ٢٠٠٠ عن سؤال في الآية ٢٥٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| وله تعالى: ﴿ فَأَكُلَا مِنْهَا فَبُدَتْ لَمُمَاسَوْءَ ثُهُمَا _ إلى قوله _ مِن وَرَقِ ٱلْجُنَةِ ﴾ والله عالى: ﴿ فَأَكُلُو مِنْهَا فَبُدُتُ لَهُمُا سَوْءَ ثُهُمًا _ إلى قوله _ مِن وَرَقِ ٱلْجُنَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| والأيات الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أقوال أهل العلم في نوع الستر الذي كان عليهما وانكشف عنهما لما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ذاقا الشجرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الجواب عن سؤال في الاية ١٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أخذ بعض أهل العلم من هذه الآية وجوب ستر العورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| وجه جمع السوءات في الآية وقد تضمن ذلك بحثًا عربيًا نفيسًا مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| شواهك عربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| قُولُه تعالَى: ﴿ وَعَصَيْنَ ءَادَمُ رَبُّهُ فَغَوْنَا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ وَالْآيَاتِ الموضحة لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| مع رد بعض الأقوال في الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| كلام أهل الأصول في عصمة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| قوله تعالى: ﴿ثُمَّ آجُنَّكُهُ رَبُّهُ فَنَاكَ عَلَيْهِ﴾ الآية والآيات الموضحة لذلك ٦٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ثُمُّ آَجْنَبُنُهُ رَبُّهُ فَنَاكَ عَلَيْهِ﴾ الآية والآيات الموضحة لذلك ٦٧١<br>قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱهْمِطَا مِنْهَ كَاجَمِيعًا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ ﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الموضحة لذلكالموضحة لذلك المراسمة لذلك المراسمة لذلك المراسمة للخلام المراسمة |
| الجواب عن سؤال في الآية١٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| كلام القرطبي في أحكَّام قتل الحيات وما جاء في ذلك من الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| والتفصيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| كلامنا في الموضوع المذكور وتفصيلنا فيه بالأحاديث١٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا يُأْنِينَّكُم مِّنِّي هُدِّى﴾ الآية والآيات التي بمعناها . ٦٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكِرِي فَإِنَّ لَهُ مُعِيشَةٌ ضَنكًا﴾ والآيات التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فيها زيادة بيان لذلك منطوقًا ومفهومًا مع أقوال العلماء في المعيشة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الضنك وبعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ وَنَعْشُرُمُ يَوْمَ ٱلْقِيَــٰمَةِ أَعْمَىٰ ۞﴾ والآيات التي فيها بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الجواب عن إشكال في الآية مع بعض الشواهد العربية ١٨٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ وَكُنَالِكَ نَجْزِي مَنْ أَشِرَفِ﴾ الآية والآيات التي فيها بيان لذلك ٦٨٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَمَذَابُ ٱلْآتِخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْغَىٰ ۞ والآيات التي بمعنى ذلك . ٦٨٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قولِه تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا يَأْتِينَـا بِنَايَةِ مِن زَّيِّهِ ۚ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الأولى﴾ والايات التي فيها بيان لذلك مع بعض الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْأَنَّا أَهَلَكُنَّكُمْ مِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ ﴾ الآية والآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَوْأَنَّا أَهَلَكُنَّكُمْ بِعَذَابِ مِّن قَبْلِهِۦ﴾ الآية والآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَوْأَنَّا أَهَلَكُنَّكُمْ بِعَذَابِ مِّن قَبْلِهِۦ﴾ الآية والآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَوْأَنَّا أَهَلَكُنَّكُمْ بِعَذَابِ مِّن قَبْلِهِۦ﴾ الآية والآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ وَلُوٓأَنَّا أَهَلَكُنَّكُمْ بِعَذَابِ مِن قَبْلِهِ ﴾ الآية والآيات التي فيها بعض بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| قوله تعالى: ﴿ وَلُوٓ أَنَّا أَهْلَكُمْنَهُم بِعَذَابِ مِن قَبْلِهِ ﴾ الآية والآيات التي فيها بعض بيان لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| 791 | مع إعراب ما يحتاج إلى إعرابه وتفسير المحتاج إليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | مع إعراب ما يحتاج إلى إعرابه وتفسير المحتاج إليه قوله تعالى: ﴿ أَمْنَا أَوْكَ السِّحْدَ وَأَنتُر تُبْصِرُونَ ﴿ وَالْآيات الموضحة الله مَنْ أَنْ الله عَلَى الله عَلَيْهِ الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الل |
| 798 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | قوله تعالى: ﴿ بَلْ قَالُوٓأَأَضْغَنْكُ أَحْلَىٰمِ بَـٰلِٱفْتَرَىٰكُ بَلْهُوَشَاعِرٌ ﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 798 | المبينة كذبهم في دعواهم المذكورة مع بعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | قوله تعالى: ﴿ بَلْ قَالُوٓا أَضْغَنْتُ أَحَلَيْمِ بَلِ ٱفْتَرَيْهُ بَلْ هُوَشَاعِرٌ ﴾ والآيات المبينة كذبهم في دعواهم المذكورة مع بعض الشواهد العربية قوله تعالى: ﴿ فَلْيَأْنِنَا بِتَايَةِ كَمَا أَرْسِلَ ٱلأَوْلُونَ ﴿ وَالآيات الموضحة الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 790 | لذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ صَدَقَنَهُمُ ٱلْوَعَدَفَأَنَجَيْنَكُمْ ۚ الآية والآيات الموضحة اذاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 797 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 797 | قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ ﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَتَّخَذَ ٱلرَّمْنَ وَلَدًا ۗ . إلى قوله ـ يَعْمَلُونَ ﴾ والآيات التي فيها ران لذاك .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَتَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَكُمَّا _ إلى قوله _ يَعْمَمُلُونَ ﴾ والآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 791 | العلى المنظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | أخذُ بعض العلماء من هذه الآية أن الأب إن ملك ابنه عتق عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 799 | بالملك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّ إِلَهُ مِن دُونِهِ - إلى قوله - ٱلظَّللِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٠٠ | والآيات التي بمعنى ذلك مَدَّرَ اللَّهِ مَدَّلَكَ مَدَّرَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللْلَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول                                                                                 |
|     | قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ بَكِ ٱلَّذِينَ كُفُرُواْ أَنَّ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضَ كَانَنَا رَتْقَا﴾ الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | وأقوال أهل العلم في ذلك وما تدل عليه منها قرائن قرآنية مع بعض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧٠١ | الشواهد العربية وأوجه القراءة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1   | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَـا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾ الآية وبعض الآيات التي فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧٠٦ | جواب الرازي عن سؤال في الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (   | قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقَّفًا تَعَفُّونِكُ آَ ﴾ الآية والآيات التي فيها بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۷٠٦ | الدلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | قوله تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلِكَ ٱلْخُلَّا ۖ إِلَى قوله _ ذَآبِهَـٰةُ ٱلْمَوْتِّ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | والآيات التي فيها بيان لذَّلكُ وفي البحث الكلام على حذَّف أداة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧٠٨ | الاستفهام مع بعض الشواهد العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| قوله تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَدُّ ﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مع بعض الشواهد العربية                                                                              |
| قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَوَالْكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـزُوًا _ إلى قوله _ |
| كَنْفِرُونَ﴾ والآيات التي فيها بيان لذلك مع بعض الشواهد العربية . ٧١٢                               |
| قوله تعالى: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِّ ﴾ والقرينة القرآنية على صحة أحد                      |
| القولين في الآية وما يشهد لكل وُاحد منهما من القرآن ٧١٥                                             |
| قوله تعالى: ﴿ لَوْيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْحِينَ لَايَكُفُّونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلنَّـارَ﴾        |
| الآية والآيات الموضَّحة لذلك وفي الكلام بحث بلاغي ٧١٧                                               |
| وجه الجمع بين خلق الإنسان من عجل مع قوله: ﴿ فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ . ٧١٩                           |
| قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدِٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِمِن قَبْلِكَ ﴾ الآية والآيات الموضحة                      |
| لذلك                                                                                                |
| قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَكَلَوُّكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِمِنَ ٱلرَّحْنَيُّ﴾ الآية والآيات         |
| المشابهة لمعناها على كلا القولين والآيات التي فيها زيادة إيضاح مع                                   |
| بعض الشواهد العربية                                                                                 |
| قوله تعالى: ﴿ أَمْرَ لَهُمْ ءَالِهَا تُمَنَّعُهُم مِن دُونِكا ۚ _ إلى قوله _ يُصْحَبُونَ ﴾          |
| والآيات الموضحة لذلك مع بعض الشواهد العربية ٧٢٣                                                     |
| قوله تعالى: ﴿ بُلِّ مُنَّعْنَا هَتُؤُلِآءِ وَءَابَآءِ هُمْ ﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك ٧٢٥       |
| قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَٱ﴾ وأقوال أهل    |
| العلم في ذلك وما يشهد له منها قرآن٧٢٦                                                               |
| قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ ـ إلى قوله ـ حَسِيبِينَ ﴿ ﴾     |
| والآيات الموضحة لذلك مع تفسير ما يحتاج إليه مع بعض الشواهد                                          |
| العربية العربية                                                                                     |
| مبحث في اكتساب المضاف التأنيث من المضاف إليه وشواهد ذلك ٧٣٢                                         |
| أوجه القراءة في الآية ٢٣٣٠ ٢٣٣٠ و م                                                                 |
| قوله تعالى: ﴿ وَهَا ذَا يُكُرُّ مُبَارَكُ أَنْزَلْنَاهُ ﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك ٧٣٣          |
| قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ وَلَقَدْءَالْيَنَا ۚ إِنَّرْهِيمَ رُشِّدُهُ مِن قَبْلُ ﴾ وتفسيرها ٧٣٤              |
| قوله تعالى: ﴿ قَالُواْحَرِقُوهُ وَانْصُرُواْءَالِهَتَكُمْ إِنكُنْتُمْ فَنْعِلِينَ﴾ والآيات التي     |

| بمعنی ذلك                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَكُنَازُ كُونِي بَرْدَا وَسَلَنَمًا _ إلى قوله _ ٱلأَخْسَرِينَ﴾ الآية          |
| والآيات التي بمعنى ذلك ٧٣٥                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ وَنَجَيَّنَكُهُ وَلُوطًا﴾ الآية والآيات التي فيها بيان لذلك ٧٣٧                         |
| قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَالَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةٌ ﴾ والَّآيات التي بمعنى ذلك              |
| مع تفسير المحتاج إلى تفسيره وبعض الشواهد العربية ٧٣٩                                                  |
| قُولُهِ تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَكُهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا _ إلى قوله _ عَلْبِدِينَ ﴿          |
| والآيات التي فيها إيضاح لذلك٧٤٠                                                                       |
| قوله تعالى: ﴿ وَلُوطًاءَالْيَنَّكُ مُكُمَّا وَعِلْمًا _ إلى قوله _ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ۞﴾               |
| والآبات الموضحة لذلك                                                                                  |
| قوله تعالى: ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَكَادَىٰ مِن قَكَبُلُ فَٱسْتَجَبْ نَالَمُ _ إلى قوله _ فَأَغَرَقْنَاهُمْ |
| الجمعِين﴾ والآيات الموضحة لذلك ٧٤٤                                                                    |
| قوله تعالى: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَحَكُمَانِ فِي ٱلْحَرَثِ _ إلى قوله _ حُكُمًا وَعِلْمَأَ﴾  |
| والقرائن القرآنية الدالة على أحد القولين في الآية ٥٤٧                                                 |
| مسائل تتعلق بهذه الآية                                                                                |
| المسألة الأولى: ما ذكرنا من أنهما حكما باجتهاد وأن سليمان أصاب                                        |
| جاءت السنة بوقوع مثله منهما وفي البحث قصة المرأتين اللتين أخذ                                         |
| الذئب ابن إحداهمًا وقصة أخرى غيرها٧٤٦                                                                 |
| رواية البخاري عن الحسن في الآية أنه فسرها بمثل ما ذكرنا ٧٤٩                                           |
| المسألة الثانية: الاجتهاد في الأحكام الشرعية دلت عليه أدلة من                                         |
| الكتاب والسنة وفي البحث الكلام على حديث معاذ في الاجتهاد ٧٤٩                                          |
| المسألة الثالثة: الاجتهاد الذي دلُّ عليه الشرع أنواع وفِّي البحث ذكر                                  |
| تنقيح المناط ونفي الفارق وذكر أقسامه وأركّانه٧٥٣                                                      |
| النوع الثاني: القياس وفي البحث تعريفه وأركانه وذكر أقسامه ٧٥٦                                         |
| الكلام على قياس العلة الكلام على قياس العلم                                                           |
| قياس الدلالة ٨٥٨                                                                                      |
| قياس الشبه                                                                                            |

| ۷٦٣ | قياس الطرد                                                         |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
|     | القياس موضح في فن الأصول وفي البحث ذكر مسالك العلة والقوادح        |
| ۷٦٣ | من غير تفصيل                                                       |
|     | كلام نفيس جدًّا للعلامة ابن القيم في الكلام على رسالة عمر إلى أبي  |
| ۷٦٥ | موسى أوضح فيه أدلة القياس من الكتاب والسنة                         |
| ٧٦٩ | ذكر أمثلة من قياس العلة في القرآن                                  |
| ٧٧٤ | أمثلة من قياس الدلالة في القرآن                                    |
| ۷۷٥ | أمثلة من استدلال المبطلين بقياس الشبه                              |
| ٧٧٧ | جميع الأمثال كلها قياسات شبه صحيحة                                 |
| ٧٧٧ | تعبير الرؤيا من نوع قياس الشبه                                     |
| 779 | ذكر بعض الحروفُ التي جاءت في القرآن دالة على التعليل               |
| ۷۸۰ | ذكر بعض الحروف والأوصاف الدالة على التعليل في السنة                |
| ۷۸۱ | ذكر أقيسة قاسها النبي ﷺ                                            |
|     | المسألة الرابعة: في اجتهاد الصحابة في مسائل الفقه في حياته ﷺ ولم   |
|     | ينكروبعد وفاته من غير نكير وقد تضمن البحث أمثلة كثيرة من المسائل   |
| ٧٨٢ | التي اجتهدوا فيها في حياته وبعد وفاته ﷺ                            |
|     | المسألة الخامسة: في ذكر جمل من الأدلة الدالة على منع القياس،       |
|     | وتمسك الظاهرية بها، وقد تضمـن البحث إنكار الظاهرية كثيرًا من       |
|     | أنواع قيـاس الأئمة في الفقــه مع تشنيع في ذلك واحتجاجهــم بأن      |
| 441 | ما سكت الله عنه فهو عفو                                            |
|     | ذكر الظاهرية أمثلة كثيرة من الأحاديث النبوية التي ترك العمل بها من |
| ۸۰۳ | أجل القياس                                                         |
| ۸۰٦ | أمثلة كثيرة من أدلة الظاهرية على منع القياس                        |
|     | المسألة السادسة: في تحقيق المقام في مسألة القياس التي وقع فيها     |
|     | الاختلاف الشديد، وقد تضمن هذا البحث أن منه فاسدًا ومنه صحيحًا،     |
| ۸۰۸ | وذكر أمثلة تدل على عدم معرفة الظاهرية بحقيقة الأمر                 |
|     | بيان أن الله يشرع الأحكام لصالح الخلق، وفي البحث إبطال بعض         |

| أقوال أهل الكلام٨١٣٨١٣                                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| كلام العلامة ابن القيم في إيضاح المذهب الصحيح الوسط بين منع                                                                                             |
| الفياس مطلقاً وبين من علا فيه                                                                                                                           |
| قوله: إن كلاً من الفرق الثلاث سدت على نفسها طريقًا من طرق الحق<br>إلخ، وقد تضمن البحث بعض ما أصاب فيه الظاهرية، وبعض                                    |
| إلخ، وقد تضمن البحث بعض ما أصاب فيه الظاهرية، وبعض                                                                                                      |
| ما أخطئوا فيه ١٦٨                                                                                                                                       |
| أقسام الاستصحاب                                                                                                                                         |
| الأصل في العبادات البطلان حتى يقوم دليل الصحة بعكس المعاملات،                                                                                           |
| وقد تضمن البحث أحكام الشروط وبيان الباطل منها والصحيح ٨١٨                                                                                               |
| بيان أن النصوص دالة على جميع الأحكام ولكن الناس يتفاوتون في                                                                                             |
| الفهم منها، وقد تضمن البحث مسائل أخطأ بعض الناس في فهمها ۸۲۲                                                                                            |
| المسألة السابعة: في تشنيع الظاهرية على الأئمة المجتهدين بسبب                                                                                            |
| اجتهادهم مع أن الأثمة أقرب للصواب وظاهر النص، وفي البحث                                                                                                 |
| أمثلة لذلك مع الأدلة                                                                                                                                    |
| اعلم: أنا نقول بموجب الأحاديث التي استدل بها الظاهرية على أن                                                                                            |
| ما سكت عنه الشارع فهو عفو، إلخ ٨٣٥                                                                                                                      |
| المسألة الثامنة: إذا خالف القياس النص فهو باطل وسمي القدح فيه                                                                                           |
| بمخالفة النص فاسد الاعتبار ٨٣٦.                                                                                                                         |
| التحقيق أن مالكًا ـ رحمه الله ـ يقدم أخبار الآحاد على القياس، ودليل                                                                                     |
| ذلك دلك                                                                                                                                                 |
| المسألة التاسعة: في أقوال أهل العلم في تعيين الحرث الذي حكم فيه                                                                                         |
| داود وسليمان ۸۳۷                                                                                                                                        |
| المسألة العاشرة: في أقوال أهل العلم في مسألة الغنم والحرث التي                                                                                          |
| حكما فيها ما حكمها في شرعنا                                                                                                                             |
| قوله تعالَى: ﴿ وَسَخُّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْهِ جَالَ﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك                                                                      |
| مع تفسير ما يحتاج إليه الم                                                                                                                              |
| مع تفسير ما يحتاج إليه أبُوسِ لَكُمُ الآية والآيات التي بمعنى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمْنَكُ صَنَّعَكَةً لَبُوسِ لَكُمُ ۖ الآية والآيات التي بمعنى ذلك |

| 131         | مع تفسير المحتاج إليه وبعض الشواهد العربية                                                    |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ف           | قُولُه تعالى: ﴿ فَهَلْ أَنْتُمُ شَكِكُرُونَ ۞﴾ وبعض الآيات المشابهة لمعنى ذلك                 |
| ۸٤٣         | مع بعض الشواهد العربية، وأوجه القراءة في الآية                                                |
| د           | قُولُه تعالى: ﴿ وَلِسُكَيْمَنَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً ﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك، وقا         |
| <b>111</b>  | تضمن البحث الجواب عن إشكالين في الآية مع بعض الشواهد العربية                                  |
| ئ           | قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ ﴾ الآية والآيات المبينة لذلل           |
| ٨٤٦         | من جهات مع بعضِ الشواهد العربية                                                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُۥ﴾ الآية والآيات التي فيها إيضاح               |
| ٨٤٨         | لذلك                                                                                          |
| <b>129</b>  | قول من قال إن الوصية لأعقل الناس تصرف لأتقاهم لله                                             |
| <b>18</b>   | الجواب عن سؤال في الآية الكريمة                                                               |
| ت           | قوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذِذَّهُبَ مُعَلَظِمًا ـ إلى قوله ـ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ والآيار     |
| ية ،        | الموضحة لذلك مع تفسير ما يحتاج إلى تفسيره، وبعض الشواهد العربر                                |
| ۸٥٣         | وأوجه القراءة وقد تضمن البحث الجواب عن إشكالين في الآية                                       |
| اح          | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ ٓ أَمَّتُكُمْ أُمَّةً وَكِحِـدَةً ﴾ الآية والآيات التي فيها إيض  |
| 171         | لذلك مع بعض الشواهد العربية، وتفسير المحتاج إلى تفسيره                                        |
| ለገ <b>ሮ</b> |                                                                                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَـبَقَتْ لَهُم مِّنَّـا ٱلْحُسْنَىٓ﴾ الآية والآيات التي        |
| 3 ፖሊ        | بمعنی ذلك                                                                                     |
| 378         | قوله تعالى: ﴿ وَلَنْكُفَّالِهُمُ ٱلْمُلَتِيكَةُ ﴾ الآية والآيات التي بمعنى ذلك                |
|             | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نُطْوِى ٱلسَّكَاآءَ كُطُيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبِّ﴾، وبعض الآيات         |
|             | الموضحة لذلك مع تفسير المحتاج لتفسيره، وأوجه القراءة في الآية .                               |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَكَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ ﴾ الآية والآيات الموض |
| ۲۲۸         | لذلك على كلا القولين مع تفسير المحتاج إليه وأوجه القراءة                                      |
|             | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِ هَٰذَا لَبُلُغُا لِغَوْمِ عَكْبِدِينَ ۞ ﴿ وَبَعْضَ الْآيَاتِ الَّتِي   |
| ۸۲۸         | بمعنی ذلك گرمه این مورد در د                                 |
|             | قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّارَحْمَةً لِلْعَكَلِمِينَ ۞﴾ والآيات الموضحة            |

| لذلك                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُـلْ ءَاذَنكُ مُ عَلَىٰ سَوَآتُهِ ﴾ الآية والآيات التي بمعنى |
| ذلك٩٢٨                                                                                          |
| قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ مِنَ ٱلْقَوْلِ﴾ الآية والآيات الموضحة                  |
| لذلك                                                                                            |
| قوله تعالى: ﴿ قُلَارَتِ ٱخْكُرُ بِٱلْحَقُّ ﴾ الآية والآيات المشابهة لمعنى ذلك . ٨٧٠             |
|                                                                                                 |
| ﴿ تمت ﴾                                                                                         |

#### الفهرس العام

| •   | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | •  | •  | • | •  | • | •  | • | • | •  | J | ہه  | لکړ | •  | رة  | سو   | , |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|----|----|---|----|---|----|---|---|----|---|-----|-----|----|-----|------|---|
| Y0V | • | • | ٠ | • | • |   | • | • |   | • | • |   | • |   |   |   | • | • | • |   |    | •  |    | • |    | • | •  | • | • | •  | • | ۴   | ىري | ٥  | ۣرة | سو   | , |
| १९९ | • | • | • |   |   |   | • | • | • |   | • | • | • |   |   | • | • | • | • | • | •  | •  | •  | • |    |   | •  | • | • | •  |   |     | طه  | ,  | ۣرة | سو   | , |
| 791 |   | • | • | • |   |   | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | •  | •  | •  | • |    | • | •  | • |   |    | ء | بيا | لأن | ١  | ۣرة | سو   | , |
| ۸۷۳ |   |   |   | • | • |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   | ζ | بع | را | ال | ç | ز٠ | ج | لك | } | ي | يل | ص | تف  | ا ا | سر | ہر، | الفإ | ļ |